
        
            
                
            
        

    
ĐỊA TẠNG BỒ TÁT  

BỔN NGUYỆN KINH  

GIẢNG KÝ  

QUYỂN HẠ 

地 藏 菩 薩 本 願 經

講 記

卷下

 Chủ giảng: Hòa thượng Tịnh Không  

 Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Tân Gia Ba 

淨空老法師講於新加坡淨宗學會 

越南譯本 

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ÐỊA TẠNG BỒ TÁT BỔN NGUYỆN KINH  

GIẢNG KÝ 

 Hòa  thượng  Tịnh  Không  giảng  tại  Tịnh  Tông  Học  Hội  Tân  Gia 

 Ba, bắt đầu từ ngày 28/5/1998, tổng cộng gồm năm mươi mốt tập (buổi 

 giảng). 

 Ðệ tử Nhan Thụy Thành đem những tư liệu liên quan đến những 

 buổi  giảng  này  từ  Trang  Nhà  www.amtb.org.tw,  chỉnh  lý  thành  sách 

 cúng dường độc giả, cùng nhau chia sẻ pháp nhũ. 

 Đôi lời bày tỏ, 

  Hồi nhỏ đi chùa Giác Sanh ở Phú Thọ để cúng thất cho ông bác, 

 chúng tôi nhớ đã có dịp tụng kinh Địa Tạng.  Đã tụng khá nhiều lần rồi 

 nhưng không hiểu gì cả, chỉ nhớ mang máng là trong kinh có nói về các 

 cảnh tượng khủng khiếp ở địa ngục, nào là núi đao, rừng kiếm, vạc dầu. 

 Hồi đó chẳng hiểu, cứ tưởng những chuyện này là lời khuyến thiện, cứ 

 tưởng người xưa lấy cảnh địa ngục để dọa người, nhằm khuyên người 

 làm lành mà thôi. 

 Gần  đây,  có  dịp  nghe  được  băng  giảng  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn 

 Nguyện Kinh Đại Ý do bác Thanh Trí chuyển ngữ và đọc bài Địa Tạng 

 Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  Kinh  Thiển  Thích  của  Hòa  Thượng  Tuyên  Hóa 

 giảng nên mới hiểu thêm đôi chút về kinh này (bài này được ban phiên 

 dịch chùa Vạn Phật Thánh Thành dịch sang Việt ngữ).  Sau đó, khi đến 

 Tịnh Tông Học Hội Los Angeles, chúng tôi thỉnh được hai cuốn sách dày 

 cộm ghi lại bài giảng kinh Địa Tạng Bổn Nguyện của Hòa Thượng Tịnh 

 Không, nghĩ cũng hơi nản chí, không biết đến lúc nào mới đọc hết được! 

 Tuy kinh Địa Tạng khá phổ biến, có lẽ mức độ phổ biến của kinh 

 này chỉ kém kinh Di Đà và Phổ Môn. Điều đáng buồn là những sách chú 

 giải kinh này khá ít. Theo chỗ thấy biết nông cạn của chúng tôi, trước 

 nay chỉ có mỗi một tác phẩm chú giải kinh này bằng tiếng Việt là sách 

 Địa Tạng Mật Nghĩa của cụ Mai Thọ Truyền. Tuy trong Đại Tạng Kinh 

 có ít nhất năm tác phẩm chú giải kinh này, nhưng tiếc là văn phong cổ 

 kính,  vắn  tắt,  chú  trọng  nhiều  vào  lối  khoa  phán,  nên  nếu  có  dịch  ra 

 cũng  không thể  giúp  ích nhiều  cho  trình độ của những  liên hữu sơ  cơ 

 như chúng tôi. Theo thiển kiến của chúng tôi, lời giảng của Hòa Thượng 

 Tịnh Không rất thân thiết, có những kiến giải rất đặc biệt, lại kèm thêm 

 Đôi Lời Bày Tỏ

 3

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 những kinh nghiệm hữu dụng không riêng gì cho hành nhân Tịnh nghiệp 

 mà còn có thể áp dụng rộng rãi cho mọi người Phật tử nói riêng và cả 

 nhân loại nói chung. Những lời giảng của Hòa Thượng đã đặc biệt nhấn 

 mạnh đến hiếu đạo, cơ sở của Phật đạo, chỗ lập cước căn bản của mọi 

 pháp môn thế gian hay xuất thế gian. 

 Chúng tôi có cơ duyên may mắn gặp được pháp môn Tịnh Độ, vận 

 may này còn hơn người nghèo “trúng số độc đắc”, đúng như bài Khai 

 Kinh Kệ có nói: “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được”.  Chúng tôi phát 

 tâm học hỏi và muốn chia sẻ cho nhiều người cùng biết.  Do vậy, nhằm 

 thỏa tâm nguyện phổ biến hoằng dương Tịnh Tông, cộng thêm một vài 

 duyên  hảo  hợp  khác  đẩy  đưa  nên  dù  sức  học  kém  cỏi,  chúng  tôi  vẫn 

 gượng chuyển ngữ bài giảng này sang tiếng Việt hòng chia sẻ pháp nhũ, 

 pháp lạc cùng mọi người. Chắc chắn trong quá trình chuyển ngữ không 

 thể tránh khỏi những sai lầm không nên phạm phải, cách dùng chữ, diễn 

 đạt  còn  thô  vụng,  dài  dòng,  chúng  tôi  vẫn  tin  rằng  với  tấm  lòng  ngu 

 thành, không đến nỗi diễn dịch sai lệch hoàn toàn tâm ý hoằng truyền 

 kinh này  của  Hòa  Thượng.  Do đây là lời  ghi  chép  trực tiếp bài  giảng 

 của Hòa Thượng, có nhiều ý được Ngài lập đi lập lại, nhưng khi chuyển 

 ngữ  chúng  tôi  vẫn  giữ  nguyên  để  người  đọc  có  thể  tưởng  tượng  như 

 đang trực tiếp tham dự pháp hội giảng kinh của Ngài.  Trong quá trình 

 chuyển ngữ chúng tôi cũng đã tham khảo bản dịch kinh Địa Tạng của 

 Hòa Thượng Trí Tịnh. 

 Nếu việc chuyển ngữ này có chút công đức gì thì chúng tôi xin hồi 

 hướng đến ân sư, các bậc sư trưởng, phụ mẫu hiện đời cùng quá khứ, 

 thân  bằng  quyến  thuộc,  các  liên  hữu,  và  hết  thảy  chúng  sanh,  nhất  là 

 oan gia trái chủ của mọi người, nguyện tất cả đều được viên thành chí 

 nguyện, cùng vãng sanh về Cực Lạc. 

 Nhóm Diệu Âm kính ghi, 4 tháng 9, 2005 

 Đôi Lời Bày Tỏ

 4

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ĐỊA TẠNG BỒ TÁT BỔN NGUYỆN KINH 

GIẢNG KÝ  

QUYỂN HẠ 

地藏菩薩本願經講記卷下

Chủ giảng: Hòa thượng Tịnh Không 

Chuyển ngữ: Nhóm Diệu Âm  

Tập 26 (Số 14-12-26) 



Xin mở kinh, Khoa Chú quyển trung, trang bảy mươi, Lợi Ích Tồn 

Vong Phẩm đệ thất, xin xem kinh văn: 

PHẨM THỨ BẢY: LỢI ÍCH CHO KẺ CÒN NGƯỜI MẤT 

利益存亡品第七

 Nhĩ  thời  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  bạch  Phật  ngôn:  “Thế 

 Tôn, ngã quán thị Diêm Phù chúng sanh, cử tâm động niệm vô phi thị 

 tội, thoát hoạch thiện lợi đa thoái sơ tâm. Nhược ngộ ác duyên niệm 

 niệm tăng ích, thị đẳng bối nhân như lý nê đồ phụ ư trọng thạch, tiệm 

 khốn tiệm trọng túc bộ thâm thúy. 

爾時地藏菩薩摩訶薩白佛言。世尊。我觀是閻浮眾生

。舉心動念無非是罪。脫獲善利多退初心。若遇惡緣念念

增益。是等輩人如履泥塗負於重石。漸困漸重足步深邃。

 (Lúc đó, Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát bạch đức Phật: “Bạch Thế 

 Tôn!  Con  xem  chúng  sanh  trong  cõi  Diêm  Phù,  khởi  tâm  động  niệm 

 không chi là chẳng phải tội. Họ từ bỏ những thiện lợi có được và phần 

 nhiều thoái thất sơ tâm, nếu gặp ác duyên thì niệm niệm tăng ích. Những 

 hạng người này như kẻ đi trong bùn lầy mà còn mang đá nặng, nên càng 

 khốn đốn, nặng thêm dần, chân càng lún xuống sâu.) 

Chúng ta coi đoạn này. Đoạn này cũng là đoạn quan trọng trong 

kinh [Địa Tạng]. Đặc biệt là trong tháng bảy, dân chúng ai nấy đều biết 

về pháp sự siêu độ, pháp sự siêu độ từ đâu mà có? Dựa trên lý luận gì? 

Đoạn kinh này sẽ nói rõ cho chúng ta biết. Đoạn đầu là lời Địa Tạng Bồ 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 5

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tát  nói  với  đức  Phật  Thích  Ca,  đây  là  những  sự  việc  Ngài  thấy  được 

trong  khi  độ  hóa  chúng  sanh  ở  thế  gian  chúng  ta.  “Diêm Phù chúng

 sanh”   chỉ  địa  cầu  của  chúng  ta,  “cử  tâm  động  niệm”   tức  là  khởi  tâm 

động niệm, khởi tâm động niệm  “không gì chẳng phải là tội” . Lời này 

của Địa Tạng Bồ Tát có quá đáng không? Tự chúng ta phải hết lòng bình 

tĩnh mà suy nghĩ, khởi tâm động niệm có là tội hay không? Phật giảng 

kinh này trong hội Phương Đẳng. Vào thời đó, ba ngàn năm trước, Bồ 

Tát nói câu này đích thật làm cho chúng ta hoài nghi. Nếu nói câu ấy vào 

thời hiện đại ở thế gian này thì chúng ta sẽ khẳng định, đích thật là khởi 

tâm động niệm gì cũng là tội. Nhưng ý tứ của Bồ Tát rất sâu, tại sao? 

Khởi tâm động niệm chính là tội, lời này nói ra rất khó hiểu. Trên quả 

địa Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ, phá một phẩm vô minh, chứng một phần 

pháp thân, chúng ta gọi là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, họ còn khởi tâm 

động  niệm  không?  Chẳng  còn.  Nếu  chư  vị  nghe  và  hiểu  được ý  nghĩa 

này thì bạn sẽ hiểu rõ [tại sao] khi khởi tâm động niệm liền rơi vào thập 

pháp giới, do đó tiêu chuẩn định tội rất cao. Tiêu chuẩn đó là giới hạn 

giữa Nhất Chân pháp giới và thập pháp giới, khi bạn rơi vào thập pháp 

giới  thì  bạn  có  tội;  trong  thập  pháp  giới,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ 

Tát, còn có Phật, Tạng Giáo Phật, Thông Giáo Phật. Cho nên khởi tâm 

động niệm là gì?  Đã biến chân tâm chân tánh của bạn thành Thức. Pháp 

Tướng  Tông  nói  tiêu  chuẩn  của  tu  hành  là  chuyển  Thức  thành  Trí, 

chuyển Tám Thức thành Bốn Trí; khởi tâm động niệm là chuyển Bốn Trí 

thành  Tám  Thức,  vẫn  là  tội,  đây  là  dựa  trên  tiêu  chuẩn  này.  Thế  giới 

chúng ta hôm nay, tiêu chuẩn ấy lại còn thấp hơn nữa. Tiêu chuẩn thế 

gian ngày nay là gì? Tiêu chuẩn của Tam Ác Đạo. Khi khởi tâm động 

niệm đều là tội nghiệp tam ác đạo. Đương nhiên Địa Tạng Bồ Tát đích 

thật  nói  về  tiêu  chuẩn  của  tam  ác  đạo,  Ngài  chỉ  tiêu  chuẩn  này.  Phân 

biệt, chấp trước nặng nề, trong thập pháp giới phân biệt chấp trước rất 

mỏng, rất lợt lạt, còn trong lục đạo thì phân biệt chấp trước rất nặng, đặc 

biệt là chúng sanh trong ác đạo. 

Trong  kinh  điển  Đại  Thừa,  đức  Phật  giảng  cho  chúng  ta  biết 

nghiệp  nhân  của  thập  pháp  giới,  đây  là  điều  người  thực  sự  muốn  học 

Phật nhất định phải hiểu rõ ràng, rành rẽ, phải thường dùng những lời 

giáo huấn này của đức Phật để trắc nghiệm mình, coi công phu của mình 

có đắc  lực  không?  Chúng ta tu học  có bị  thiên  lệch  không,  có sai  lầm 

không?  Dùng những  lời  giáo  huấn này  để  kiểm  điểm,  khảo sát.  Giống 

như  đọc  sách  vậy,  phải  thường  xét  thành  tích  của  mình.  Đức  Phật  nói 

cho  chúng  ta  biết  nghiệp  nhân  của  thập  pháp  giới,  nghiệp  nhân  này 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 6

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đương nhiên vô cùng phức tạp, trong [những nghiệp nhân] phức tạp này 

có một nhân tố quan trọng nhất, chúng ta gọi là nhân tố thứ nhất. Phật 

dạy  nhân  tố  thứ  nhất  của  thập  pháp  giới. [Trước  hết  nói về  cảnh giới] 

Phật, nhân tố thứ nhất để thành Phật là Bình Đẳng, tâm Phật là tâm bình 

đẳng, niệm chúng sanh một cách bình đẳng. Nếu có phân biệt thì chẳng 

bình đẳng, do đó Phật nhìn hư không pháp giới nhất định chẳng có phân 

biệt, đó là một thể, tâm bình đẳng là nhân tố thứ nhất để thành Phật. Bồ 

Tát là tâm Lục Độ, dấy khởi tâm niệm có thể tương ứng với Lục Độ thì 

người ấy là Bồ Tát. Tâm Duyên Giác là Mười Hai Nhân Duyên, niệm 

niệm đều tương ứng với Mười Hai Nhân Duyên là Bích Chi Phật, niệm 

niệm  tương  ứng  với  Tứ  Đế  là  Thanh  Văn,  đây  đều  là  các  nhân  tố  thứ 

nhất. Niệm niệm đều tương ứng với Thập Thiện, Tứ Vô Lượng Tâm. Tứ 

Vô Lượng Tâm là Từ, Bi, Hỷ, Xả, thì đây là Thiên Đạo trong lục đạo. 

Làm sao có thể sanh lên Trời? Phải tu thượng phẩm thập thiện, còn phải 

đầy đủ Tứ Vô Lượng Tâm, người như vậy sẽ sanh lên cõi Trời. Tương 

ứng  với  Ngũ  Giới  thì  được  sanh  làm  Người.  Ngày  nay  chúng  ta  được 

thân người là do đời trước tu hành tương ứng với Ngũ Giới. Trong tam 

ác  đạo,  cõi  ngạ  quỷ  tương  ứng  với  Tham,  cõi  địa  ngục  tương  ứng  với 

Sân khuể, cõi súc sanh tương ứng với Ngu Si. Trong thập pháp giới còn 

có cõi Tu La, Tu La hơi đặc biệt. Tu La tu thiện, cũng tu thượng phẩm 

thập thiện nhưng chẳng có Tứ Vô Lượng Tâm, còn cống cao ngã mạn, 

tâm đố kỵ rất nặng, tâm háo thắng rất mạnh, họ cũng tu thượng phẩm 

thập thiện, đây là nhân của cõi Tu La. 

Đều  là  tội,  chẳng  có  gì  không  phải  tội.  Hãy  nghĩ  xem  chúng  ta 

khởi  tâm  động  niệm  tương  ứng  với  cõi  nào?  Trong  sinh  hoạt  thường 

ngày, nếu chúng ta bình tĩnh quan sát, suy nghĩ, cảm thấy chúng ta khởi 

tâm động niệm tương ứng với pháp giới nào thì tương lai sẽ đến pháp 

giới đó thọ sanh. Bạn đến cõi nào đầu thai, nói thật ra chẳng có người 

nào  ở  đây  ép  buộc  bạn,  chẳng  có!  Hoàn  toàn  là  do  tự  mình  tạo  ra,  tự 

mình cảm thọ. Trong đó chẳng có người nào khác quyết định cho bạn, 

Thượng Đế chẳng quyết định được, Diêm La Vương cũng chẳng quyết 

định được, Phật, Bồ Tát cũng vậy, cũng chẳng quyết định được. [Vậy thì 

do] ai quyết định? Chính mình quyết định; sự khởi tâm động niệm của 

bạn tương ứng với pháp giới nào, đây là điều chúng ta không thể không 

biết. Chúng ta nắm chắc được nguyên tắc này,  mỗi khi khởi tâm động 

niệm thì tự mình sẽ rất rõ ràng, biết tâm niệm của bạn rơi vào cõi nào, 

người  như  vậy  là  người  giác  ngộ,  người  hiểu  rõ.  Chúng  ta  muốn  sanh 

đến cõi thiện, thuần thiện, chí thiện là hai cõi Phật, Bồ Tát. Nếu muốn 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 7

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

làm Phật, Bồ Tát thì bạn nhất định phải tu Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác, 

dùng  tâm  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác  để  tu  Lục  Độ, khởi tâm  động 

niệm  tương  ứng  với  việc  này  thì  bạn  đi  trên  đường  đến  cõi  Phật,  bạn 

chẳng đi lầm đường. Nếu chúng ta khởi tâm động niệm đều tương ứng 

với tham-sân-si thì bạn đi trên đường tới ác đạo, là đi đến tam đồ. Đức 

Phật nói chân tướng sự thật của vũ trụ cho chúng ta biết, chúng ta sanh 

vào  cõi  nào  thì  Ngài  chẳng  lo  được,  Ngài  chẳng  có  khả  năng  hạn  chế 

chúng ta. 

Do đó kinh Đại Thừa mới ghi rằng Phật tự nói:  “Phật chẳng độ 

 chúng sanh” , lời này là thật, chẳng phải giả. Chúng sanh được độ là do 

ai độ?  Tự  mình  ngộ,  tự  mình  độ,  Phật chỉ làm  tăng thượng duyên  cho 

bạn mà thôi. Thế nên Phật pháp là sư đạo, Phật, Bồ Tát là thầy giáo của 

chúng ta, cũng như thầy giáo trong trường học thế gian, thầy có thể dạy 

chúng ta, nói những đạo lý này cho chúng ta nghe; khi chúng ta hiểu rõ, 

giác ngộ rồi dạy cho chúng ta phương pháp, chúng ta phải làm theo thì 

mới đạt được thành tích tốt. Cho nên thành tích tốt xấu chẳng liên can gì 

đến  thầy  giáo,  thầy  giáo  có  từ  bi,  thương  mến  chúng  ta  hơn  nữa  cũng 

chẳng  thể  nâng  cao  thành  tích  của  chúng  ta,  phải  do  chúng  ta  nỗ  lực. 

Cùng một đạo lý ấy, chúng ta học Phật tương lai sẽ đến pháp giới nào, 

muốn được kết quả gì, hoàn toàn đều dựa trên chính mình. Thế nên sự 

khác nhau giữa người học Phật và người chẳng học Phật rất lớn, chẳng 

học Phật thì chẳng hiểu đạo lý này, chẳng biết phương pháp tu như thế 

nào.  Làm  việc  thiện  nhiều,  phần lớn  người  thế  gian  hiện nay  sùng bái 

nhà từ thiện lớn làm việc thiện nhiều. Nếu làm việc thiện nhiều mà còn 

tâm háo thắng, muốn có danh, có địa vị trong xã hội, muốn mọi người 

tôn trọng, tán thán, có những ý niệm này thì chúng ta liền biết quả báo 

của họ sẽ ở cõi Tu La. Coi phước họ tu lớn hay nhỏ, phước lớn thì sanh 

làm A Tu La cõi Trời, thấp hơn nữa thì làm A Tu La ở cõi Người, thấp 

hơn thì là A Tu La trong cõi Ngạ Quỷ, Súc Sanh. Thế nên chỉ có tiếp 

nhận  lời  giáo  huấn  của  đức  Phật,  biết  được  những  chân  tướng  sự  thật 

này, đoạn ác tu thiện và chẳng chấp trước, tâm địa bình hòa, dùng cách 

nói của người hiện nay là vĩnh viễn giữ ở mức thấp hèn, như vậy mới 

tốt! [Làm được như vậy thì] bạn đi trên Bồ Tát đạo. Phật, Bồ Tát đối với 

bất kỳ người nào cũng khiêm hư, cung kính, đối với người thiện khiêm 

hư cung kính, đối với người ác cũng khiêm hư cung kính, chúng ta nhất 

định phải hiểu đạo lý này. 

Gần đây chúng ta học tập Hoa Nghiêm, có thể nói bộ kinh này đã 

nói trùm hết hư không pháp giới, hết thảy chúng sanh chẳng có loại nào 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 8

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

bị sót. Đến phần cuối cùng trong kinh, đức Phật quy kết về thập nguyện 

vương, tổng kết mười cương lãnh. Do đó thập nguyện vương mở rộng ra 

tức  là toàn bộ kinh Hoa  Nghiêm,  kinh  Hoa  Nghiêm  đến  cuối  cùng  rút 

gọn  tức  là  thập  nguyện  vương.  Bạn  muốn  thực  sự  hiểu  rõ  nghĩa  thú, 

phương pháp tu học chứa đựng trong thập nguyện thì nếu không hiểu rõ 

toàn bộ kinh Hoa Nghiêm, bạn làm sao biết được! Bạn làm sao tu học! 

Đó  là  tổng  cương  mục.  Nhưng  tổng  cương  mục  này  chúng  ta  lại  đơn 

giản hóa thêm nữa, chúng tôi đề ra hai mươi chữ  “Chân Thành, Thanh

 Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ Bi” ,  “Nhìn Thấu, Buông Xả, Tự Tại, 

 Tùy  Duyên,  Niệm  Phật” .  Chư  vị  thử  nghĩ  xem  hai  mươi  chữ  này  có 

tương ứng với thập nguyện vương không? Từ đó chúng ta tu hành, dụng 

công mới nắm vững được cương lãnh quan trọng, chúng ta tu gì? Khởi 

tâm động niệm tương ứng với hai mươi chữ này. Những tâm niệm nào 

không  tương  ứng  thì  thay  đổi,  cải  chánh  trở  lại,  niệm  niệm  đều  tương 

ứng thì chúng ta biết chúng ta đang đi trên Bồ Tát đạo, đường chúng ta 

đi  là  đường  thành  Phật.  Hoa  Nghiêm  tới  cuối  cùng  kết  quy  về  Tây 

Phương Tịnh Độ, mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc, hai mươi chữ 

này cuối cùng quy kết về Niệm Phật. Thế nên trong Hạnh Môn càng đơn 

giản thì càng thuận tiện, Giải thì phải sâu, phải rộng, còn Hạnh Môn thì 

phải  chuyên,  phải  nhất,  công  phu  mới  có  thể  đắc  lực.  Hiện  nay  có  rất 

nhiều đồng tu giỏi, người tu hành giỏi thường thường nói với tôi về việc 

công phu không được đắc lực. [Họ] rất muốn công phu của mình được 

đắc  lực,  tại  sao  công  phu  chẳng  đắc  lực?  Bạn  phải  biết  nguyên  nhân. 

Nguyên nhân  [công phu]  không đắc  lực chính là vì  chúng ta khởi  tâm 

động  niệm  chẳng  tương  ứng,  vẫn  cứ  tham-sân-si-mạn  như  cũ,  vậy  thì 

làm sao tương ứng được! Đạo lý là như vậy, nguyên nhân là như vậy. 

Bồ Tát ở đây, mấy câu phía sau rất hay  “thoát hoạch thiện lợi, đa 

 thoái sơ tâm” , “thoát” là thoát ly cõi khổ, tam ác đạo. Bồ Tát giáo hóa 

chúng sanh trong ác đạo, chư vị phải biết, những vị giáo hóa chúng sanh 

trong ác đạo đều gọi là Địa Tạng Bồ Tát, khi Quán Âm Bồ Tát đến ác 

đạo giáo hóa chúng sanh, Văn Thù Bồ Tát đến ác đạo giáo hóa chúng 

sanh đều gọi là Địa Tạng Bồ Tát, thế nên danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát 

tuyệt  chẳng  phải  chuyên  chỉ  một  người.  Hiện  nay,  người  học  Phật  rất 

chấp trước, [họ cứ nghĩ] Địa Tạng Bồ Tát dứt khoát chẳng phải là Quán 

Âm Bồ Tát. Cũng giống như thầy giáo trong trường học chúng ta vậy, 

thầy này dạy Quốc văn, [chúng ta thường nghĩ] thầy dạy Quốc văn tuyệt 

đối chẳng phải thầy dạy Anh văn, đâu biết rằng thầy ấy ở đây dạy Quốc 

văn, qua lớp kế bên lại dạy Anh văn, thầy ấy có nhiều tài năng, môn nào 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 9

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cũng  được,  chúng  ta  nghĩ  sai  rồi.  Cho  nên  bạn  phải  thực  sự  thông  đạt 

hiểu rõ, hiểu rằng một người có đầy đủ danh hiệu của hết thảy Bồ Tát, 

một vị ấy đều là những vị khác! Họ ở trường hợp nào thì chúng ta xưng 

họ là Bồ Tát đó, chư Phật Như Lai cũng như vậy. 

Đây  là  nói những  chúng sanh  được  Ngài giáo hóa, trong tam  ác 

đạo  chẳng  dễ  làm  cho  họ  tỉnh  ngộ.  Sự  tỉnh  ngộ  này  [cần  có  hai  điều 

kiện], một là phương tiện khéo léo trong sự dạy học của Bồ Tát, hai là 

chúng sanh này có thiện căn. Nếu không có thiện căn thì Bồ Tát cũng 

chẳng  có  cách  chi  đối  với  họ,  có  nói  như  thế  nào  đi  nữa  thì  họ  cũng 

không tin, không thể tiếp nhận mà còn bài xích. Người có thiện căn thì 

khi bạn nói, họ nghe xong liền gật đầu, cảm thấy có đạo lý, họ tin bạn, 

người thiện căn sâu dầy thì có thể y giáo phụng hành, cho nên nhất định 

phải có thiện căn. Chúng sanh trong ác đạo được Bồ Tát độ đều có thiện 

căn sâu dầy, những người này quay về hướng thiện, vừa khởi một tâm 

niệm quay trở lại thì liền thoát khỏi ác đạo. Sau khi rời khỏi thì hơn phân 

nửa sanh đến cõi trời, người, cõi người nhiều hơn, cõi trời ít hơn. Hơn 

nữa đến cõi trời hơn phân nửa là cõi Tứ Vương thiên và Đao Lợi thiên. 

Sanh đến cõi trời, người là thiện lợi, họ đạt được thiện lợi rồi, nhưng sau 

khi sanh đến  cõi  trời,  cõi  người  thì  lại thoái  tâm,  thoái  chuyển,  lại  mê 

hoặc. 

Không  những  mê  hoặc,  “nhược  ngộ  ác  duyên,  niệm  niệm  tăng 

 ích” , “ích” là thêm nhiều. Chúng ta xem thử hoàn cảnh trong xã hội hiện 

nay, những gì sáu căn tiếp xúc đến đều là ác duyên, phiền não tập khí từ 

vô  thỉ  kiếp  đến  nay  quá  nặng,  gặp  phải  những  ác  duyên  bên  ngoài  dụ 

hoặc này,  “niệm niệm tăng ích”  nghĩa là lại tạo nghiệp tiếp tục. Những 

câu này đích thật rất đúng, miêu tả hiện tượng xã hội hiện nay của chúng 

ta vô cùng lâm ly chính xác, quá rõ ràng, quá rành rẽ. Tự chúng ta sanh 

sống trong hoàn cảnh này không biết cho nên những câu kinh này chúng 

ta phải ghi nhớ, luôn luôn nghĩ đến lời giáo huấn của Bồ Tát. Chúng ta 

đích thật sinh sống trong hoàn cảnh này, nếu không có cảnh giác cao độ, 

tuy đời này nhân duyên rất thù thắng, được thân người, gặp được Phật 

pháp, tuy duyên thù thắng nhưng quả báo tương lai sẽ không tốt đẹp, chỉ 

sợ  là  phải  đọa  vào  tam  đồ  trở  lại,  muốn  được  thân  người  cũng  không 

chắc lắm. Nếu bạn muốn đời sau lại được thân người thì bạn phải nghĩ 

ngũ  giới,  thập  thiện  của  bạn  có  làm  được  hay  không?  Tự  mình  khách 

quan bình tĩnh quan sát, ngũ giới thập thiện của mình có thể đạt được 

tám chục điểm thì đời sau muốn được thân người sẽ không thành vấn đề. 

Nếu ngũ giới thập thiện có được  một trăm điểm thì đời sau chắc chắn 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 10

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sanh  lên  Trời.  Nếu  ngũ  giới  thập  thiện  ngay  cả  năm  chục  điểm  cũng 

không đạt được thì rất nguy hiểm, đời sau sẽ sanh đến tam ác đạo. 

Phần đông người thế gian chúng ta nói con người chết đi làm quỷ, 

trong lục đạo tại sao người chết nhất định phải làm quỷ? Tại sao không 

nói  người  chết  đi  lại  làm  người?  Sanh  lên  trời,  tại  sao  không  nói  như 

vậy?  Mọi  người  đều  khẳng  định  người  chết  đi  làm  quỷ,  cách  nói  này 

cũng không phải là không có đạo lý. [Chúng sanh ở] cõi quỷ tâm tham 

nặng, tâm đố kỵ nặng, chúng ta coi có người nào không tham, khởi tâm 

động niệm gì cũng tham. Người thế gian tham ngũ dục, lục trần, thế gian 

hiện  nay  đặc  biệt  tham  tiền,  người  học  Phật  cũng  có  tham,  tham  Phật 

pháp.  Chư  vị  phải  biết  tham  Phật  pháp  cũng  phải  biến  thành  ngạ  quỷ, 

chẳng có nói chúng ta đổi đối tượng [thì không sanh vào cõi quỷ]. Tham 

Phật pháp cũng biến thành ngạ quỷ, chỉ là trong cõi ngạ quỷ có phước 

báo mà thôi. Lý, Sự đều phải hiểu rõ, rành rẽ, sau đó mới biết hiện nay 

trong đời này mình đi con đường nào. 

Đoạn sau là tỷ dụ,  “thị đẳng bối nhân”  tức là những chúng sanh 

tạo tội nghiệp. Đời trước được Phật, Bồ Tát giáo huấn, vừa chuyển thế 

thì quên sạch chuyện đời trước, đời này chưa chắc có thể gặp được pháp 

duyên, chưa chắc có thể tiếp tục tu học, hơn phân nửa đều thoái chuyển. 

Cho nên những người này  “như lý nê đồ, phụ ư trọng thạch” . Đây là tỷ 

dụ những người này giống như đang đi trong ao bùn, rất dễ sợ, rất nguy 

hiểm, vừa không để ý thì sẽ rơi vào bùn. Không những đi đường hiểm, 

mà lại mang đá nặng; nói cách khác là đọa lạc nhanh thêm.  “Tiệm khốn 

 tiệm trọng, túc bộ thâm thúy” , đây là sau khi rơi vào thì bạn không có 

cách thoát ra. Rơi trong ao bùn, chúng ta biết như vậy rất nguy hiểm, rất 

đáng sợ, vì rơi vào đó nhúc nhích gì cũng không được, còn đáng sợ hơn 

khi rơi vào nước; trong nước bạn còn có thể bơi, còn có thể nhúc nhích, 

trong bùn lầy thì động đậy gì cũng không được. 

 Nhược đắc ngộ tri thức, thế dữ giảm phụ hoặc toàn dữ phụ, thị  

 tri  thức  hữu  đại  lực  cố, phục tương phù trợ, khuyến lịnh lao cước, 

 nhược đạt bình địa, tu tỉnh ác lộ vô tái kinh lịch. 

若得遇知識。替與減負或全與負。是知識有大力故。

復相扶助勸令牢脚。若達平地須省惡路無再經歷。

 (Nếu gặp hàng tri thức thì sẽ được gánh vác bớt, hoặc gánh hết 

 cho. Vì hàng tri thức đó có sức rất mạnh, lại dìu đỡ, khuyến khích làm 

 cho mạnh chân lên. Nếu đến chỗ đất bằng phẳng rồi, thì phải xét nghĩ  

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 11

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 đến con đường hiểm xấu ấy, đừng đi vào đó nữa.) 



Từ tỷ dụ này chúng ta quay lại và thảo luận sự việc. Nếu người 

này có duyên  “gặp được thiện tri thức” , chữ tri thức ở đây tức là Bồ Tát. 

Có duyên gặp Phật, Bồ Tát, các Ngài giúp đỡ bạn, từ tỷ dụ nêu trên mà 

nói.  Hoặc  giúp  bạn   “giảm  nhẹ  gánh  nặng” ,  hoặc  hoàn  toàn  gánh  vác 

giùm bạn, đây đều là tỷ dụ. Nói vị tri thức này có  “đại lực cố” , vị này có 

năng lực, có sức mạnh. Đại lực chỉ cái gì? Trong Phật pháp gọi là “Ngũ 

căn, ngũ lực: Tín, tiến, niệm, định, huệ”. Thiện tri thức có những sức lực 

này  để  hướng  dẫn,  giúp  đỡ  bạn,  “khuyến  lịnh  lao  cước” ,  khuyên  bạn 

đứng  vững.  Điều  kiện  để  gặp  thiện  tri  thức  là  thiện  tâm,  thiện  niệm, 

trong Phật pháp Đại Thừa thường nói:  “Trong cửa nhà Phật, chẳng xả 

 bỏ một ai” .  Do đó sanh khởi tâm thiện, niệm thiện thì sẽ cảm động Phật, 

Bồ Tát, cảm ứng đạo giao, chẳng thể nghĩ bàn.  “Lao cước”  ví cho thiện 

tâm chẳng thoái chuyển, tức là chân đứng vững vàng. 

 “Nhược đạt bình địa” , bình địa nghĩa là siêu sanh, tỷ dụ hai cõi 

trời, cõi người. Đại sư Thiên Thai giảng giải thập pháp giới cho chúng 

ta, Ngài nói rất khéo léo, chia thập pháp giới thành một trăm pháp giới, 

mỗi pháp giới đều đầy đủ thập pháp giới, cho nên gọi là bách giới (trăm 

pháp giới).  Kinh  Pháp  Hoa nói  mỗi  pháp  giới  có  mười  “như  thị”,  một 

trăm pháp giới sẽ có một ngàn “như thị”, tông Thiên Thai nói bách giới 

thiên như (trăm pháp giới, ngàn như thị) là nói về chân tướng của vũ trụ 

nhân sinh. Ngày nay chúng ta ở trong pháp giới Người, pháp giới Người 

có mười pháp giới; nghe theo lời Phật dạy, chúng ta khởi tâm động niệm 

đều tương ứng với tự tánh bình đẳng thì chúng ta sẽ ở trong pháp giới 

Phật; khởi tâm động niệm đều tương ứng với lục độ thì chúng ta sẽ là 

pháp giới Bồ Tát. Nếu khởi tâm động niệm đều tương ứng với tham-sân- 

si-mạn thì đó là pháp giới của tam ác đạo. Tuy ngày nay chúng ta vẫn 

còn ở cõi người, nhưng chúng ta tạo nghiệp nhân của tam ác đạo, tương 

lai chắc chắn sẽ vào tam ác đạo. Đây cũng giống như chúng ta hiện nay 

bị  rớt  xuống  khe  bùn,  chúng  ta  gặp  được  thiện  tri  thức:  Phật,  Bồ  Tát; 

Phật,  Bồ  Tát  nói  cho  chúng  ta  biết  chân  tướng  sự  thật,  [nghe  xong] 

chúng  ta  giác  ngộ,  mau  mau  quay  trở  lại,  chân  bước  vững  vàng;  khởi 

tâm động niệm hết thảy tạo tác tuyệt đối phải tương ứng với ngũ giới, 

thập thiện, tứ vô lượng tâm, như vậy tức là chân đứng vững vàng, tức là 

đạp trên đất bằng phẳng. 



Hai câu cuối cùng này rất hay  “tu tỉnh ác lộ, vô tái kinh lịch” , ác

lộ là đường đi đến cõi ác. Tức là tham-sân-si-mạn, đây là đường đi đến 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 12

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ác đạo, không thể đi trở lại nữa, đi lại thì không có người giúp đỡ. Khởi 

tâm động niệm đều tương ứng với A Di Đà Phật, đây là con đường thành 

Phật. Làm sao mới tương ứng với A Di Đà Phật? Dùng tâm bình đẳng để 

niệm  câu  Phật  hiệu  này  thì  sẽ  tương  ứng.  Tâm  bình  đẳng  tức  là  tâm 

thanh tịnh, cho nên vị Đường Chủ trong Niệm Phật Đường thường nhắc 

nhở  mọi  người   “Hãy  buông  xuống  vạn  duyên,  buông  xuống  hết  thảy 

 thân  tâm  thế  giới” .  Trên  thế  gian  này  người  tốt  cũng  vậy,  người  xấu 

cũng vậy, hết thảy đều chẳng liên quan gì tới mình, tôi nhìn thấy cũng 

như  không  thấy,  nghe  như  không  nghe,  chỉ  dùng  một  tâm  thanh  tịnh, 

bình đẳng để niệm câu A Di Đà Phật, vậy thì đường bạn đi sẽ là đường 

thành  Phật.  Tuyệt  đối  chẳng  để  cảnh  giới  bên  ngoài  ảnh  hưởng,  [chi 

phối] thì bạn sẽ thành công. Kinh Hoa Nghiêm thực sự là pháp bảo vô 

thượng, từ kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy các hiện tượng thế gian đều 

là chư Phật Như Lai biến hiện tạo thành, [những hiện tượng này] là thật 

hay giả? Hoàn toàn là thật, một tí gì cũng chẳng giả. Thế nên chúng ta 

đối  với  hết  thảy  người,  hết  thảy  sự,  hết  thảy  vật  phải  dùng  tâm  gì  để 

nhìn? Dùng tâm thanh tịnh, bình đẳng để nhìn, hết thảy đều là chư Phật, 

Bồ Tát thị hiện, phàm phu chỉ có mình mà thôi, chỉ có tôi là phàm phu 

mà thôi, lời này rất có lý. 



Khẳng định là chư Phật Như Lai thị hiện, tại sao lại khẳng định 

như vậy? Kinh Hoa Nghiêm nói  “Duy tâm sở hiện” , tâm chính là Chân

Như Bổn tánh, tâm tức là pháp thân viên  mãn. Trong kinh, mọi người 

thường niệm “thanh tịnh pháp thân”, thanh tịnh pháp thân biến hiện ra 

các cảnh giới, đây tức là chư Phật Như Lai ứng hóa; nên dùng thân gì để 

được độ thì Ngài sẽ hiện thân ấy. Cho nên hết thảy thị hiện là để độ một 

mình tôi, lúc nào tôi hiểu rõ, giác ngộ, nhìn thấy đại địa chúng sanh đều 

là chư Phật Như Lai, vậy thì mình đã thành Phật rồi. Mắt của Phật nhìn 

hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật,  mắt  của  Bồ  Tát  nhìn  hết  thảy  chúng 

sanh đều là Bồ Tát, mắt phàm phu nhìn chư Phật Như Lai đều là phàm 

phu; kinh Hoa Nghiêm nói “Một tức là hết thảy, hết thảy tức là một”1, 

hiện nay  bạn khởi  lên  một niệm  gì  thì  bạn đang  ở trong pháp  giới đó. 

Chúng ta hiểu đạo lý này, hiểu sự thật này thì mới biết mình nên tu như 

thế  nào, làm  thế  nào  để  thành  tựu vô  thượng  Bồ  Đề của  mình.  Đây  là 

phương pháp tuyệt diệu để tu hành chứng quả, làm cho chính mình trong 

hết thảy cảnh giới thực sự thành tựu tâm Thanh Tịnh, thực sự thành tựu 

Bình Đẳng, Giác. Do đó hết thảy thị hiện của chúng sanh, các thứ hành 

1 Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 13

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vi,  chúng  ta  đừng  để  trong  lòng,  phải  biết  mình  nên  làm  như  thế  nào. 

Chúng ta phải biết các thứ thị hiện đều vì độ mình, đều muốn cái tâm 

của  mình  trong  các  cảnh  giới  phải  lắng  xuống,  chúng  ta  còn  thấy  bất 

bình là vì chúng ta còn phiền não, tập khí, vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, lỗi ở tại mình. Trong hết thảy cảnh giới, sau khi chúng ta tiếp xúc 

nếu tâm đều bình tịnh, chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì 

lúc  đó  bạn  tiếp  xúc  cảnh  giới  bên  ngoài  sẽ  sanh  trí  huệ;  Thanh  Tịnh, 

Bình  Đẳng,  Giác sẽ hiện ra.  Cho  nên   “tu  tỉnh ác lộ,  vô tái  kinh  lịch” , 

tám chữ này thật là đau lòng xót miệng, chúng ta phải thấu hiểu. Xem 

kinh tiếp: 

 Thế  Tôn,  tập  ác  chúng  sanh  tùng  tiêm  hào  gian  tiện  chí  vô 

 lượng. 

世尊。習惡眾生從纖毫間便至無量。

 (Bạch đức Thế Tôn, những chúng sanh tập khí xấu ác, bắt đầu từ 

 một chút xíu rồi lần đến vô lượng.) 

 “Tập”  là tập tánh, chúng ta thường gọi là tập quán. Tập khí từ vô 

thỉ  kiếp  đến  nay,  tập  khí  ác  nhiều,  tập  khí  thiện  ít.  Nếu  tập  khí  thiện 

nhiều  thì khi  người ấy  khởi  tâm  động  niệm,  hết  thảy  hành  vi  tự  nhiên 

tương ứng với thiện. Tại sao hết thảy tạo tác của chúng ta lại tương ứng 

với ác? Vì tập khí ác quá nặng, khởi tâm động niệm  “tùng tiêm hào gian, 

 tiện chí vô lượng” , đây tức là chịu ảnh hưởng của ác duyên bên ngoài. 

Trong Chú giải nói rất hay,  “ác tập”  là hạt giống,  “tập ác”  là chỉ hiện 

hành, cách nói này cũng rất hay. Chúng ta bên trong có hạt giống ác tập, 

tập khí từ vô thỉ kiếp đến nay gặp ác duyên ở bên ngoài bèn khởi lên; 

khởi lên xong tạo vô lượng vô biên tội nghiệp, chuyện này rất đáng sợ! 

Cho nên đọa lạc vào ba đường ác, muốn thoát ra được rất khó. 

 Thị  chư  chúng  sanh  hữu  như  thử  tập,  lâm  mạng  chung  thời 

 phụ mẫu quyến thuộc, nghi vi thiết phước dĩ tư tiền lộ. 

是諸眾生有如此習。臨命終時父母眷屬。宜為設福以

資前路。

 (Khi những chúng sanh có tập khí như thế sắp sửa mạng chung, 

 thì cha mẹ cùng quyến thuộc nên vì họ mà tạo phước đức, để giúp cho lộ 

 trình phía trước của họ.)  

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 14

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Đây là nói về việc tu phước. Người nhà, quyến thuộc phải giúp họ  

như thế nào, lúc còn sống thì khuyên răn, hướng dẫn họ, nếu họ chẳng 

chịu  quay  trở  lại,  chúng  ta  biết  chắc  họ  sẽ  đọa  ác  đạo.  Như  cô  Bà  La 

Môn, cô Quang Mục nói ở phần trước đều là thị hiện, làm mô phạm cho 

chúng ta coi, làm gương mẫu khi người nhà, người thân tạo ác nghiệp, 

đọa ác đạo, phải  làm sao? Nên  “thiết phước”  cho họ.  “Tư”  là giúp đỡ, 

hy  vọng  giúp  đỡ  cho  lộ trình phía trước của họ.  Người thực sự  có thể 

giúp được, nói cho chư vị biết chỉ có Phật, Bồ Tát, ngoài Phật, Bồ Tát ra 

thì quá khó, quá khó, ai có thể giúp nổi? Sau đó dạy chúng ta phương 

pháp  tu  phước,  phương  pháp  rất  nhiều,  ở  đây  chỉ  nêu  ra  vài  việc.  Hy 

vọng chúng ta từ thí dụ này có thể nghĩ đến những lý luận và phương 

pháp tu phước khác, có thể nghe một hiểu mười. 

 Hoặc huyền phan cái cập nhiên du đăng, hoặc chuyển độc tôn 

 kinh,  hoặc  cúng  dường  Phật  tượng  cập  chư  Thánh  tượng.  Nãi  chí 

 niệm Phật, Bồ Tát cập Bích Chi Phật danh tự, nhất danh nhất hiệu 

 lịch lâm chung nhân nhĩ căn, hoặc văn tại bổn thức, thị chư chúng 

 sanh sở tạo ác nghiệp, kế kỳ cảm quả tất đọa ác thú. Duyên thị quyến 

 thuộc vị lâm chung nhân tu thử thánh nhân, như thị chúng tội tất giai 

 tiêu diệt. 

或懸旛蓋及然油燈。或轉讀尊經。或供養佛像及諸聖

像。乃至念佛菩薩及辟支佛名字。一名一號歷臨終人耳根

。或聞在本識。是諸眾生所造惡業。計其感果必墮惡趣。

緣是眷屬為臨終人修此聖因。如是眾罪悉皆銷滅。

 (Hoặc treo phan lọng và thắp đèn dầu, hoặc chuyển đọc tôn kinh, 

 hoặc cúng dường tượng Phật cùng tượng của chư Thánh, cho đến niệm 

 danh hiệu của Phật, Bồ Tát cùng Bích Chi Phật, làm cho mỗi danh mỗi 

 hiệu đều thấu vào nhĩ căn của người sắp mạng chung, hoặc nơi bổn thức 

 nghe  biết.  Các chúng sanh đó  cứ  theo nghiệp ác đã tạo  mà suy  lường 

 quả báo chiêu cảm ắt phải đọa vào ác đạo; song nhờ quyến thuộc vì kẻ 

 lâm chung mà tu nhân thánh này, các tội đó thảy đều tiêu diệt.) 

Những gì nói trong kinh hình như rất dễ dàng, chuyện này chẳng 

khó làm được,  “như thị chúng tội tất giai tiêu diệt” , có thể được hiệu 

quả  lớn  như  vậy  sao?  Người  hiện  đại  đọc  xong  chẳng  ai  không  hoài 

nghi, chúng ta cũng hoài nghi. Nguyên nhân của sự nghi ngờ là thực sự 

chẳng hiểu đoạn kinh này, nếu thật hiểu rõ thì bạn sẽ chẳng nghi ngờ gì 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 15

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cả.  Nhân tố thứ nhất là phải có chánh pháp trụ ở đời, nếu chánh pháp 

chẳng  còn  nữa,  chỉ  có  hình  tượng,  hình  tượng  chẳng  dùng  được,  hình 

dáng chẳng hữu dụng, những tội ấy tiêu diệt không nổi. Người xuất gia 

chúng ta chẳng có húy kỵ gì cả, phải nói sự thật. Có một số người xuất 

gia hằng ngày đều giúp người ta siêu độ, đến cuối cùng chết đi cũng phải 

đọa ác đạo, bạn nghĩ coi họ có thể siêu độ cho người khác không? Đây 

không phải là bằng chứng bày trước mắt hay sao, chúng ta thấy tận mắt, 

người xuất gia lâm chung mê hoặc điên đảo, tướng trạng lúc đó rất khó 

coi, chẳng phải tướng lành. Chẳng phải họ mỗi ngày đều treo phan lọng, 

đốt  đèn  dầu,  mỗi  ngày  đều  đọc  kinh  sao?  Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  bữa 

trước báo cáo, nói với chúng ta có một vị xuất gia nọ mỗi ngày mười hai 

giờ khuya nửa đêm bèn thức dậy, niệm kinh tới sáng, kinh gì cũng niệm, 

cuối cùng tới lúc lâm chung người ta khuyên ông niệm A Di Đà Phật, 

ông bèn giơ nắm tay lên, mê hoặc điên đảo bèn qua đời. Thế nên ở đây 

điều kiện thứ nhất là chánh pháp trụ thế mới có hiệu quả này; nếu chánh 

pháp chẳng còn nữa mà chỉ làm ra hình dáng như vậy thì chẳng có hiệu 

quả. Lúc trước thầy Lý thường nói với chúng tôi  “Chẳng sợ không có 

 miếu, chỉ sợ là không có Đạo” , không có miếu không sao cả, chỉ cần có 

Đạo là có thể siêu độ, thực sự có thể siêu độ. Chúng ta thấy trong cuốn 

Ảnh  Trần  Hồi  Ức  Lục  của  lão  pháp  sư  Đàm  Hư  có  ghi  chuyện  “Tám 

năm đóng cửa đọc Lăng Nghiêm”, người ta chẳng có miếu, người ta có 

Đạo là có thể siêu độ được. 

Nên biết treo phan, treo lọng có ý nghĩa gì? Phan là cờ hiệu trong 

nhà Phật, dùng để làm gì? Là để triệu tập đại chúng đến nghe pháp, cùng 

tu, là có ý nghĩa này. Phía trước chúng ta đã đọc thấy, tôi còn đặc biệt 

nhắc các bạn đồng học chú ý, trên tràng phan bảo cái dứt khoát không 

được viết danh hiệu của Phật, Bồ Tát, không thể dùng hình tượng của 

Phật, Bồ Tát, tại sao? Đây là cúng cụ, [tức là] đồ dùng để cúng dường, 

không thể dùng Phật, Bồ Tát để cúng dường Phật, Bồ Tát, vậy thì ra thể 

thống gì nữa? Kế bên tượng Địa Tạng Bồ Tát trên chánh điện chúng ta 

có treo tràng phan, trên phan có viết Nam mô Địa Tạng Vương Bồ Tát, 

dùng Địa Tạng Bồ Tát cúng dường Địa Tạng Bồ Tát. Chúng ta phải sửa, 

người ta [làm sao thì chúng ta] không cần phải để ý đến. Lúc Hàn Quán 

Trưởng vãng sanh tôi bỗng nghĩ đến, [lúc tôi] ở kế bên giường bệnh thấy 

bệnh  tình  của  bà  rất  nặng,  nghĩ  đến  áo  tràng  màu  vàng,  ca-sa  màu  đỏ 

chẳng  đúng  như  pháp,  nghĩ  đến  nhất  định  phải  làm  đúng  như  pháp. 

Người ta làm sao thì chúng ta không cần biết, chúng tôi lập tức thay đổi, 

cảm ứng được A Di Đà Phật chứng minh cho chúng ta. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 16

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Vì Hàn Quán Trưởng bị bệnh rất nặng, ở Thư Viện chúng tôi có 

hai mươi mấy người xuất gia, hết thảy đều phải đổi y phục, phải nhờ thợ 

may gắng hết sức may giùm chúng tôi. Tôi vừa khởi lên tâm niệm này, 

chủ tiệm  may bèn được A Di Đà Phật cho biết, dặn dò phải may lẹ lẹ 

giúp chúng tôi. Tôi kêu sư Ngộ Đạo thông báo chủ tiệm may nhờ họ tối 

hôm đó đến Thư Viện đo kích thước may áo cho chúng tôi. Tối hôm đó 

trước giờ giảng kinh ông ta đã đến, tôi nhờ ông may nhanh cho chúng 

tôi. Ông nói: “Tôi biết rồi”. Chúng tôi rất ngạc nhiên! Ông làm sao biết 

được? Ông nói: “Hồi trưa A Di Đà Phật cho biết Thư Viện có việc gấp 

phải nhờ ông làm nhanh cho họ”. Cho nên ông đã chuẩn bị sẵn vật liệu. 

A  Di  Đà  Phật  cho  ông  hay,  chúng  ta  làm  đúng  như  pháp;  Nếu  không 

đúng như pháp thì tại sao Phật cho ông hay? Đó là đúng như pháp, thế 

nên chúng tôi bèn thay đổi [màu áo]. Nghe nói hiện nay có thể mua “Y 

hai mươi lăm điều” màu cà phê ở tiệm bán tăng phục, như vậy rất tốt! 

Chúng ta đề xướng [chuyện này rất tốt]. 

Do  đó  không  được  thêu  danh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát  trên  tràng  phan 

bảo cái, phải biết đây là đồ dùng để cúng dường. Chúng ta muốn cúng 

dường, phải dùng tâm kiền thành của chúng ta để cúng dường, như vậy 

mới  tốt.  Nếu  chẳng  có  chánh  pháp,  bạn  treo  tràng  phan  bảo  cái  chỉ  là 

một  hình  dáng  bề  ngoài,  chẳng  có  nội  dung.  Giống  như  Niệm  Phật 

Đường hiện nay của chúng ta nên treo phan, giảng đường treo tràng [để 

thông báo] hôm nay giảng kinh. Lúc trước, làm vậy là tin tức, thông báo 

cho mọi người, đạo tràng này hôm nay giảng kinh, trên cột cờ chúng ta 

treo dấu hiệu này, người ta nhìn thấy liền biết hôm nay có giảng kinh, 

hôm nay đạo tràng có buổi cùng tu, phan là [để cho biết] cùng tu. Hiện 

nay làm vậy là một cách kỷ niệm, vì trong thành phố đều là nhà cao tầng 

ở sát bên nhau, bạn treo cờ xí, người ở bên ngoài chẳng nhìn thấy. Hiện 

nay chúng ta dùng báo chí quảng cáo, dùng máy điện toán để thông báo, 

đây là ý nghĩa của tràng phan. 

 “Cái”  là bảo cái, đây là vật treo trên đỉnh tượng Phật, ý nghĩa tiêu 

biểu pháp của nó là phòng ngừa ô nhiễm, ngày nay chúng ta gọi là bảo 

vệ  hoàn  cảnh.  Dùng  phương  pháp  gì  để  phòng  ngừa  ô  nhiễm?  Dùng 

giảng kinh thuyết pháp. Giảng kinh thuyết pháp chính là phòng ngừa ô 

nhiễm,  từng  giờ  từng  phút  nhắc  nhở  bạn,  giúp  bạn  giác  ngộ,  cho  nên 

phải hiểu ý nghĩa, phải thực sự làm. Do đó có thể biết, treo phan là đề 

xướng cùng tu, treo tràng tức là giảng kinh thuyết pháp, danh và thật đều 

phù hợp.  “Nhiên du đăng”  tiêu biểu cái gì? Xả mình vì người, thiêu đốt 

chính mình soi rọi kẻ khác, dùng cách nói hiện nay tức là hy sinh, cống 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 17

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hiến, đem lại lợi ích cho chúng sanh thì bạn thực sự đốt đèn. Phải hiểu 

hết thảy đều là tiêu biểu pháp, mọi người không hiểu ý nghĩa này, cách 

biểu thị này không có ai hiểu, không có người biết, thì nó khởi tác dụng 

gì được? Do đó mọi người nhất định phải hiểu rõ. Muốn mọi người đều 

hiểu thì nhất định phải giảng kinh giáo rõ ràng, rành rẽ, sau đó những 

hiện tượng này mới sanh ra hiệu quả. 

 “Hoặc  chuyển  độc  tôn  kinh” ,  phía  trước  dùng  một  chữ  chuyển, 

đọc  kinh  tại  sao  phải   “chuyển  độc  tôn  kinh” ,  chuyển  có  nghĩa  gì? 

Chuyển biến tâm niệm của chúng ta [sau khi] đọc kinh. Một niệm của 

chúng ta đều là tâm niệm của lục đạo luân hồi, là tâm luân hồi. Chuyển 

trở lại, học Phật, Bồ Tát, chuyển tâm luân hồi thành tâm Bồ Đề, chuyển 

nghiệp luân hồi thành nghiệp Bồ Tát. Học Phật, Phật chẳng còn tại thế 

thì phải học cách nào? Chỉ có cách nương theo kinh điển. Tam Bảo, lúc 

Phật còn tại thế thì Tam Bảo đầy đủ, Phật là hạng nhất; Phật chẳng còn 

tại  thế,  chỉ  còn  hình  tượng  của  Phật  lưu  lại  thế  gian,  cho  chúng  ta  kỷ 

niệm, nên Pháp Bảo trở thành hạng nhất, y giáo phụng hành. Phải đọc 

kinh,  phải  nghiên  cứu  nghĩa  kinh,  đọc  xong  phải  hiểu,  hiểu  xong  phải 

làm. 

 “Hoặc  cúng  dường  Phật  tượng,  cập  chư  Thánh  tượng” , thánh

tượng tức là tượng Bồ Tát. Cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát có hai ý 

nghĩa, một ý nghĩa là để báo ân, giống như người Trung Quốc trong nhà 

cúng bài vị tổ tiên vậy, cung kính truy niệm tổ tiên2, nghĩ đến cội gốc, 

báo  đáp  công  ân  tổ  tiên,  có  ý  nghĩa  báo  ân;  Phật,  Bồ  Tát  là  thầy  của 

chúng ta, niệm niệm chẳng quên thầy. Ý nghĩa thứ hai là nhìn thấy người 

hiền,  nghĩ  phải  bằng3,  tôi  phải  học  giống  các  Ngài,  thường  đặt  hình 

tượng Phật, Bồ Tát để trước mặt chúng ta, nhắc nhở chúng ta phải học 

giống các Ngài. Tôi cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát, tôi hy vọng trở 

thành  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Tôi  cúng  dường  A  Di  Đà  Phật  tức  là  hy 

vọng mình trở thành A Di Đà Phật, phải giống như Ngài, là có ý nghĩa 

như vậy. 

 “Nãi chí niệm Phật, Bồ Tát cập Bích Chi Phật danh hiệu” . Đây 

cũng là một đoạn, là  một phương pháp. Niệm danh hiệu Phật, Bồ Tát, 

việc này đơn giản hơn việc trước. Ý nghĩa chứa đựng trong danh hiệu 

2 Thận chung truy viễn: “Thận chung” là an táng cẩn thận, “truy viễn” là truy niệm, 

tưởng  nhớ  ân  đức  tổ  tiên,  bao  gồm  cả  việc  sống  sao  cho  tổ  tiên  được  vinh  hiển, 

không làm điếm nhục thanh danh của tổ tiên, cha mẹ. 

3 Kiến hiền tư tề. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 18

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

của  Phật,  Bồ  Tát  sâu  rộng  vô  tận,  danh  hiệu  công  đức  chẳng  thể  nghĩ 

bàn.  Chúng  ta  phải  hiểu  ý  nghĩa  hàm  chứa  trong  danh  hiệu,  nhất  định 

phải niệm cho ra tánh đức của mình, danh hiệu của Phật là danh hiệu của 

Tánh Đức, danh hiệu của Bồ Tát là danh hiệu của Tu Đức, Tánh - Tu 

chẳng hai. Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại 

bi, niệm danh hiệu này đem tâm từ bi của mình phát ra, như vậy gọi là 

niệm Quán Thế Âm  Bồ Tát. Niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát là đem 

tâm hiếu kính của mình phát ra, đó là Địa Tạng, Địa Tạng là hiếu kính. 

Văn Thù là trí huệ, Phổ Hiền là thực hành, làm chân thật, thế nên niệm 

danh  hiệu  Bồ  Tát  phải  niệm  như  vậy  mới  thực  sự  có  công  phu.  Danh 

hiệu của Phật là tánh đức, niệm Phật Thích Ca Mâu Ni, đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni nhân từ thanh tịnh, Thích Ca nghĩa là nhân từ, Mâu Ni nghĩa 

là thanh tịnh, niệm niệm dùng nhân từ để đối đãi hết thảy chúng sanh, 

trong  hết  thảy  cảnh duyên  bố  thí tâm  thanh tịnh  của  mình,  như  vậy  là 

niệm Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. Niệm A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật là Vô Lượng Giác, giác tức là không mê, giác tâm bất động, do 

đó  niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này  gọi  là  nhất  tâm  xưng  niệm,  niệm  đến 

cùng cực thì được nhất tâm bất loạn, nhất tâm tức là tâm bất động. Tâm 

còn bị cảnh giới bên ngoài lay động, sáu căn của chúng ta tiếp xúc cảnh 

giới bên ngoài vẫn còn khởi tâm động niệm, vậy thì chẳng phải A Di Đà 

Phật. Tâm A Di Đà Phật tiếp xúc cảnh giới bên ngoài chẳng khởi tâm, 

chẳng động niệm, chẳng có phân biệt, chẳng chấp trước, như vậy gọi là 

A Di Đà Phật. 

Chúng  ta  có  thể  hiểu  được  cách  niệm  như  vậy,  người  đến  lúc 

mạng  chung  [danh  hiệu]  vừa  lọt  vào  tai  vĩnh  viễn  trở  thành  hạt  giống 

đạo, công đức này lớn lắm. Sức mạnh niệm Phật của chúng ta, hiện nay 

chúng ta dùng “ba” (làn sóng) để giảng thì mọi người dễ hiểu, niệm lực 

này chính là làn sóng, tâm chân thành, tâm thanh tịnh thì làn sóng này 

thù thắng vô cùng. Tuy người ta chết rồi, nhưng ý thức vẫn còn, họ phải 

đi đầu thai, chúng ta nói A Lại Da thức vẫn còn, nghĩa là nói “bản thức 

(A Lại Da Thức) còn nghe được”4. A Lại Da thức còn hoạt động, nó vẫn 

còn “sóng”, làn sóng này của chúng ta có thể khởi cảm ứng đạo giao với 

làn sóng của người mất, đây tức là gia trì, tức là họ được lợi ích, giúp họ 

trồng hạt giống Phật trong A Lại Da thức. Sức mạnh của hạt giống mạnh 

hay yếu là ở tại người niệm, nếu người niệm hiểu lý, niệm niệm tương 

4 Nguyên văn “hoặc văn tại bổn thức” (hoặc nghe nơi bản thức), ở đây chúng tôi dịch 

theo mạch văn, chứ không dịch sát nghĩa từng chữ. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 19

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ứng thì sức mạnh của hạt giống này lớn vô cùng. Nếu chúng ta chẳng 

hiểu đạo lý này, nhưng cung kính chắp tay niệm câu Nam mô A Di Đà 

Phật, thì sức này yếu hơn. Vậy thì có lợi ích hay không? Vẫn có, nhưng 

đời này chẳng đạt được. Đây là nói phương pháp tu phước, ở đây nêu lên 

vài phương pháp. 

 “Thị chư chúng sanh, sở tạo ác nghiệp, kế kỳ cảm quả, tất đọa ác 

 thú” .  Kế  tức  là  sự  quan  sát  khách  quan  của  chúng  ta,  chúng  ta  nghĩ 

những  nghiệp  người  ấy  tạo  cả  đời,  bạn  biết  nhân  thì  sẽ  biết  quả  báo 

tương  lai.  Phật  dạy  rất  hay   “Muốn  biết  quả  báo  đời  sau,  đó  chính  là 

 những gì làm đời này”  5, người ấy làm những gì trong đời này, nghĩ thử 

xem tương lai sẽ sanh vào cõi nào. Nếu họ tạo ác nghiệp nhiều thì dứt 

khoát  sẽ  đọa  ác  đạo.  Ác  đạo  bao  gồm  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh  ba 

đường ác. Một người học Phật quan sát sẽ biết rõ, từ tập tánh, ưa thích, 

hành vi, xử sự, đối người, tiếp vật của người này liền có thể phán đoán 

đời  sau  họ  sanh  vào  cõi  nào.  “Duyên  thị  quyến  thuộc,  vị  lâm  chung 

 nhân, tu thử thánh nhân” , thánh nhân là nói cúng dường Phật, Bồ Tát. 

Chư vị đặc biệt phải biết cúng dường Phật, Bồ Tát nhất định chẳng phải 

cúng dường trên sự tướng. Nếu cúng dường trên sự tướng mà bạn bèn 

được quả báo thù thắng như vậy thì không phải đã biến thành hối lộ rồi 

sao.  Khi có tội thì tặng cho Phật, Bồ Tát một chút lễ vật mong Ngài sẽ 

bảo  hựu  bạn,  làm  vậy  không  những  chẳng  có  phước  mà  còn  tạo  tội 

nghiệp nặng nề hơn. Tại sao vậy? Trong tâm chúng ta coi Phật, Bồ Tát 

cũng  như  tham  quan,  ô  lại,  bạn  nói  tội  này  nặng  hay  không?  Không 

những chẳng giúp gì được cho người mất, trái lại còn làm tội nghiệp của 

họ nặng thêm, cho nên nhất định phải hiểu phía sau của hình thức là có 

sự tiêu biểu pháp, có công phu tu trì trong đó. Không những tự chúng ta 

y  giáo  phụng  hành,  hơn  nữa  sự  tiêu  biểu  pháp  còn  có  thể  khuyên  nhủ 

mọi người tu hành đúng như pháp, công đức này sẽ rất lớn. Thánh nhân 

là nói từ chỗ này, [làm vậy thì] tội nghiệp của người mất mới có thể tiêu 

diệt.  Đoạn trước có kể về những việc cô Quang Mục và cô Bà La Môn 

làm, [những việc này] đều là gương tốt, chúng ta phải quan sát, thấu hiểu 

kỹ càng họ đã làm như thế nào. Xin xem tiếp đoạn kinh văn sau đây: 

 Nhược năng cánh vị thân tử chi hậu, thất thất nhật nội quảng 

 tạo chúng thiện, năng sử thị chư chúng sanh vĩnh ly ác thú, đắc sanh 

 nhân thiên thọ thắng diệu lạc, hiện tại quyến thuộc lợi ích vô lượng. 

5 Dục tri lai thế quả, kim sanh tác giả thị. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 20

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

若能更為身死之後。七七日內廣造眾善。能使是諸眾 

生永離惡趣。得生人天受勝妙樂。現在眷屬利益無量。

 (Nếu sau khi người ấy đã chết, có thể trong bốn mươi chín ngày vì 

 người ấy mà tu tạo nhiều phước lành, thì có thể làm cho người ấy vĩnh 

 viễn xa lìa ác đạo, được sanh vào cõi trời hoặc cõi người, hưởng sự vui 

 thù thắng vi diệu; quyến thuộc hiện tại cũng được vô lượng lợi ích.) 

Đây  là  nói sau khi người  ta  chết, trong phong tục  tập quán hiện 

nay [có việc] cúng thất, nguồn gốc của việc cúng thất là ở chỗ này. Tại 

sao phải cúng thất? Phải cúng thất như thế nào thì người chết mới thực 

sự được giúp đỡ? Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Trong kinh đức Phật 

dạy sau khi con người chết đi đa số chẳng đầu thai liền, sau khi chết họ 

còn một khoảng thời gian, khoảng thời gian này gọi là Trung Ấm. Lúc 

người chết chưa đi đầu thai, trong kinh đức Phật nói, khoảng thời gian 

này  đa  số  con  người  là  bốn  mươi  chín  ngày,  bảy  cái  thất.  Đa  số  con 

người đều chuyển thế, hạnh nghiệp của họ thuộc vào cõi nào thì họ sẽ đi 

đến đó thọ báo. Trong thời gian này, mỗi bảy ngày họ có một lần biến 

dịch sanh tử, sự sanh tử này đối với họ mà nói cũng tương đối đau khổ, 

cho nên làm những Phật sự này, giúp họ giảm bớt sự đau đớn, tăng thêm 

phước báo cho họ, thế nên dạy bạn trong bảy cái thất này rộng tạo phước 

lành. Nếu bảy thất, bốn mươi chín ngày, mỗi ngày đều tu phước giùm họ 

thì phước của họ sẽ lớn. Người thế gian mỗi bảy ngày tu  một lần, nói 

chung thì tốt hơn là không tu, nói thật ra trong vòng bốn mươi chín ngày 

này, mỗi ngày đều phải tu, đây mới là thực sự giúp đỡ, duyên này sẽ vô 

cùng thù thắng. Người nhà, quyến thuộc hiện tiền phải hiểu đạo lý này, 

đây  là  mình  và  người  cả  hai  đều  được  lợi  ích.  Còn  phương  pháp  tu 

phước, phương pháp nói ở phía trước rất tốt, tụng kinh, niệm Phật hồi 

hướng cho họ, đây là việc làm có lợi ích nhiều nhất. Tu phước, rộng tạo 

các việc lành, trong đó bao gồm rất nhiều nhưng tụng kinh, niệm Phật là 

chính, nếu có khả năng đem tài sản, vật dụng của người mất đi làm các 

việc bố thí, vậy thì phước báo của họ càng lớn hơn nữa. Chúng ta đều 

phải hiểu rõ, người nhà, quyến thuộc có thể làm thay cho người mất. 

 Thị cố ngã kim đối Phật Thế Tôn, cập thiên long bát bộ nhân 

 phi  nhân đẳng, khuyến  ư  Diêm  Phù  Đề  chúng sanh,  lâm  chung  chi 

 nhật thận vật sát hại cập tạo ác duyên, bái tế quỷ thần cầu chư võng 

 lượng. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 21

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

是故我今對佛世尊。及天龍八部人非人等。勸於閻浮 

提眾生。臨終之日慎勿殺害及造惡緣。拜祭鬼神求諸魍魎

 (Vì lẽ đó nên nay con đối trước đức Phật Thế Tôn, cùng thiên long 

 bát bộ, nhân  và  phi nhân  v.v...  mà khuyên  chúng  sanh  trong cõi  Diêm 

 Phù Ðề: Vào ngày lâm chung phải cẩn thận, chớ giết hại và chớ gây tạo 

 ác duyên, đừng cúng tế quỷ thần, đừng cầu xin võng lượng.)  6

Đây là Địa Tạng Bồ Tát đại từ đại bi nói ra những chân tướng sự 

thật này cho chúng ta. Sau đó chúng ta mới biết có nhiều cách làm trong 

dân gian vô cùng bất lợi cho người mất, chẳng giúp ích gì cho họ, lại còn 

tăng thêm tội nghiệp của họ, làm như vậy thì rất tàn ác. Bồ Tát ở trước 

Thế Tôn, trong hội còn có  “thiên long bát bộ, nhân phi nhân đẳng”  để 

cho họ làm chứng, chứng minh lời nào của Địa Tạng Bồ Tát cũng đều 

chân thật. Tại sao Ngài chẳng nói chư Phật Như Lai và đại Bồ Tát đến 

chứng kiến? Chư Phật Như Lai, đại Bồ Tát hiểu rõ, biết quá rõ. Để các vị 

trời,  quỷ  thần  đến  chứng  minh,  khuyên  răn  hướng  dẫn  chúng  sanh  ở 

Diêm Phù Đề phải cẩn thận trong ngày lâm chung, tuyệt đối không được 

sát sanh, tuyệt đối không được tạo ác duyên. Cho nên khi một người qua 

đời,  trong  lúc  lo  hậu  sự  cho  người  ấy,  người  ta  mời  người  nhà,  thân 

quyến, bạn bè của họ, trong lúc tụ hợp lại phần nhiều đều sát sanh, ăn 

thịt, cúng tế quỷ thần, hết thảy đều là tạo tội nghiệp, đây là việc chúng ta 

thường thấy ở mọi nơi. Chúng ta muốn vì người mất cầu phước, nhưng 

lại sát hại chúng sanh để tế lễ, chúng ta suy nghĩ chính chắn coi, có phải 

là sợ người mất này lúc còn sanh tiền chưa tạo đủ sát nghiệp, còn phải 

giúp họ tạo thêm một chút, không phải là có ý nghĩa này hay sao? Chỉ sợ 

họ đọa  lạc  chưa  sâu lắm,  còn  muốn  đẩy  họ xuống  sâu  thêm  một  chút, 

đều làm những chuyện như vậy, tuyệt đối là hoàn toàn sai lầm, [chúng 

ta] nên suy nghĩ thêm về đạo lý này. Phần sau nêu lý do tại sao không 

thể sát sanh? Tại sao không nên tạo ác duyên? 

6 Có nhiều cách hiểu chữ Võng Lượng. Theo Tả Truyện thì Võng Lượng là loài yêu 

tinh sống dưới nước. Theo Sưu Thần Ký, quyển 16 thì Chuyên Húc Thị (tức cháu nội 

của Hoàng Đế, hiệu là Cao Dương Thị) có ba người con, chết di đều biến thành quỷ 

gây tật dịch. Một người sống nơi sông nước, đó là Ngược Quỷ, một người sống trong 

chỗ  nước  chảy  chậm  (như  khe  suối,  ao  đầm)  đó  là  Võng  Lượng,  một  người  sống 

trong cung điện, nhà cửa, đó là Tiểu Quỷ. Sách Thuyết Văn Giải Tự lại giải thích: 

“Võng Lượng là yêu tinh sống trong vùng núi non, sông nước”. Sách Khổng Tử Gia 

Ngữ, thiên Biện Vật lại giải thích: Võng Lượng là những loài yêu quái sống gá vào 

gỗ đá”. (trích từ trang nhà Bách Độ (Baidu))

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 22

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Hà dĩ cố, nhĩ sở sát hại nãi chí bái tế, vô tiêm hào chi lực lợi ích 

 vong nhân, đản kết tội duyên chuyển tăng thâm trọng. 

何以故。爾所殺害乃至拜祭。無纖毫之力利益亡人。

但結罪緣轉增深重。

 (Vì sao thế? Vì việc sát hại cho đến tế lễ đó không có mảy may 

 năng lực lợi ích cho người mất, mà chỉ kết thêm tội duyên, làm cho sâu 

 nặng hơn thôi.) 

Chúng ta dứt khoát không thể coi thường đoạn khai thị này, phải 

ghi nhớ kỹ càng. Vì việc này chúng ta thường gặp, nhất định phải giảng 

rõ  ràng,  nói  rành  rẽ,  làm  cho  họ  giác  ngộ.  Cúng  tế  quỷ  thần  đích  thật 

chẳng  giúp  ích  mảy  may  gì  cho  người  mất,  tuyệt  đối  đừng  khởi  vọng 

tưởng [cho rằng] người mất tạo tội nghiệp, chúng ta cúng quỷ thần, quỷ 

thần sẽ tha thứ cho họ, quỷ thần sẽ xá miễn cho họ, chẳng có đạo lý này. 

Trong thế gian có thể có một số người tham lam, ăn hối lộ, làm sai phép, 

chứ trong cõi quỷ thần không có, sách xưa Trung Quốc có câu “thông 

minh chánh trực mới làm thần”. Những việc cấu kết, nịnh nọt quỷ thần, 

hy vọng quỷ thần có thể tha thứ, xá miễn là một tâm lý sai lầm, thực hiện 

một hành vi phạm tội, làm sao có thể được giúp đỡ! Cho nên cách làm 

này chỉ kết tội duyên mà thôi. Người hiểu đạo lý này thì trong các hôn 

lễ, đám ma, tiệc vui, ăn mừng trong thế gian, trong những buổi tiệc này 

tuyệt đối không được sát sanh, sát sanh tức là như hai câu sau đây:  “Chỉ 

 kết tội duyên, tăng thêm sâu nặng” , kinh này nói rất nhiều, rất tường tận. 

Làm lễ mừng ngày sanh, chúc thọ, bạn hy vọng trường thọ, nhưng lại sát 

hại  những  chúng  sanh  này,  bạn  có  thể  được  trường  thọ  hay  sao?  Con 

người có cái khổ già, khổ bệnh, lúc lâm chung, chúng ta nhìn thấy tướng 

trạng đau khổ đó đều chẳng chịu nổi. Tại sao người ta có những tướng 

trạng  đó?  Vì  họ  chẳng  hiểu  đạo  lý,  cả  đời  chỉ  biết  kết  tội  duyên  với 

chúng sanh. 



Cho  dù  những  người  giàu  có,  trưởng  giả  trong  thế  gian  cũng 

không  thể  tránh  khỏi,  lúc  người  giàu  chết  đi,  tạo  ra  đủ  mọi  nghiệp 

chướng, chúng tôi đã từng thấy tận mắt. Lúc người giàu, quý tộc ở thế 

gian chết đi thường phải chịu bệnh khổ trong một thời gian dài, hiện nay 

gọi là chứng người già mất trí nhớ. Đến thời kỳ cuối cùng thì bất tỉnh 

nhân sự, chẳng nhận ra người nhà, thân thích, mê hoặc điên đảo. Trong 

những tình trạng như vậy, họ sẽ sanh về đâu? Đương nhiên sẽ sanh về 

tam ác đạo. Cả đời có phát đạt, có huy hoàng cách mấy, khi chết đi phải 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 23

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đọa vào tam ác đạo, bạn xem họ có thành tựu gì hay không? Chẳng bằng 

một người nghèo khổ ở thế gian thật thà niệm Phật, tiền đồ của họ là đến 

Tây Phương Cực Lạc thế giới làm Phật, làm sao có thể so sánh cùng họ 

được! Dù bạn có được tài sản ức vạn ở thế gian cũng chẳng sánh bằng 

người nghèo mạt niệm Phật vãng sanh. Chúng ta thấy họ biết trước giờ 

ra đi, tự tại vãng sanh, chẳng có bệnh khổ, đứng vãng sanh, ngồi vãng 

sanh, đó mới gọi là phước báo chân chánh, đó mới là sự hưởng thụ tối 

cao trong đời người. Lúc lâm chung sợ nhất là mê hoặc điên đảo, lúc lâm 

chung mà mê man thì dù được trợ niệm cũng không giúp được gì. Khi 

trợ niệm thì nhất định người bệnh phải thần trí sáng suốt, mãi cho đến 

lúc tắt thở cũng phải tỉnh táo, không mê man, được vậy thì trợ niệm sẽ 

giúp  đỡ  rất  nhiều,  nếu  họ  có  thể  nhất  tâm  niệm  Phật  thì  chắc  chắc  sẽ 

được sanh Tịnh Độ. Cho nên chúng ta phải nghĩ coi tương lai lúc mình 

lâm  chung  sẽ  mê  hoặc  điên  đảo  hay  không?  Muốn  mình  lâm  chung 

không  bị  mê  man,  rối  loạn  thì  nhất  định  phải  tu  phước.  Người  Trung 

Quốc nói đến Ngũ Phước, phước thứ năm [trong ngũ phước] theo cách 

nói hiện nay tức là “chết lành”, đó thật là có phước. Chết lành thì chắc 

chắn sẽ sanh lành, nghĩa là tương lai bạn đầu thai nhất định sẽ sanh đến 

cõi lành, đây là đạo lý nhất định. Nếu lúc chết bị mê man, rối loạn thì sẽ 

không sanh đến cõi lành được. 



Do đó có thể biết chúng ta trong đời này phải dứt khoát đừng kết 

oán  thù  với  chúng  sanh,  nhất  định  không  được  làm  tổn  hại  đến  một 

chúng sanh nào cả. Chúng sanh đều là phàm phu, khi bạn gây tổn thương 

cho họ, họ ôm hận trong lòng vĩnh viễn chẳng quên, đợi có cơ hội liền 

trả thù, oan oan tương báo dây dưa chẳng dứt. Không những không được 

sát hại chúng sanh, mà làm cho chúng sanh khởi phiền não cũng là tội 

lỗi, khi mình làm cho chúng sanh khởi phiền não thì họ sẽ làm cho mình 

sanh phiền não, oan oan tương báo. Do đó nếu muốn trên đường Bồ Đề 

được thuận buồm xuôi gió thì phải ghi nhớ hai câu, đừng kết oán thù với 

người ta. Phật dạy chúng ta khi tiếp xúc với đại chúng phải tươi cười, lời 

nói  ngọt  ngào,  phải  thường  nghĩ  chúng  ta  dùng  thái  độ  gì  đối  xử  với 

người, người ta cũng sẽ dùng thái độ đó đối xử với mình, những gì mình 

không muốn thì đừng đem cho kẻ khác. Hàm ý trong đó rất sâu, rất rộng. 

Xin xem tiếp đoạn kinh văn sau đây: 

 Giả sử lai thế hoặc hiện tại sanh, đắc hoạch thánh phận sanh 

 nhân thiên trung, duyên thị lâm chung bị chư quyến thuộc tạo thị ác 

 nhân, diệc lịnh thị mạng chung nhân ương  lụy  đối  biện vãn  sanh  

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 24

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 thiện xứ. 

假使來世或現在生。得獲聖分生人天中。緣是臨終被

諸眷屬造是惡因。亦令是命終人殃累對辯晚生善處。

 (Giả sử người chết đó, trong đời vị lai hoặc đời hiện tại, đắc được 

 phần thánh, sẽ sanh vào cõi trời, cõi người; nhưng vì lúc lâm chung bị 

 hàng quyến thuộc gây tạo ác nhân, làm cho người chết cũng chịu ương 

 lụy, phải đối biện, chậm sanh vào chốn tốt lành.) 

Đoạn này rất hay và cũng là sự thật.  “Giả sử lai thế”  là nói người 

lâm  chung  đã  chết  rồi,  chết  rồi  thì  thuộc  về  đời  sau.  “Hoặc  hiện  tại 

 sanh”  tức là người này vẫn chưa tắt thở. Người này lúc còn sống là một 

người thiện, người tốt, chẳng tạo tội nghiệp gì nhưng vì người nhà của 

họ sát sanh cúng tế, cúng tế quỷ thần, cầu chư võng lượng, võng lượng 

tức là tà thần, tà đạo; lúc bệnh nặng, bệnh nguy ngặt cầu những quỷ thần 

này lại giúp đỡ, chẳng biết làm vậy là tạo tội nghiệp. Sát sanh cúng tế, vì 

người bệnh này mà sát sanh, kẻ ấy vốn có thể sanh vào cõi lành, có thể 

sanh cõi trời, cõi người, nhưng vì người nhà tạo tội nghiệp, người bệnh 

phải gánh chịu những tội nghiệp này, phải đến gặp vua Diêm La để biện 

luận, cho nên đình trệ việc sanh vào cõi lành,  “vãn sanh thiện xứ” . Nếu 

đã tắt thở rồi, họ phải biện luận với vua Diêm La, đình trệ việc sanh đến 

thiện đạo.  Nếu chưa tắt thở, bạn thấy họ phải chịu nhiều đau khổ trên 

giường bệnh, thần hồn của họ đang đi biện luận, đây là thật chẳng phải 

giả. 

Thế  nên  người  học  Phật  [phải  biết],  lúc  lâm  chung  là  thời  khắc 

quan trọng nhất của chúng ta, bạn bè thân quyến, người chăm sóc bạn 

phải hiểu đạo lý này, nhất định không được làm sai. Cho nên hiện nay 

cuốn Lâm Chung Nên Biết, hồi xưa sách này có tựa là Sức Chung Tân 

Lương  (Hướng  dẫn  trọng  yếu  để  giúp  đỡ  người  khác  lúc  lâm  chung) 

dùng chữ hơi khó hiểu, người hiện đại không dễ hiểu, cho nên [có người 

phát  tâm]  dùng  văn  Bạch  Thoại  viết  lại,  cuốn  sách  nhỏ  này  rất  quan 

trọng. Người nhà, quyến thuộc của người bệnh nặng nhất định phải đọc, 

phải hiểu rõ cách tiễn đưa người mất, tiễn đưa đúng lý, đúng pháp thì là 

thực sự giúp đỡ họ. Cách tiễn đưa người mất trong dân gian có rất nhiều 

vấn đề; chúng ta đọc kinh này rồi tự mình suy nghĩ coi lời Phật dạy có lý 

hay cách làm thế tục có lý, phải bình tâm tịnh ý, bình tĩnh suy nghĩ, sự 

lợi ích, được mất trong đó quá lớn. Một khi bị đọa vào ba đường ác thì 

thời gian phải dùng kiếp để tính, trong kinh thường gọi là vô lượng kiếp, 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 26

 25

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

dễ sợ lắm! Nếu chúng ta thương mến người nhà thì làm sao nhẫn tâm để 

cho họ đọa vào ba đường ác? Cho dù họ tạo ác nghiệp, chúng ta cũng 

phải tìm phương pháp để cho họ sớm siêu sanh, thoát khỏi ba đường ác, 

làm sao nhẫn tâm để cho họ đọa vào ba đường ác? Câu kế tiếp: 

 Hà  huống  lâm  mạng  chung  nhân,  tại  sanh  vị  tằng  hữu  thiểu 

 thiện căn, các cư bổn nghiệp tự thọ ác thú, hà nhẫn quyến thuộc cánh 

 vi tăng nghiệp. 

何況臨命終人。在生未曾有少善根。各據本業自受惡

趣。何忍眷屬更為增業。

 (Huống  chi  là  người  sắp  chết  lúc  còn  sống  chưa  từng  có  chút 

 thiện căn, phải y theo bổn nghiệp mà tự đọa ác đạo, quyến thuộc nỡ nào 

 tăng thêm nghiệp tội của người ấy!) 

Huống chi người này sắp mất, lúc còn sống làm lành ít, cả đời làm 

ác nhiều, làm lành ít nên sức ác thì lớn còn sức của thiện căn yếu kém. 

 “Các cư bổn nghiệp tự thọ ác thú” , chúng ta ở thế gian thì thấy mang 

thân con người, quan sát kỹ càng coi kẻ ấy có phải là một con người hay 

không? Sách cổ Trung Quốc Tả Truyện có ghi: “Con người phế bỏ luân 

thường thì yêu quái hưng thịnh”7, phải giải thích câu này như thế nào? 

Nếu con người đánh mất đạo làm người, thì thân này sẽ là yêu ma quỷ 

quái, chẳng phải là thân người nữa. Thường là gì? Thường là ngũ giới, 

nhà Nho nói Thường là Nhân, Lễ, Nghĩa, Trí, Tín. Người ấy chẳng nhân, 

chẳng nghĩa, chẳng giữ lễ, chẳng giữ tín dụng thì người ấy là yêu ma quỷ 

quái,  chẳng  phải  là  người.  Hiện  nay  thì  giống  hình  dáng  của  một  con 

người, nhưng sau khi chết đi liền vào ba đường ác, cho nên ở đây nói 

 “các cư bổn nghiệp, tự thọ ác thú” , người nhà, thân quyến làm sao nhẫn 

tâm tạo những ác nghiệp này để cho họ gánh chịu? Như vậy là sai lầm 

quá đỗi. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 27 (Số 14-12-27) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang bảy mươi chín, chúng 

ta đọc kinh văn một lần: 

7  Nhân khí thường, tắc yêu hưng. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 26

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Hà huống lâm mạng chung  nhân, tại  sanh vị tằng hữu thiểu  

 thiện căn, các cư bổn nghiệp tự thọ ác thú, hà nhẫn quyến thuộc cánh 

 vi tăng nghiệp. 

何況臨命終人。在生未曾有少善根。各據本業自受惡

趣。何忍眷屬更為增業。

 (Huống  chi  là  người  sắp  chết  lúc  còn  sống  chưa  từng  có  chút 

 thiện căn, phải y theo bổn nghiệp mà tự đọa ác đạo, quyến thuộc nỡ nào 

 tăng thêm nghiệp tội của người ấy!) 

Lần trước giảng đến đây, xin xem thí dụ tiếp theo: 

 Thí  như  hữu  nhân  tùng  viễn  địa  lai  tuyệt  lương  tam  nhật,  sở 

 phụ đảm vật cường quá bách cân, hốt ngộ lân nhân cánh phụ thiểu 

 vật, dĩ thị chi cố chuyển phục khốn trọng. 

譬如有人從遠地來絕糧三日。所負擔物強過百斤。忽

遇隣人更附少物。以是之故轉復困重。

 (Ví như có người từ xứ xa đến, tuyệt lương thực đã ba ngày, lại 

 vác theo đồ vật nặng hơn trăm cân, bỗng gặp kẻ lân cận gởi ít món đồ 

 nữa, vì thế mà càng khốn đốn, nặng nề thêm.) 

Trong thí dụ này, ý nghĩa rất rõ ràng, thí dụ có một người từ xa 

đến đây. Thời xưa giao thông chẳng phát triển, đi xa phần đông đều là đi 

bộ, đường xa thì đương nhiên sẽ rất mệt nhọc, tiêu hao thể lực. Nếu ba 

ngày chẳng ăn cơm, thì nỗi khổ này chúng ta có thể tưởng tượng mà biết. 

Người này chẳng phải chỉ đi bộ mà còn gánh hành lý nặng một trăm cân, 

gánh này rất nặng, ba ngày chẳng ăn cơm mà phải đi trên đường dài, như 

vậy đã rất mệt rồi. Đây là ví dụ người sắp chết nói ở trên, lúc còn sống 

chẳng làm việc gì tốt, sau khi chết đương nhiên sẽ y theo hạnh nghiệp 

mà nhận lấy quả báo.  “Hốt ngộ lân nhân, cánh phụ thiểu vật”  (bỗng gặp 

người lân cận gởi ít món đồ nữa), ví dụ người nhà quyến thuộc chẳng 

hiểu biết mà còn sát sanh, cúng tế làm tăng thêm tội nghiệp [cho kẻ ấy], 

tiền  đồ  của  kẻ  ấy  đương  nhiên  càng  khốn  khổ.  Ví  dụ  này  rất  dễ  hiểu. 

Chúng ta xem tiếp kinh văn trang tám mươi: 

 Thế  Tôn,  ngã  quán  Diêm  Phù  chúng  sanh,  đản  năng  ư  chư 

 Phật  giáo  trung,  nãi  chí  thiện  sự  nhất  mao  nhất  trích,  nhất  sa  nhất 

 trần, như thị lợi ích tất giai tự đắc. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 27

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

世尊。我觀閻浮眾生。但能於諸佛教中。乃至善事一 

毛一渧。一沙一塵。如是利益悉皆自得。

 (Bạch đức Thế Tôn, con xem xét chúng sanh cõi Diêm Phù Ðề, ở 

 trong giáo pháp của chư Phật, nếu có thể làm thiện sự chừng bằng một 

 sợi lông, một giọt nước, một hạt cát, một hạt bụi, thì tất cả đều tự được 

 lợi ích.) 

Đây là lời của Địa Tạng Bồ Tát nói với Thế Tôn, thật ra nói với 

Thế Tôn tức là Thế Tôn chứng minh cho Ngài, những lời Ngài nói câu 

nào cũng là chân thật, dụng ý thật ra là vì chúng ta.  “Diêm Phù chúng

 sanh”  tức là chúng ta.  “Đản năng ư chư Phật giáo trung” , hai chữ Phật 

giáo là mấu chốt quan trọng, ngày nay nhắc đến Phật giáo có phải là ý 

nghĩa  của  chữ  Phật  giáo  trong  sự  tưởng  tượng  của  chúng  ta  chăng? 

Chẳng phải. Trong hết thảy những lời giáo huấn của chư Phật, Phật dạy 

chúng ta như thế nào, chúng ta có hiểu không? Chúng ta có làm được 

không? Thực sự hiểu rõ rồi, chịu làm, cho dù làm một việc thiện nhỏ xíu, 

 “nhất mao, nhất trích, nhất sa, nhất trần”  rất ít, hình dung tu thiện ít. 

 “Mao”  là sợi  lông, lông trên  thân thể, đây  là  vật nhỏ nhất trong chánh 

báo của chúng ta,  “trần sa”  (hạt bụi, hạt cát) là vật nhỏ nhất trong y báo 

của chúng ta, cả hai đều hình dung việc thiện nhỏ. Bạn sẽ có được toàn 

bộ lợi ích của việc thiện nhỏ này, huống chi là việc thiện lớn. Những gì 

dạy  trong  Phật  pháp,  dù  có nhỏ cũng xứng tánh.  Đã xứng  tánh thì nói 

thật ra việc thiện chẳng có lớn nhỏ, việc thiện lớn trọn khắp hư không 

pháp giới, việc thiện nhỏ cũng trọn khắp hư không pháp giới, thậm chí 

khi bạn khởi một niệm thiện, một niệm làm lợi ích chúng sanh thì quả 

báo cũng sẽ chẳng thể nghĩ bàn. Những lời nói này của Địa Tạng Bồ Tát, 

người sơ học đích thật rất khó chấp nhận, có phải là Phật, Bồ Tát dùng 

những  lời  này  để  khuyến  khích  chúng  ta,  chưa  chắc  đã  là  thật.  Chúng 

sanh tiếp xúc Phật pháp, đặc biệt là người sơ học, có thể nói những nghi 

hoặc này vô cùng phổ biến, hoàn toàn dùng tâm phàm phu của chúng ta 

để đo lường cảnh giới của Phật, Bồ Tát, vậy là sai lầm quá đỗi. 

Phàm phu chúng ta dùng vọng tâm, chư Phật, Bồ Tát dùng chân 

tâm, vọng tâm vĩnh viễn chẳng duyên đến cảnh giới chân thật. Kinh luận 

của Pháp Tướng Tông nói rất nhiều về công năng của Ý Thức, thức thứ 

sáu trong tám thức mạnh nhất, đối ngoại nó có thể duyên đến hư không 

pháp  giới,  đối  nội  nó  có  thể  duyên  đến  A  Lại  Da  thức,  tiếc  rằng  nó 

không thể duyên đến tự tánh. Chư vị phải biết Nhất Chân pháp giới là tự 

tánh, nó có thể duyên hư không pháp giới, có thể duyên thập pháp giới, 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 28

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nhưng chẳng có cách chi để duyên Nhất Chân pháp giới, không có cách 

chi duyên tự tánh. Do đó kiến giải và trí huệ của phàm phu làm sao có 

thể biết cảnh giới của Phật, Bồ Tát? Dựa vào vọng tưởng của mình để 

tưởng  tượng  cảnh  giới  Phật,  Bồ  Tát  là  hoàn  toàn  sai  lầm,  đây  là  việc 

chúng ta phải biết. Trí huệ chân thật là gì? Khi “hai chướng” đã bị phá 

thì trí huệ chân thật mới hiện ra. Chúng ta thử nghĩ chúng ta có Phiền 

Não Chướng, có Sở Tri Chướng? Không những có, vả lại còn rất nặng 

nề thì lấy đâu ra trí huệ cho được! Tự mình cảm thấy rất có trí huệ, trong 

Phật pháp đó chỉ là thế trí biện thông, thế trí biện thông không thể giải 

quyết vấn đề được. Xin xem tiếp:

 Thuyết  thị  ngữ  thời,  hội  trung  hữu  nhất  trưởng  giả  danh  viết 

 Đại  Biện.  Thị  trưởng  giả  cửu  chứng  Vô  Sanh,  hóa  độ  thập  phương 

 hiện trưởng giả thân. 

說是語時。會中有一長者名曰大辯。是長者久證無生

。化度十方現長者身。

 (Nói lời như thế xong, trong pháp hội có một vị trưởng giả tên là 

 Ðại Biện, vị trưởng giả này từ lâu đã chứng Vô Sanh, hiện thân trưởng 

 giả để hóa độ thập phương.) 

Đến đây là  một đoạn nhỏ. Từ đoạn kinh này, chúng ta liền hiểu 

trưởng giả Đại Biện cũng là chư Phật Như Lai thị hiện.  “Cửu chứng Vô 

 Sanh” , câu này nói Ngài đã thành Phật từ lâu rồi, độ chúng sanh trong 

mười phương thế giới,  “hiện thân trưởng giả”  đây là thị hiện. Nên dùng 

thân trưởng giả để được độ thì Ngài liền hiện thân trưởng giả, tham dự 

pháp hội Địa Tạng, giúp đỡ Thế Tôn và Địa Tạng Vương Bồ Tát giáo 

hóa chúng sanh. Ngài đứng ra nêu câu hỏi, thông qua câu hỏi và câu trả 

lời này có thể phá trừ nghi hoặc của chúng ta. Sau đó: 

 Hiệp chưởng cung kính vấn Địa Tạng Bồ Tát ngôn: 

合掌恭敬問地藏菩薩言。

 (Cung kính chắp tay hỏi Ðịa Tạng Bồ Tát rằng:) 

 “Hiệp  chưởng  cung  kính”   là  kính  trọng  tột  cùng,  là  lễ  tiết,  thỉnh 

giáo Địa Tạng Bồ Tát. 

 Đại sĩ. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 29

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

大士。

 (Thưa Đại sĩ.) 

Đây là lời xưng tán Bồ Tát. 

 “Thị Nam Diêm Phù Đề chúng sanh mạng chung chi hậu, tiểu 

 đại quyến thuộc vị tu công đức, nãi chí thiết trai tạo chúng thiện nhân, 

 thị mạng chung nhân đắc đại lợi ích cập giải thoát phủ”. 

是南閻浮提眾生命終之後。小大眷屬為修功德。乃至

設齋造眾善因。是命終人得大利益及解脫不。

 (Chúng  sanh  trong  cõi  Nam  Diêm  Phù  Ðề  sau  khi  mạng  chung 

 được hàng quyến thuộc kẻ lớn người nhỏ, đều vì người chết mà tu công 

 đức, cho đến thiết trai, tạo những thiện nhân, thì người chết ấy có được 

 lợi ích lớn và được giải thoát chăng?) 

Ý nghĩa của câu hỏi này chẳng khó hiểu. Đây là nói chúng sanh 

trong  thế  gian  sau  khi  qua  đời,  người  nhà  của  họ  giúp  họ  làm  một  số 

công đức, thí dụ như  “thiết trai” . Ý nghĩa của thiết trai rất rộng, như tập 

tục hiện nay [những việc như] Phóng Diệm Khẩu, Mông Sơn Thí Thực, 

đều là thiết trai, đều nghĩa là mời quỷ thần dùng cơm; cũng như việc tu 

phước  trên  thế gian, [thiết trai  cúng dường  tăng  chúng thì gọi  là]  “trai 

tăng”. Thời xưa những nhà giàu có thiết trai cúng dường cả ngàn vị tăng. 

Và tạo ra các thiện nhân khác, làm nhiều việc thiện hồi hướng cho người 

mất. Người mất này có phải nhờ người nhà thân quyến làm công đức cho 

họ nên họ có được lợi ích? Họ có thể được giải thoát không? Chúng ta 

hãy coi lời khai thị của Địa Tạng Bồ Tát: 

 Địa Tạng đáp ngôn: “Trưởng Giả, ngã kim vị vị lai hiện tại nhất 

 thiết chúng sanh, thừa Phật oai lực lược thuyết thị sự”. 

地藏答言。長者。我今為未來現在一切眾生。承佛威

力略說是事。 

 (Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  đáp:  “Này  ông  trưởng  giả,  nay  tôi  vì  tất  cả 

 chúng sanh trong hiện tại cùng vị lai, nương oai lực của đức Phật mà 

 lược nói về việc đó”.) 

Địa  Tạng  Bồ  Tát  đáp,  xưng  Trưởng  Giả,  đây  là  cung  kính  lẫn 

nhau. Trưởng giả xưng Bồ Tát bằng Đại Sĩ, Bồ Tát xưng ông là Trưởng 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 30

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Giả. Nhân vì ông đã hỏi, nay tôi vì  “vị lai” , vị lai là chỉ chúng ta,  “hiện 

 tại”  nghĩa là đương lúc đó,  “nhất thiết chúng sanh, thừa Phật oai lực, 

 lược  thuyết  thị  sự” .  “Thừa  Phật  oai  lực”   câu  này  tôn  sư  trọng  đạo, 

chẳng dám cho rằng tự mình có thể nói; Lý và Sự của chuyện này quá 

sâu,  quá  rộng,  tôi  làm  sao  có  thể  nói?  Nương  nhờ  oai  thần  gia  trì  của 

Phật nên mới có thể nói. Thật ra Địa Tạng Bồ Tát đã thành Phật từ lâu 

rồi, nhưng hiện nay thị hiện làm thân Bồ Tát. Vô lượng vô biên học sinh 

đều đã thành Phật, có lẽ nào thầy giáo còn chưa thành Phật! Đây là tỏ rõ 

chư Phật Như Lai đại từ đại bi, hạ thấp dùng thân phận Bồ Tát để thuận 

tiện độ chúng sanh. Chư vị cũng biết Phật pháp là sư đạo, chúng ta phải 

cung kính thầy giáo, phải đến nơi thầy giáo mà cầu học, chẳng thuận tiện 

bằng thân phận Bồ Tát. Bồ Tát là bạn đồng học với chúng ta, Ngài là học 

trò  của  Phật,  chúng  ta  cũng  là  học  trò  của  Phật,  Ngài  là  học  sinh  lớp 

trước,  là  lớp  đàn  anh  của  chúng  ta,  cùng  thân  phận,  cho  nên  chúng  ta 

không cần phải cầu xin, Ngài có thể đến tìm chúng ta. Chẳng có đạo lý 

thầy giáo đi tìm học trò, nhưng bạn đồng học có thể, làm vậy thì thuận 

tiện trong việc giáo huấn,  “làm người bạn không mời của hết thảy chúng 

 sanh” .  Chỉ  cần  quan  sát  thấy  cơ  duyên  của  chúng  sanh  chín  muồi  thì 

Ngài sẽ chủ động đi đến, đây là điều thuận tiện của thân phận Bồ Tát 

trong việc giáo hóa chúng sanh. Do đó Địa Tạng Bồ Tát vĩnh viễn ở tại 

địa vị Bồ Tát, nguyên nhân là như vậy. 

 Trưởng  giả,  vị  lai  hiện  tại  chư  chúng  sanh  đẳng,  lâm  mạng 

 chung nhật đắc văn nhất Phật danh, nhất Bồ Tát danh, nhất Bích Chi 

 Phật danh, bất vấn hữu tội vô tội giai đắc giải thoát. 

長者。未來現在諸眾生等。臨命終日得聞一佛名。一

菩薩名。一辟支佛名。不問有罪無罪悉得解脫。

 (Này ông  Trưởng  Giả,  các  chúng sanh  ở  hiện tại  hay  vị  lai,  lúc 

 sắp mạng chung mà nghe được danh hiệu của một đức Phật, danh hiệu 

 của một vị Bồ Tát, danh hiệu của một vị Bích Chi Phật, thì bất luận là có 

 tội hay không tội, thảy đều được giải thoát.) 

Lợi ích này nói thật ra quá lớn, lớn vô cùng. Chư vị nhất định phải 

biết, lúc lâm chung một niệm cuối cùng là mấu chốt quan trọng, đời sau 

sanh đến  cõi  nào  là [quyết  định]  nơi  một  niệm  cuối  cùng này.  Nghiệp 

bạn đã tạo cả đời rất nhiều, huống chi còn đời quá khứ, nghiệp tích lũy 

nhiều  đời,  nhiều  kiếp  vô  lượng  vô  biên.  Trong  kinh  đức  Phật  nói  nếu 

nghiệp bạn đã tạo có thể tích, thể tích nhỏ như hạt bụi, những nghiệp đã 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 31

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tạo  thì khắp cả hư  không  cũng chẳng dung  chứa  nổi.  Nghĩ  lại đời  quá 

khứ, nhiều đời nhiều kiếp trong vô lượng kiếp qua, ví dụ này của Phật 

chẳng  quá  đáng,  may  là  tội  nghiệp  chẳng  có  thể  tích,  chẳng  có  hình 

tướng. Nhưng nó lại có sức mạnh, sức mạnh này tạo nên luân hồi, biến 

thành những cảnh giới đau khổ. Nhưng một người sanh vào cõi nào đích 

thật quyết định tại một niệm cuối cùng, đương nhiên trong hết thảy tâm 

niệm (niệm đầu) này, một niệm này mạnh nhất. Trong kinh đức Phật nói 

nghiệp nhân của chúng ta nhiều vô lượng, cái nào mạnh thì dẫn đi trước, 

nghiệp  nhân  nào  mạnh  thì  thọ  báo  trước.  Nếu  không  nghe  được  Phật 

pháp thì người ta trong một niệm cuối cùng lúc lâm chung sẽ nghĩ về cái 

gì? Nếu họ nghĩ đến người nhà thân quyến, ân ái chẳng buông xả thì họ 

sẽ sanh đến cõi quỷ, do vì tâm tham nặng; nếu nghĩ đến kẻ thù còn chưa 

trả thù thì họ sẽ sanh vào địa ngục, do vì tâm sân khuể nặng; mê hoặc 

điên đảo, mơ mơ màng màng mà chết thì sẽ sanh vào cõi súc sanh; đây 

là [trường hợp] xảy ra nhiều nhất, phổ biến nhất. Do đó giờ phút ấy là 

giờ  phút  quan  trọng,  nghe  được  danh  hiệu  Phật,  nhất  tâm  nghĩ  tưởng 

Phật, họ làm sao không giải thoát được? 



Nếu lúc lâm chung có thể nghe đến danh hiệu của đức Phật A Di 

Đà,  người  này  cả  đời  chưa  từng  tiếp  xúc  đến  Phật  pháp,  đến  lúc  lâm 

chung mới có người dạy họ niệm A Di Đà Phật. Dạy họ niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ, khi Phật đến tiếp dẫn thì đi theo đức Phật A Di Đà, họ bèn 

được  vãng  sanh.  Năm  xưa  ở  thủ  đô  nước  Mỹ,  Hoa  Thịnh  Đốn 

(Washington  DC), chuyện của ông Châu Quảng Đại là một thí dụ rất rõ 

ràng. Ba ngày trước khi mất ông mới gặp được Phật pháp, người ta giảng 

cho ông nghe, ông bèn tin tưởng, tiếp nhận, niệm Phật được ba ngày thì 

được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Đây  là  [trường  hợp]  người  nhà,  thân 

quyến là thiện tri thức. Gặp người dạy họ niệm danh hiệu Bồ Tát, danh 

hiệu Bích Chi Phật, cho dù không văng sanh đến Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới  thì  nhất  định  sẽ  được  phước  báo  ở  cõi  trời,  cõi  người.  “Giải 

thoát” tức là giải thoát từ ba cõi ác, sanh đến ba cõi thiện, đây là lời dạy 

trong nhà Phật. Nếu họ có thể hiểu sự tiêu biểu pháp, ý nghĩa của danh 

hiệu Phật, Bồ Tát, thì công đức lợi ích họ đạt được càng thù thắng, họ 

đích thật có thể khế nhập vào cảnh giới. Do đó chúng ta phải ghi nhớ 

việc  này,  khi  tiễn  đưa  người  sắp  mất  nhất  định  phải  khuyên  họ  niệm 

Phật, nếu người nhà thân quyến đều có thể trợ niệm thì sẽ thù thắng vô 

cùng. 

Niệm Phật hằng ngày đều là [chuẩn bị cho] một niệm cuối cùng 

lúc lâm chung, hy vọng lúc bình thường niệm Phật cho thật quen thuộc, 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 32

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

lúc lâm chung mới không quên niệm Phật, lúc bình thường phải buông 

xuống hết vạn duyên thì lúc lâm chung mới không có chướng ngại. Cái 

gì cũng phải buông xuống, thực sự đối với thế gian này chẳng có một tơ 

hào tham luyến thì sẽ được tự tại vãng sanh. Chỉ cần có một mảy may 

tham luyến, nhiễm trước thì sẽ chướng ngại cho sự niệm Phật vãng sanh 

lúc lâm chung. Tự chúng ta phải hiểu rõ ràng, rành rẽ, lúc lâm chung có 

thể gặp thiện tri thức hay không? Có thể gặp được vài người giúp đỡ hay 

không? Rất khó nói! Do đó chúng ta biết được chuyện này thì thường 

ngày  phải  nên  kết  thiện  duyên  cho  nhiều,  phải  tham  gia  trợ  niệm  cho 

nhiều. Bạn có thể thường giúp đỡ trợ niệm cho người lâm chung là nhân, 

đến lúc chính mình lâm chung thì nhất định sẽ có người đến giúp bạn. 

Lúc thường ngày bạn không chịu giúp đỡ người khác thì lúc lâm chung 

dứt khoát sẽ không có người giúp bạn, nhân duyên quả báo tơ hào chẳng 

sai.  Do đó lúc thường ngày phải trồng nhân lành thì bạn mới được quả 

lành, nhất định phải tin việc Địa Tạng Bồ Tát dạy ở đây. Xin xem đoạn 

kinh kế tiếp, đây đều là lời của Địa Tạng Bồ Tát dạy: 

 Nhược hữu nam tử nữ nhân, tại sanh bất tu thiện nhân đa tạo 

 chúng tội, mạng chung chi hậu, quyến thuộc tiểu đại vi tạo phước lợi, 

 nhất thiết Thánh sự thất phần chi trung nhi nãi hoạch nhất, lục phần 

 công đức sanh giả tự lợi. 

若有男子女人。在生不修善因多造眾罪。命終之後。

眷屬小大為造福利。一切聖事七分之中而乃獲一。六分功

德生者自利。

 (Nếu có người nam hoặc người nữ lúc sống không tu thiện nhân 

 mà  lại  tạo  nhiều  nghiệp  tội,  sau  khi  mạng  chung lại được hàng  quyến 

 thuộc  vì  người  chết mà  tu  tạo  phước  lợi lớn nhỏ; thì tất  cả  Thánh  sự, 

 trong  bảy  phần  công  đức,  người  chết  được  một  phần,  còn  sáu  phần 

 thuộc về người sống hiện lo tu tạo đó.) 

Nhất định phải hiểu đạo lý này. Ngày nay chúng ta thấy người nhà 

quyến thuộc trên thế gian làm Phật sự giúp cho người mất, thông thường 

khi  thỉnh  người  xuất  gia  thì  nên  thỉnh  bảy  người,  tại  sao?  Trong  bảy 

phần công đức, người mất chỉ được một phần. Tụng kinh phải tụng bảy 

bộ,  việc  này  là  từ  kinh  này  nói.  Người  mất  chỉ  hưởng  được  một  phần 

bảy, còn người niệm kinh, niệm Phật được sáu phần bảy, đây là nói về tỷ 

lệ [của phước đức]. Người mất hưởng được lợi ích bao lớn đều dựa trên 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 33

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sự lợi ích của người nhà. Nếu người tụng kinh khai ngộ chứng quả khi 

tụng kinh, chứng quả tức là nhập cảnh giới trong kinh. Các vị đại đức 

thời xưa dạy chúng ta lúc đọc kinh phải tùy văn nhập quán (quán tưởng 

theo lời  kinh),  mọi  người phải nghe  rõ  ràng, không  phải  vừa đọc  kinh 

vừa  khởi  vọng  tưởng,  vậy  thì  hoàn  toàn  sai  lầm.  Chẳng  phải  vừa  đọc 

kinh vừa nghĩ lời nói trong kinh có ý nghĩa gì, nếu đọc như vậy thì chẳng 

có ai được ích lợi gì cả, phải niệm cho thiết thực, thật thà. Từ  Như thị 

 ngã văn đến  Tín thọ phụng hành (từ đầu đến cuối) chẳng có một vọng 

niệm nào cả thì mới có công đức. Công đức này tức là tâm thanh tịnh, 

bạn tu tâm thanh tịnh, bạn tu Định thì họ được lợi ích. Nếu có thể nhập 

quán, quán chẳng dùng tâm ý thức, dùng tâm ý thức là tư tưởng, là vọng 

tưởng, chẳng phải quán; chẳng dùng tâm ý thức mà khế nhập vào cảnh 

giới ấy thì gọi là quán, đó là từ Định khai trí huệ. Đọc bộ kinh này, cảnh 

giới trong kinh biến thành cảnh giới của mình, tự tha bất nhị (mình và 

người chẳng hai), sanh Phật nhất như (chúng sanh và Phật là một), nhập 

cảnh giới này. Người mất đạt được lợi ích đó sẽ chẳng thể nghĩ bàn, họ 

đạt  được  công  đức  lợi  ích  thù  thắng  nhất.  Công  đức  lợi  ích  thù  thắng 

nhất cũng chỉ có thể giúp cho họ sanh lên trời Đao Lợi, nhưng sẽ được 

phước báo to lớn ở trời Đao Lợi. 

Nếu người mất này lúc còn sống là người niệm Phật, là người hiểu 

rõ Phật pháp, sau khi họ mất và nghe tụng kinh, rất có thể sẽ nhắc nhở 

họ niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ, vậy thì họ nhất định sẽ được sanh Tịnh 

Độ. Do đó hết thảy Phật sự siêu độ là nhằm tạo tăng thượng duyên cho 

người mất, sợ họ quên mất, cốt ý nhắc nhở họ. Nếu lúc còn sống họ chưa 

tiếp xúc Phật pháp thì rất khó, hoàn toàn dựa trên phước báo thì họ chỉ 

có thể sanh đến trời Đao Lợi mà thôi. Lợi ích lớn nhỏ chẳng bằng nhau, 

trong kinh nói rất rõ ràng, rành rẽ, chúng ta phải tự suy nghĩ tại sao sự 

siêu độ này họ được lợi ích. Phía trước đã nói với chư vị rồi, nếu chẳng 

vì người ấy qua đời thì người nhà, thân quyến sẽ chẳng biết tu phước, sẽ 

chẳng  được  lợi  ích  thù  thắng.  Vì  duyên  cớ  này  nên  người  nhà  mới  tu 

phước,  lễ  lạy  sám  hối,  tụng  kinh,  lạy  Phật,  đây  là  người  mất  tạo  tăng 

thượng duyên cho người nhà, là vì nguyên nhân như vậy nên người mất 

mới được một phần bảy phước báo. Do đó phước người nhà quyến thuộc 

tu được càng lớn thì người mất được càng nhiều, đạo lý là như vậy. 

 Dĩ thị chi cố vị lai hiện tại thiện nam nữ đẳng, văn kiện tự tu 

 phần phần kỷ hoạch. 

以是之故未來現在善男女等。聞健自修分分已獲。

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 34

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Thế nên, các thiện nam thiện nữ ở hiện tại và vị lai, nghe lời nói  

 vừa rồi nên cố gắng tự tu hành, thì được hưởng trọn phần công đức.) 

Vì duyên cớ này nên Địa Tạng Bồ Tát nói  “vị lai hiện tại thiện 

 nam nữ đẳng, văn kiện tự tu” , Kiện nghĩa là thân thể của bạn rất khỏe 

mạnh, Văn nghĩa là sáu căn rất thông minh. Bạn hiểu rõ đạo lý này, biết 

được sự thật này, thừa lúc thân thể còn khỏe mạnh phải nên sốt sắng nỗ 

lực  tự  tu  hành,  sẽ  được  trọn  phần  phước  báo,  tự  mình  sẽ  hưởng  trọn. 

Trong chú giải, pháp sư Thanh Liên trích dẫn một đoạn trong kinh Tùy 

Nguyện Vãng Sanh, chúng ta hãy đọc đoạn kinh này, đoạn này là do Phổ 

Quảng Bồ Tát nói. Hàng thứ nhất trang tám mươi lăm trong Kinh Tùy 

Nguyện Vãng Sanh:  “Phổ Quảng Bồ Tát bạch Phật ngôn: Nhược thiện 

 nam nữ vị chung chi thời, nghịch tu sanh thất, nhiên đăng huyền phan, 

 thỉnh tăng chuyển kinh (thỉnh xuất gia nhân niệm kinh), đắc phước đa 

 phủ?.  Phật  ngôn:  “Kỳ  phước  vô  lượng”).  (Phổ  Quảng  Bồ  Tát hỏi đức 

Phật:  “Nếu  người  thiện  nam,  thiện  nữ  khi  còn  chưa  chết,  tu  trước  cho 

mình, thắp đèn treo phan, thỉnh người xuất gia niệm kinh, được phước 

nhiều không?”. Đức Phật dạy: “Phước đó vô lượng”) 

[Đoạn kinh vừa đọc trên đây] có thể ấn chứng cho kinh này. Lại 

nói:  “Phụ mẫu thân tộc mạng chung thọ khổ, vị kỳ tu phước, đắc phước 

 đa phủ?”   (Khi  cha mẹ,  thân quyến  chết  thọ  khổ,  [người  nhà]  vì  họ tu 

phước sẽ được phước nhiều không?). Đây là tu phước giùm cho người 

ta.  “Phật  ngôn:Thất  phần  hoạch  nhất”   (Phật  dạy:  “Được  một  phần 

bảy”) 

Trong  bảy  phần  công  đức,  họ  hưởng  được  một  phần,  nói  giống 

kinh này. Phía trước Phổ Quảng Bồ Tát hỏi  nghịch tu sanh thất, nghĩa là 

lúc người còn chưa chết, nói chúng ta tự mình tu, mời pháp sư đến tụng 

kinh,  Chuyển  nghĩa  là  mời  pháp  sư  đến  tụng  kinh,  mời  pháp sư  giảng 

kinh cũng gọi là  chuyển kinh. Phần đông người ta khi còn sống chẳng 

biết làm  Phật  sự siêu  độ  cho  mình  trước,  rất  ít người như vậy.  Nhưng 

công đức thỉnh pháp sư giảng kinh này rất lớn, nếu có khả năng thì tự 

mình thỉnh thì công đức ấy bạn hưởng trọn; nếu tự mình không có khả 

năng thì cùng vài người đồng tham đạo hữu đi mời. Mời pháp sư giảng 

một bộ kinh hoặc mời pháp sư giảng kinh một ngày thì công đức chẳng 

thể nghĩ bàn. Bạn hãy nghĩ có người nào trong đời có dịp mời được pháp 

sư giảng kinh một lần? Vô cùng hiếm hoi. Giống như chúng tôi đi đến 

chỗ khác giảng kinh, chúng tôi thường đến Hương Cảng, qua đó giảng 

ba ngày. Những đồng tu bên đó, rất nhiều người hợp lại mướn một giảng 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 35

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đường,  mời  một  số  bạn  đồng  tu  tới  nghe  giảng,  đây  là  việc  nói  trong 

kinh này. Trong những tình huống như vậy, chúng ta là người hiểu biết 

[đạo  lý  này]  thì  đừng  làm  những  buổi  diễn  giảng  thông  thường,  buổi 

giảng thường thì công đức ít, phải giảng kinh. Nếu mời chúng tôi giảng 

một, hai giờ đồng hồ, giảng một lần thì chúng tôi giảng kinh gì? Có thể 

trích dẫn một đoạn trong kinh để giảng, như vậy cũng là giảng kinh. Tôi 

không thể giảng toàn bộ kinh thì giảng đại ý của cả bộ kinh, hoặc trích 

một, hai đoạn trong kinh ra mà giảng, như vậy là [cách làm] của người 

hiểu biết, người trong ngành. 

Lúc Hương Cảng được trao trả [cho Trung Quốc] được một năm, 

đồng tu bên đó mời tôi giảng kinh, thời gian chỉ có sáu ngày, mười hai 

giờ.  Chúng  tôi  cảm  kích  nhiệt  tâm  hộ  pháp  của  họ,  tôi  giảng  kinh  Vô 

Lượng Thọ. Giảng kinh Vô Lượng Thọ thì mười hai giờ làm sao giảng 

cho hết? Chúng tôi trích lục ra một cuốn sách, cuốn này mọi người đều 

xem qua. Trích ra mười sáu đoạn trong kinh Vô Lượng Thọ, mỗi đoạn 

đều là kinh văn, như vậy chính là  thỉnh tăng chuyển kinh, là họ mời, hợp 

lại với nhau mà mời. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, biết mình nên làm 

như thế nào. Đặc biệt là người nhà, thân quyến của mình, thấy họ cả đời 

chẳng  làm  việc  gì  tốt,  họ  mê  hoặc  điên  đảo,  người  học  Phật  chúng  ta 

hiểu rất rõ, có thể nhìn thấy tương lai của họ. Làm sao giúp họ? Giúp 

cách này tốt hơn bất cứ việc gì khác, [cách này là] mời pháp sư giảng 

kinh. Chúng ta phát khởi, bắt đầu rồi mời họ lại tham gia thì họ sẽ được 

phước, dùng phương pháp này để tiếp dẫn họ, thế nên phương tiện khéo 

léo như vậy nhiều lắm. 

Chúng ta coi đoạn kinh kế tiếp,  “duyên tiền sanh bất tín đạo đức 

 cố” , duyên nghĩa là lúc còn sống họ không tin đạo đức. Đoạn kế tiếp là 

 “nhược dĩ vong giả nghiêm thân chi cụ” , nghiêm thân chi cụ dùng cách 

nói bây giờ nghĩa là những thứ như vòng vàng, châu báu, đồ trang sức 

mà họ cất giữ, đó gọi là nghiêm thân chi cụ.  “Ốc trạch viên lâm”  là tài

sản ruộng đất, ốc trạch là nhà cửa, viên lâm là đất đai.  “Dĩ thí Tam Bảo, 

 khả bạt địa ngục chi khổ” . Cho dù cả đời tạo tội cực nặng, trước lúc chết 

nếu  có  thể  đem  hết  thảy  tài  sản  của  người  đó  cúng  dường  Tam  Bảo, 

phước  báo  này  có thể  vượt trội tội nghiệp đọa  địa ngục  của người đó. 

Nguyên  nhân  là  gì?  Cúng  dường  Tam  Bảo,  mỗi  ngày  đều  có  những 

người xuất gia tu hành, người tại gia tu hành, mỗi ngày ở nơi đó tụng 

kinh, lễ sám, một phần bảy công đức này sẽ rất lớn, quá lớn! Đạo lý là 

như vậy. Nhưng ở đây phải hiểu rõ, trong Tam Bảo có thật và giả. Đạo 

tràng  Phật  pháp  chân  chánh,  đạo  tràng  Phật  pháp  chánh  pháp  mới  có 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 36

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hiệu  quả  này.  Nếu  không  phải  là  chánh  pháp,  thế  gian  hiện  nay  giống 

như lời nói trong kinh Lăng Nghiêm  “Tà sư thuyết pháp như cát sông 

 Hằng” ,  có  rất  nhiều  nơi  là  đạo  tràng  giả,  Phật  pháp  giả,  mượn  danh 

nghĩa Phật pháp để làm những việc trái nghịch với lời dạy của đức Phật, 

làm vậy là tạo tội nghiệp. Nếu bạn làm vậy (nghĩa là cúng dường Tam 

Bảo giả, đạo tràng giả) để bố thí cúng dường cho người mất thì sẽ giúp 

họ tạo tội nghiệp, thúc đẩy họ tạo tội nghiệp, phải đọa địa ngục càng đọa 

càng sâu, không những không thể thoát khỏi mà còn đọa sâu thêm, đây 

là việc chúng ta nhất định phải phân biệt rõ ràng. 

Gần đây các bạn đồng tu ở Hương Cảng gọi điện thoại cho tôi, nói 

ở Hương Cảng có một vị pháp sư tám mươi mấy tuổi, Ngài có một đạo 

tràng muốn hiến tặng cho người xuất gia. Điều kiện của Ngài là phải có 

năm  người  xuất  gia,  có  năm  tỳ-kheo  thì  Ngài  mới  chịu  tặng,  Ngài  ở 

Thuyên Loan, Hương Cảng. Điều kiện này rất tốt, nhưng rất khó, sợ rằng 

đến khi Ngài vãng sanh cũng chẳng tìm được năm vị tỳ-kheo, đây là sự 

thật,  rất  khó  tìm  được!  Cách  suy  nghĩ  này  đúng  đắn,  nhưng  khá  khó 

khăn. Do đó ở thời đại hiện nay, chúng ta phải biết tìm không ra năm tỳ-

kheo, cho dù là cư sĩ tại gia, là Phật giáo đồ có chánh tín làm việc hoằng 

pháp lợi sanh thì cũng là việc tốt. Thực sự là hoằng pháp lợi sanh, hoặc 

dùng là đạo tràng tu học cho mình, làm đạo tràng tu hành niệm Phật, đạo 

tràng lưu thông Phật pháp, đó là công đức chân thật. Xin xem đoạn kinh 

kế tiếp: 

 Vô thường đại quỷ bất kỳ nhi đáo, minh minh du thần vị tri tội 

 phước, thất thất nhật nội như si như lung. 

無常大鬼不期而到。冥冥遊神未知罪福。七七日內如

癡如聾。

 (Ðại quỷ Vô Thường không hẹn mà đến, thần hồn mù mịt, chưa rõ 

 là tội hay phước, trong bốn mươi chín ngày như ngây như điếc.) 

Ở đây Bồ Tát nói với chúng ta trạng huống của người sau khi chết. 

Thế Tôn trong kinh điển thường nhắc chúng ta “Cõi nước mong manh, 

mạng người vô thường”, đây là lời Phật dạy chúng ta về chân tướng của 

cuộc  đời.  Dạy  chúng  ta  luôn  luôn  đề  cao  cảnh  giác,  phải  có  tâm  cảnh 

giác cao độ, tuyệt đối đừng nghĩ rằng mình còn trẻ tuổi, thọ mạng của 

mình  còn  lâu  dài,  nghĩ  vậy  là  sai  rồi.  Người  xưa  thường  nói:  “Trên 

đường đến suối vàng chẳng phân biệt già trẻ, phần mộ trơ trọi đều là của 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 37

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thiếu niên” 8, chẳng có ai cúng tế, còn trẻ đã chết mất, chẳng có gia đình, 

chẳng  có  con  cái,  đều  biến  thành  phần  mộ  cô  độc,  chúng ta  nhất định 

phải đề cao cảnh giác.  “Vô thường đại quỷ, bất kỳ nhi đáo”  câu này nói

đời người vô thường, bất cứ lúc nào đều có thể chết, bạn cũng chẳng có 

cách chi để dự đoán nhân duyên gì mình sẽ chết. Đặc biệt là sanh vào thế 

gian hiện nay của chúng ta, tai nạn biến đổi quá nhiều, quá nhiều; bạn 

coi thử trên toàn thế giới chỗ nào cũng có tai nạn, có thủy tai; miền đông 

nước  Mỹ  hiện  nay  có  gió  lốc  (phong  tai),  tin  tức  hôm  qua  nói  có  hơn 

năm mươi mấy vạn người bị ảnh hưởng, gió lốc rất lớn; còn động đất thì 

chẳng  có  cách  chi  để  biết  trước,  chẳng  hẹn  mà  đến.  Cho  nên  tâm  của 

người học Phật hiểu rất rõ ràng, rất rành rẽ, cho dù những tai nạn này 

xảy ra thì cũng không sợ hãi. Điều này vô cùng quan trọng! Khi tai nạn 

xảy ra lại kinh hoàng, sợ hãi thì hỏng hết, kinh hoàng sợ hãi sẽ rơi vào 

tam ác đạo. 

Hôm trước cư sĩ Lý Mộc Nguyên báo cáo với mọi người, ông đi 

tiễn đưa những người vãng sanh, sau đó ông giúp họ tắm rửa, nhập liệm. 

Thân thể của một số người thì mềm mại, đại khái phần lớn những người 

niệm Phật vãng sanh thân thể đều mềm mại, đây là tướng tốt. Ngược lại 

có  một  số  người  thân  thể  cứng  đờ,  nguyên  nhân  là  gì?  [Khi  chết  mà] 

kinh hoàng sợ hãi thì thân thể sẽ cứng ngắc. Khi chết rất tự tại, chẳng sợ 

hãi thì thân thể của họ sẽ mềm mại. Do đó chúng ta có thể nhìn những 

người đã mất thì biết tình huống lúc họ ra đi, nếu họ ra đi một cách êm 

đềm thì chắc chắn sẽ chẳng sanh vào ác đạo. Khi ra đi họ rất thoải mái, 

rất  an  tường,  rất  sáng  suốt,  tinh  thần  trí  óc  sáng  suốt  thì  chắc  chắn  sẽ 

không đọa ác đạo, lúc đó niệm Phật nhất định sẽ vãng sanh, thế nên khi 

tiễn đưa người vãng sanh có thể thấy được những tướng lành này, đạo lý 

là  như  vậy.  Nếu  không  tin  Phật  pháp,  chẳng  gặp  thiện  tri  thức  [thì  họ 

chẳng có phước];  lúc lâm chung có thể gặp thiện tri thức là đại phước 

báo, lúc ấy nếu có người nhắc nhở họ, giúp họ, dẫn dắt họ niệm Phật, 

cho dù cả đời có tạo ác nghiệp nặng cũng không sợ, [nếu họ tin tưởng, 

buông xuống vạn duyên, và thiết tha niệm Phật thì họ] có thể vãng sanh, 

đó gọi là đới nghiệp vãng sanh; chỉ sợ là lúc đó chẳng có người giúp họ, 

mà ngược lại quấy rối họ, người nhà khóc lóc, náo động thì sẽ hỏng mất, 

đó là chướng ngại to lớn. Bốn câu sau nói về trạng huống của họ  “minh

 minh du thần” , đây tức là hồn phách của họ, trong Phật pháp gọi là A 

Lại Da Thức, người thế tục gọi là linh hồn. Du thần tức là linh hồn, nhà 

8 Hoàng tuyền lộ thượng vô lão thiếu, cô phần đô thị thiếu niên nhân. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 38

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật gọi là du thần rất đúng. Gọi bằng linh hồn là cách gọi tâng bốc, tại 

sao? [Linh hồn] nhất định chẳng linh, nếu nó linh thì làm sao có thể rơi 

vào tam ác đạo được? Nó rơi vào tam ác đạo, do đó có thể biết nó chẳng 

linh. Lời của Khổng Lão Phu Tử nói trong Kinh Dịch rất có lý, Ngài gọi 

linh hồn bằng du hồn, ở đây chúng ta gọi là du thần, gọi như vậy rất có 

lý. Vì tốc độ của nó rất nhanh, trôi giạt chẳng định, đích thật là du hồn. 

Trong  Kinh  Dịch nói   “du hồn  vi biến” , biến nghĩa là người  đó đi  đầu 

thai, đi đổi một thân thể khác,  “minh minh du thần” .  “Vị tri tội phước” 

lúc đó thực sự  “như si như lung” , ngu dốt đần độn, trong bốn mươi chín 

ngày là trong trạng huống như vậy, chúng ta gọi là thân Trung Ấm, do 

đó thân Trung Ấm đều mê hoặc, ngu đần. 

 Hoặc  tại  chư  ty  biện  luận  nghiệp  quả,  thẩm  định  chi  hậu  cư 

 nghiệp thọ sanh. Vị trắc chi gian thiên vạn sầu khổ, hà huống đọa ư 

 chư ác thú đẳng. 

或在諸司辯論業果。審定之後據業受生。未測之間千

萬愁苦。何況墮於諸惡趣等。

 (Hoặc  ở  tại  các  ty  sở  để  biện  luận  về  nghiệp  quả,  sau  khi  thẩm 

 định xong thì cứ y theo nghiệp mà thọ sanh. Trong lúc chưa biết ra sao 

 đó thì đã ngàn muôn sầu khổ, huống là phải bị đọa vào các ác đạo!) 

 “Hoặc tại chư ty”  đây là cõi quỷ, những cơ quan làm việc trong 

cõi ngạ quỷ, biện luận trong những pháp đình đó, có người nói họ tạo 

bao nhiêu tội nghiệp, họ chẳng nhìn nhận nên phải ở đó biện luận. Người 

thế gian có khi quên mất những tội nghiệp mà mình đã tạo, có khi cố ý 

không nhìn nhận. Nhưng ở cõi âm, quỷ thần có sổ sách ghi chép, có câu 

nói rất đúng “ngẩng đầu ba thước có thần linh”9. Trong kinh đức Phật 

nói khi một người sanh ra liền có hai vị thần theo sát bên mình, một thần 

gọi  là  Đồng  Sanh,  một  thần  gọi  là  Đồng  Danh,  hết  thảy  những  hạnh 

nghiệp mà bạn đã tạo, họ đều ghi chép lại. Đến lúc lâm chung nếu gặp 

vua Diêm La, những hồ sơ ở chỗ vua Diêm La rất đầy đủ, từng ly từng tí 

trong đời bạn đều chẳng chối cãi gì được, thế nên phải đến đó để biện 

luận. Sau khi phán định thì sẽ  cư nghiệp thọ sanh, bạn đến cõi nào đầu 

thai thì phải đi thôi. Trong kinh Địa Tạng nói rất rõ ràng, vua Diêm La 

có  quyền  tăng  thêm  tội  của  bạn  không?  Hoặc  là  xá  miễn  tội  của  bạn 

không?  Chẳng  có  quyền  lực,  Ngài  rất  công  bằng,  chánh  trực,  y  theo 

9 Cử đầu tam xích hữu thần minh. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 39

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

những gì bạn đã tạo mà phân phát, Ngài chẳng có quyền lực tăng thêm 

tội, và cũng chẳng có quyền ân xá cho bạn; nếu nói Ngài tăng thêm hoặc 

ân xá tội của bạn thì Ngài phạm pháp. Do đó tiền đồ cả đời của mình 

đích thật là do chính mình nắm lấy, chẳng phải do họ chủ tể, [chúng ta] 

nhất định phải biết việc này. 

Đến lúc đó người chết ở âm ty gánh chịu những sự phán xử này, 

lúc còn chưa định án thì họ rất buồn khổ,  “thiên vạn sầu khổ” , đó là lúc 

chưa định án. Sau khi phán xử xong nếu là ác nghiệp nặng thì chắc chắn 

phải  đi  vào  tam  ác  đạo  thọ  sanh.  Thọ  sanh  trong  tam  ác  đạo  cũng  có 

nghiệp duyên, trong cõi súc sanh tìm cha mẹ, cha mẹ ấy trong đời trước 

đều có duyên phận với họ; trong cõi ngạ quỷ và địa ngục thì phần nhiều 


là hóa sanh, trong cõi ngạ quỷ cũng có thai, noãn, thấp, hóa sanh, trong 

địa ngục thì hoàn toàn là hóa sanh. Nếu chẳng là hóa sanh, mà là thai 

sanh, là noãn sanh thì nhất định phải tìm cha mẹ. Đức Phật đã dạy rất rõ 

ràng, duyên này nói chung chẳng ra ngoài bốn thứ: “Báo ân, báo oán, trả 

nợ,  đòi  nợ”,  nếu  không  giác  ngộ  thì  nhiều  đời,  nhiều  kiếp  phải  làm 

những việc như vậy. Sau khi giác ngộ rồi thì sẽ khác, sau khi giác ngộ 

thì trong vòng một niệm, chuyển nghiệp lực thành nguyện lực, chuyển 

nghiệp báo thành thị hiện. Chư Phật, Bồ Tát thị hiện ở cõi người, nên 

dùng thân gì để độ thì hiện thân ấy. Cho nên chuyển cảnh giới thực sự là 

ở trong vòng một niệm, một niệm này của chúng ta có thể chuyển trở lại 

hay không? Nói trên lý luận thì tuyệt đối có thể, trên sự tướng thì phải 

coi trình độ giác ngộ của bạn. Nếu bạn thực sự đã giác ngộ thì sẽ chuyển 

trở lại rất dễ dàng. 

Làm  sao  biết  mà  chuyển  trở  lại?  Người  chuyển  trở  lại  tuyệt  đối 

chẳng có tự kỷ (chính mình), nếu còn có Ta thì dứt khoát chưa chuyển. 

Vì bạn còn ngã chấp, đó là phàm phu, chẳng phải Phật, Bồ Tát; Phật, Bồ 

Tát chẳng có Ta. Nếu dùng tiêu chuẩn kinh Kim Cang thì chư vị sẽ dễ 

hiểu  “Chẳng có tướng tôi, chẳng có tướng người, chẳng có tướng chúng 

 sanh, chẳng có tướng thọ giả”  thì bạn đã chuyển trở lại rồi. Nếu bạn vẫn 

còn bốn tướng trên thì bạn còn chưa chuyển. Có muốn chuyển cách mấy, 

có nỗ lực  cách  mấy  để  chuyển  thì  cũng  chẳng chuyển  nổi, tại  sao?  Vì 

bạn còn tưởng, còn niệm, tưởng là vọng tưởng, bạn có phân biệt, có chấp 

trước thì bạn sẽ chẳng chuyển nổi. Do đó chân chánh muốn chuyển trở 

lại thì phải buông xuống hết vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, khởi tâm 

động niệm đều nghĩ đến hết thảy chúng sanh thì bạn sẽ chuyển trở lại. 

Thân này của chúng ta có được từ cha mẹ, là thân nghiệp báo, một khi 

chuyển trở lại liền thành hóa thân thị hiện, nhất định chẳng có sanh tử, 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 40

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chẳng có phiền não, tuyệt đối chẳng có nhân ngã, thị phi, đó tức là bạn 

đã chuyển trở lại. Khi thực sự chuyển xong, thì đời sống, công việc đều 

giống như bình thường chẳng thay đổi gì hết, chỉ có trong tâm thay đổi. 

Lúc trước là vì mình, hoặc vì gia đình, hoặc vì đoàn thể [của mình], hiện 

nay thì vì tận hư không, trọn khắp pháp giới, chẳng khác gì với sự thị 

hiện  của  chư  Phật,  Bồ  Tát.  Như  vậy  thì  gọi  là  siêu  phàm  nhập  thánh, 

thực  sự  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới,  nhập  cảnh  giới  của  Phật,  Bồ  Tát. 

Chúng  ta  học  Phật  phải  có  thể  khế  nhập  vào  cảnh  giới  này  thì  mới  là 

thành  tựu  rốt  ráo.  Muốn  nói  đến  phương  pháp  dụng  công,  nói  thật  ra 

chính  là  nhìn  thấu,  buông  xuống,  thực  sự  nhìn  thấu,  thực  sự  buông 

xuống mới được. Đoạn kinh văn này pháp sư Thanh Liên chú giải tương 

đối phong phú, quý vị có thể tham khảo. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thị  mạng  chung  nhân  vị  đắc  thọ  sanh,  tại  thất  thất  nhật  nội, 

 niệm niệm chi gian vọng chư cốt nhục quyến thuộc, dữ tạo phước lực 

 cứu bạt. 

是命終人未得受生。在七七日內。念念之間望諸骨肉

眷屬。與造福力救拔。

 (Khi người chết đó chưa được thọ sanh, trong bốn mươi chín ngày 

 luôn luôn trông ngóng hàng cốt nhục quyến thuộc tu tạo phước lực để 

 cứu vớt cho.) 

Đây là sự thật, khi còn sống thì không biết, chết đi gặp phải khổ 

nạn nên lúc bấy giờ không nơi nương tựa, đích thật là khổ sở, cô độc lẻ 

loi. Hy vọng duy nhất của họ là mong người nhà có thể làm phước cho 

họ, có thể siêu độ họ. Nhưng rất nhiều thân quyến chẳng hiểu đạo lý này, 

tùy thuận theo tập tục thế gian sát sanh tế lễ quỷ thần như nói ở trên, cầu 

tà đạo, võng lượng tức là tà đạo, không những chẳng ích lợi mà còn hại 

thêm. Đây là vì người thế gian vô tri, chẳng có ai chỉ dẫn, chúng ta nói 

đến sự đáng thương, nói đến sự thê thảm thì không ai hơn họ, còn nặng 

nề hơn lúc họ chịu khổ nạn lớn lao khi còn sống, chẳng biết lớn hơn gấp 

bao nhiêu lần. Sự tội phước nói trong kinh đích thật chính là thập thiện, 

thập ác, chúng ta đừng nói quá cao, quá huyền diệu, chỉ đơn giản dùng 

ngũ giới, thập thiện để làm tiêu chuẩn. Phá giới tạo ác là tội nghiệp vô 

biên; trì giới tu phước, tu phước nghĩa là sốt sắng làm theo thập thiện, 

đây là điều căn bản lớn lao để làm người. Con người sau khi chết đi rồi, 

những người khác có thể nhờ cậy để giúp đỡ được, chẳng biết được mấy 

kẻ? Đặc biệt trong thời đại hiện tại, những thành phần trông cậy được 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 41

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

càng  ngày  càng  thấp,  người  trong  xã  hội  hiện  thời  cho  đó  là  mê  tín. 

Chúng ta xem thử những người trẻ tuổi hiện nay, nếu không có người 

dạy dỗ họ đàng hoàng, thì sẽ còn ai tin nữa? Nói cách khác, sau khi chết 

đi và gặp những sự khổ nạn này thì bạn phải dựa vào ai để giúp bạn? 

Chẳng có ai giúp hết. Sự thật này là một vấn đề thiết thật đối với chúng 

ta,  hơn nữa vừa nghĩ  đến  thì  liền  là  việc ở  trước  mắt,  rất gần với  thời 

gian của chúng ta. Ở đây đức Phật dạy chúng ta, nhắc nhở chúng ta, thừa 

lúc thân thể hiện nay còn khỏe mạnh, nhất định phải hết lòng, nỗ lực tu 

học,  thì  công  đức,  phước  đức  này  mình  được  trọn.  Đây  là  y  cứ  trong 

kinh điển cho việc cúng thất cho người chết. 

 Quá thị nhật hậu tùy nghiệp thọ báo. 

過是日後隨業受報。

 (Qua khỏi những ngày ấy rồi thì cứ theo nghiệp mà thọ báo.) 

 “Thị nhật”  tức là [thời gian trong khoảng] bảy thất, tức bốn mươi 

chín ngày.  Phần  nhiều thì trong vòng bốn  mươi  chín ngày  đều  chuyển 

thế, đều không biết luân hồi đến cõi nào. Cũng có số ít người trong bảy 

thất này chưa đi đầu thai, thậm chí đến vài năm, vài chục năm cũng chưa 

đầu thai, cũng ở trong trạng thái Trung Ấm. Đây là những hạng người 

nào? Là người vô cùng chấp trước, họ không đi đầu thai. Người vô cùng 

chấp trước thân thể, chúng ta thường gọi là quỷ giữ thây ma, họ chẳng đi 

đầu thai, chẳng nỡ xa lìa thân thể. Hơn phân nửa loại quỷ này là gì? Họ 

ở trong mồ mả. Ngoài ra còn những người chẳng nỡ xả bỏ căn nhà của 

họ, họ cũng không đi đầu thai nên căn nhà ấy trở thành nhà có quỷ. Có 

trường hợp như vậy nhưng rất ít, phần nhiều đều tùy theo nghiệp mà đi 

thọ báo hết, chấp trước nhẹ thì đều tùy theo nghiệp mà đi thọ báo. 

 Nhược  thị  tội  nhân,  động  kinh  thiên  bách  tuế  trung,  vô  giải 

 thoát nhật. 

若是罪人。動經千百歲中。無解脫日。

 (Nếu là tội nhân thì phải trải qua trong trăm ngàn năm, không có 

 ngày được giải thoát.) 

Thời gian chúng ta sống ở thế gian rất ngắn ngủi, rất ít người có 

thể sống đến một trăm tuổi, quá ít. Những tội nghiệp [bạn] tạo trong thời 

gian ngắn này  quá  đủ  [cho bạn]  chịu, khi  bạn thọ báo thì   “trong trăm 

 ngàn năm, chẳng có ngày thoát ra” , bạn phải thọ quả báo này. Đây là 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 42

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nói về cái gì? Bạn ở cõi ngạ quỷ, cõi súc sanh, thọ báo trong cõi súc sanh 

đừng tưởng là thọ mạng của nó rất ngắn, súc sanh ngu si, chấp trước, nên 

rất khó thoát nổi thân hình của chúng. Trong kinh đức Phật đã từng nói, 

năm xưa có ổ kiến ở vườn Kỳ Thụ Cấp Cô Độc, đức Phật nói với mọi 

người ổ kiến đó trải qua bảy vị Phật ra đời, những con kiến trong đó còn 

chưa thoát thân loài kiến. Chẳng phải thọ mạng của loài kiến rất dài, sau 

khi nó chết đi lại đầu thai làm kiến trong ổ đó, vì nó chấp trước ổ kiến 

tức là nhà của nó, chấp trước thân hình ấy chính là nó, sau khi chết vẫn 

trở lại làm kiến. Thông thường chúng ta nói một vị Phật ra đời là ba A 

Tăng Kỳ kiếp, bảy vị Phật tức là hai mươi mốt A Tăng Kỳ kiếp, nó vẫn 

không thể thoát khỏi thân loài kiến, bạn nói như vậy chịu sao nổi! Thế 

nên đây là một chuyện rất dễ sợ. 

Những chuyện ngu ngốc này, nói thật ra mỗi người trong chúng ta 

đều  đã  làm  qua,  chẳng  phải  chỉ  làm  một  lần,  vô  lượng  kiếp  đến  nay 

không biết đã làm bao nhiêu lần. Hiện nay trong đời này gặp được Phật 

pháp, được đọc kinh điển, nghe được lời khai thị của đức Phật, hiểu rõ 

rồi. Có phải đã hiểu thực sự rồi chăng? Hiểu thực sự thì từ hôm nay trở 

đi  nhất  định  không  làm  việc  ngu  si  này  nữa.  Nếu  còn  muốn  tạo  mười 

nghiệp ác, còn muốn hủy phạm ngũ giới thì bạn cũng chưa hiểu rõ, bạn 

chưa hiểu thực sự. Người hiểu thực sự sẽ chẳng tạo nữa, trong đời này 

hạ quyết tâm vĩnh viễn thoát ly luân hồi. Không những nói thân thể đời 

này là thân sau cùng, trong lục đạo luân hồi đầu thai thành thân này là 

thân sau cùng, còn tiến thêm một bước lập tức biến thân này thành ứng 

hóa thân, chuyển đổi nghiệp báo của chúng ta thành sự thị hiện. Đây là 

sự học Phật của bạn thực sự đạt được công phu, bạn thực sự có thành 

tựu, bạn đạt được lợi ích viên mãn. 

Năm xưa tiên sinh Phương Đông Mỹ nói học Phật là sự hưởng thụ 

tối cao trong đời người, có lẽ sự hưởng thụ tối cao đó còn chưa đạt đến 

cảnh giới cao tột này, đích thật ngay trong đời này chuyển phàm thành 

thánh.  Thầy  Lý  thường dạy  chúng  ta phải  sửa đổi tâm  lý,  sửa  đổi  tâm 

phàm phu, tâm luân hồi của chúng ta thành tâm Bồ Tát, thành tâm Phật. 

Tâm  luân  hồi  tức  là  mười  nghiệp  ác.  Còn  mười  nghiệp  thiện  [tức  là 

không  làm  mười  nghiệp  ác];  tâm  Bồ  Tát  tức  là  tâm  Thanh  Tịnh,  Bình 

Đẳng, Giác, dùng tâm Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác để hành Lục Độ Ba 

La Mật. Chư vị phải biết Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác và hành Lục Độ 

Ba La Mật tức là Phổ Hiền Mười Đại Nguyện Vương, đây chính là một 

chuyển biến to lớn. Câu tiếp theo: 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 43

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Nhược thị Ngũ Vô Gián tội đọa đại địa ngục, thiên kiếp vạn kiếp 

 vĩnh thọ chúng khổ. 

若是五無間罪墮大地獄。千劫萬劫永受眾苦。

 (Nếu  là  tội  Ngũ  Vô  Gián  thì  phải  đọa  vào  đại  địa  ngục,  chịu 

 những sự đau khổ trong ngàn kiếp, muôn kiếp.) 

Đây là sự thật, trong xã hội ngày nay tạo năm tội Vô Gián rất dễ 

dàng. Người thời cổ đều coi trọng giáo dục, tuy trường học chẳng nhiều, 

hình như giáo dục chẳng phát triển như hiện nay, đây là cái nhìn từ hình 

tướng  của  nhiều  người,  thật  ra  hình  tướng  cũng  chẳng  thấy  rõ  ràng. 

Người đời xưa coi trọng giáo dục hơn người bây giờ, người không biết 

chữ cũng coi trọng giáo dục, chẳng giống ngày nay, hiện nay nói thật ra 

có  rất  nhiều  trường  học,  rất  nhiều  trường  đại  học,  viện  nghiên  cứu, 

[nhưng mọi người đều] bỏ quên giáo dục. Người xưa thường nghĩ đến 

tương lai, đều biết có đời sau nên thường nghĩ tưởng cho đời sau, biết 

phải  tích  đức,  phải  làm  việc  thiện.  Người  hiện  nay  không  hiểu  đạo  lý 

này, hành động của người hiện đại tự tư tự lợi, chỉ nghĩ cho mình, chẳng 

nghĩ  đến  kẻ  khác,  cho  nên  hành  vi  đều  là  làm  những  việc  lợi  ích  cho 

mình, tổn hại người khác, đây là tư tưởng của người hiện đại. Nhưng tổn 

hại người khác thực sự có đem lại lợi ích cho mình không? Lợi cho mình 

ở đây tức là thí dụ “liếm mật trên lưỡi dao” trong kinh Phật, cứ tưởng 

mình có được lợi ích, thật ra tự mình tạo nên năm tội Vô Gián. Lợi ích 

bạn  có  được  trong  đời  này  có  thể  hưởng  được  mấy  ngày?  Bạn  có  thể 

hưởng được những gì? Nói thật ra, một thứ gì cũng không hưởng được. 

Bạn nói bạn được tiền tài, của cải, tiền tài này ở đâu? Trên thân 

một  cắc  cũng  không  có,  những  con  số  này  rất  trống  rỗng,  trừu  tượng. 

Tài  sản  đất  đai  của  bạn  càng  nhiều,  chỗ  bạn  đứng  đó  chiếm  diện  tích 

không tới một bộ [vuông], cái giường bạn ngủ ban đêm cũng chỉ là cái 

giường sáu bộ (cỡ một mét tám) mà thôi, bạn đạt được cái gì? Những gì 

bạn đạt được chính là vô lượng vô biên tội nghiệp, bạn đạt được có bấy 

nhiêu thôi. Những tội nghiệp này tương lai sẽ phải đọa vào địa ngục Ngũ 

Vô Gián để thọ báo, việc bạn làm chính là như vậy. Chư vị hãy thử nghĩ 

xem như vậy đâu phải là giáo dục? Đó chính là tà thuyết, là hố lửa, là âm 

mưu, hiện nay chẳng phải là giáo dục, giáo dục hiện nay đã chẳng tồn tại 

nữa. Giáo dục thời xưa ở Trung Quốc dạy luân lý đạo đức, khi bạn hiểu 

rồi, có thể thực hiện thì sẽ chẳng mất phước báo nhân thiên, đời sau còn 

có thể hưởng thụ phước báo nhân thiên, tuyệt đối sẽ chẳng đọa địa ngục, 

đó mới là giáo dục. Giáo dục nhà Phật còn thù thắng hơn nữa, giúp bạn 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 44

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

siêu  việt  lục  đạo,  thoát  khỏi  luân  hồi,  giúp  bạn  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát. 

Làm Phật, làm Bồ Tát là khôi phục tánh đức viên mãn của mình, không 

gian sinh hoạt của chúng ta sẽ là tận hư không, trọn cả pháp giới, cả hư 

không pháp giới đều là chính mình, bạn sẽ thực sự đạt được. Nếu bạn 

không giác ngộ, thì một phân một hào bạn cũng chẳng đạt được, nếu bạn 

thực sự giác ngộ thì tận hư không, trọn khắp pháp giới bạn sẽ đạt được 

hoàn toàn, như vậy thì làm sao giống nhau được? Xin xem tiếp: 

 Phục  thứ  trưởng  giả,  như  thị  tội  nghiệp  chúng  sanh  mạng 

 chung  chi  hậu,  quyến  thuộc  cốt  nhục  vị  tu  doanh  trai  tư  trợ  nghiệp 

 đạo. Vị trai thực cánh cập doanh trai chi thứ, mễ cam thái diệp bất khí 

 ư địa, nãi chí chư thực vị hiến Phật Tăng, vật đắc tiên thực. 

復次長者。如是罪業眾生命終之後。眷屬骨肉為修營

齋資助業道。未齋食竟及營齋之次。米泔菜葉不棄於地。

乃至諸食未獻佛僧。勿得先食。

 (Lại  nữa,  này  ông  Trưởng  Giả,  sau  khi  những  chúng  sanh  gây 

 nghiệp tội như thế mạng chung, hàng cốt nhục quyến thuộc vì họ mà làm 

 chay cúng dường để trợ giúp nghiệp đạo, thì khi thức ăn chưa làm xong 

 cùng trong lúc đang làm, chớ có đem nước gạo, lá rau đổ vung vãi nơi 

 đất, cho đến các thứ đồ ăn chưa dâng cúng cho Phật và chư Tăng thì 

 chẳng được ăn trước.) 

Ðây là nói rõ thân quyến, người nhà tu phước cho người mất, nêu 

ra một thí dụ. Trong thí dụ này, chư vị nhất định phải hiểu tinh thần của 

nó là gì. Tại sao họ lại được phước? [Ðược phước hay không] đều ở hai 

chữ thành kính. Nếu chẳng có tâm thành kính thì làm theo phương pháp 

này cũng chẳng đạt được. Chí thành cung kính, chẳng có gì khác, tâm 

thành kính là tánh đức, tâm thành kính là chánh giác. Do đó quý vị nên 

biết  chẳng  thành  chẳng  kính  là  tướng  mê  hoặc,  đó  là  nghiệp  chướng. 

Thành kính là giác ngộ, là tánh đức tỏ lộ, là Bát Nhã phóng quang. Ở 

đây  nêu  một  thí  dụ,  nêu   “doanh trai” ,  doanh  là  kinh  doanh  (lo  liệu, 

chuẩn bị), là doanh tạo (lo liệu, nấu nướng), tức là bạn “biện trai”10. Ðây

10 Trai  có  nghĩa  gốc  là  trong  sạch,  thanh  khiết,  nên  cơm  chay  được  gọi  là  Trai  vì 

không dùng đến huyết nhục tanh hôi, đồng thời hàm nghĩa dùng cái tâm thanh khiết, 

không bần đục vì phiền não mà chuẩn bị nên gọi là “biện trai”, người ăn vô bằng cái 

tâm rỗng rang, không tham chấp để thọ dụng vật cúng dường thanh khiết nên gọi là 

“thọ trai”. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 45

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

là trong nhà Phật thường gọi là cúng ngọ, cúng bữa trưa, đó tức là doanh 

trai.  Doanh  trai  bạn  phải  chú  ý   “vị  trai  thực  cánh,  cập  doanh  trai  chi 

 thứ” , lúc bạn nấu những món ăn để cúng này, lúc cúng cơm phải có tâm 

cung kính.  “Mễ cam thái diệp bất khí ư địa” , đây là vật đáng kính. Mễ 

cam là gì? Là nước vo gạo. Cơm này là dùng để cúng ngọ, cúng dường 

chư Phật, cúng dường quỷ thần, đối với các Ngài có kính trọng như vậy. 

Việc cúng ngọ này chưa làm xong, nước vo gạo cũng không được tùy 

tiện đổ xuống đất, chân thành cung kính đến mức độ như vậy. Phải đợi 

đến lúc cúng ngọ xong thì mới xử lý những vật phế thải này. Mễ cam 

thái diệp đều là những vật không còn dùng nữa, đây là việc rất ít người 

nấu thức ăn để cúng dường biết đến, những rau cải lặt xong bèn vứt bỏ, 

huống chi là nước vo gạo?. 

 “Nãi chí chư thực vị hiến Phật Tăng vật đắc tiên thực” , tiên thực 

là gì? Nếm thử mùi vị, trong nhà bếp bạn nấu nướng rồi nếm mùi vị. Ðó 

là  gì?  Bạn  ăn  xong  rồi  mới  cúng  Phật,  vậy  là  đại  bất  kính.  Ðây  là  lỗi 

nhiều  người  thường  phạm,  chẳng  biết,  chẳng  hay,  không  thể  làm  như 

vậy được. Trên điểm này, người Trung Quốc chúng ta chẳng bằng người 

ngoại quốc,  những  đầu bếp ngoại  quốc tuyệt  đối  chẳng thử mùi  vị,  tại 

sao? Ðồ ăn chẳng có vị thì họ nếm cái gì? Ðồ ăn ngoại quốc lạt và không 

có vị, chẳng có vị. Các chai nhỏ đựng vật liệu nấu ăn đều để trước mặt, 

bạn tự pha chế. Bạn đi ra ngoại quốc ăn đồ ăn, thức ăn đều là thức luộc, 

chẳng có mùi vị gì hết. Nhưng những chai đựng gia vị đều để ở một chỗ, 

bạn tự pha chế, tự nếm, như vậy rất có lý. Khẩu vị của mỗi người đều 

khác nhau, người kia  muốn có mùi vị ngon, bạn phải chịu sự chi phối 

của họ, tự mình pha nếm mùi vị là quyền của tôi, tôi thích ăn vị nồng 

một chút hoặc lạt một chút, tôi có quyền. Người ta làm sẵn cho bạn thì 

bạn chẳng có cách gì để lựa chọn, chỉ còn cách là nghe lời sắp đặt của 

họ.  Thế  nên  điểm  này  tôi  cảm  thấy  ngoại  quốc  tốt  hơn  Trung  Quốc. 

Những món cải của họ đều là cải luộc, dầu muối gì cũng chẳng có. Ở 

Trung Quốc thời xưa khi tế lễ cũng làm như vậy, cũng chẳng nêm mùi 

vị, đó thực sự là tâm cung kính. Yêu cầu đối với thức ăn thì phải hiểu 

đạo lý này. 

 Như hữu vi thực cập bất tinh cần, thị mạng chung nhân liễu bất 

 đắc lực. 

如有違食及不精勤。是命終人了不得力。

 (Nếu  ăn  trái  phép  và  không  được  tinh  sạch  kỹ  lưỡng,  thì  người 

 chết đó trọn không được trợ lực nào cả.) 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 46

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Những  sự  cúng  dường  này  của  bạn, người  mất  chẳng được mảy 

may. Vi thực là gì? Chưa cúng dường Phật, Tăng mà bạn ăn trước, bạn 

lấy đồ ăn thừa đem cho người khác, đừng nói đối với Phật, Bồ Tát, [chỉ 

riêng]  đối  với  quỷ  thần,  đối  với  người  ta  đã  là  không  cung  kính  rồi. 

Hoặc là  “bất  tinh  cần” , tức là bạn không  sốt  sắng làm  công việc này, 

chẳng  có  thành  tâm,  chẳng  có  tâm  cung  kính  để  làm  công  việc  này, 

người chết ấy cũng sẽ chẳng đắc lực, chẳng nhận được sự giúp đỡ của 

bạn. Nếu chúng ta cúng ngọ (cúng Phật bữa trưa), nếu có vi phạm thì đó 

thật là có  tội  với  Phật,  Bồ  Tát.  Nhưng Phật,  Bồ  Tát  đại từ,  đại bi, dứt 

khoát sẽ chẳng trách bạn, [tuy] Phật, Bồ Tát không trách bạn, nhưng thần 

hộ pháp chán ghét bạn, thần hộ pháp là phàm phu, họ chẳng phải là Phật, 

Bồ Tát, người gây ra rắc rối đều là thần hộ pháp. Nếu bạn làm rất đúng 

như pháp, rất cung kính thì thần hộ pháp cũng cung kính bạn; nếu bạn 

làm chẳng đúng như pháp thì thần hộ pháp chán bỏ bạn, chúng ta phải 

hiểu đạo lý này. 

Lúc bình thường khi chúng ta giảng kinh chẳng phải chư vị cũng 

phải thông đạt tình lý, nhìn thấy người khác [không làm đúng như pháp] 

thì cũng đừng nói, nói ra thì mắc lỗi với người khác, ai chịu nghe bạn? 

Người thế gian đều là như vậy, họ cảm thấy họ chẳng làm sai, khi bạn 

muốn nói họ [làm sai], họ còn nói bạn nhiều chuyện, chúng ta gây xích 

mích với người ta làm chi! Giảng kinh là Phật trong kinh giảng, họ nghe 

xong chẳng có lời gì để nói. Là Phật nói, chẳng phải tôi nói, tôi chẳng có 

gây  phiền  phức  gì  cho  bạn,  Phật  dạy  chúng  ta  làm  như  vậy.  Thế  nên 

chúng ta đọc kinh, nghe kinh phải nên giác ngộ, phải biết tự mình làm 

thế nào  để  cải tiến, cải  tiến  tức là  tu  hành,  tu  sửa  hành  vi  sai  lầm  của 

chúng ta. Câu kế tiếp: 

 Như tinh cần hộ tịnh. 

如精勤護淨。

 (Nếu có thể kỹ lưỡng giữ gìn tinh sạch.) 

Chúng ta dùng tâm chân thành, cung kính để làm, biện trai đúng 

như lý, như pháp, mỗi ngày lo việc ăn uống tức là biện trai. Ý nghĩa thực 

sự của trai tức là ăn một bữa giữa ngày, hiện nay chúng ta mỗi ngày ăn 

ba bữa, ba bữa còn không đủ, ban đêm còn ăn tiêu dạ (bữa ăn khuya), 

còn ăn thêm mấy món điểm tâm, mỗi ngày ăn bảy, tám lần, nói thật ra 

như vậy là quá đáng. Nhưng nếu [bạn] chịu thật thà niệm Phật thì thần 

hộ pháp cũng tha thứ cho bạn, thần hộ pháp mắt nhắm, mắt mở, bạn chịu 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 47

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

niệm Phật thì kể là khá lắm rồi. Nếu còn chẳng chịu niệm Phật nữa thì 

thần hộ pháp sẽ trừng phạt. Chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này, tu 

hành  đúng  như  lý  như  pháp,  thực  sự  sẽ  được  chư  Phật  hộ  niệm,  long 

thiên tôn kính bạn. Ðó là  “tinh cần hộ tịnh” . 

 Phụng hiến Phật, Tăng. 

奉獻佛僧。

 (Ðem dâng cúng cho Phật và Tăng.) 

Chữ   “Tăng”  ở đây,  chư vị phải  nhớ  chẳng  riêng  chỉ người xuất 

gia, chữ này có nghĩa rộng, Tăng là chúng hòa hợp. Ðệ tử Phật bất luận 

là tại gia, xuất gia, bốn người ở chung với nhau cùng tu, tuân giữ Lục 

Hòa  Kính  đều  gọi  là  Tăng  Chúng,  gọi  là  Tăng  Ðoàn.  Hiện  nay  phần 

đông người ta nghĩ đến Tăng đều là người xuất gia, ý nghĩa này hơi thiên 

lệch; tức là tôn kính người xuất gia, chẳng tôn kính người tại gia, chúng 

ta [nghĩ vậy là] sai rồi. Có nhiều người tại gia thực sự tu Lục Hòa Kính, 

chúng ta lại quên lãng, người xuất gia chưa chắc đã tu Lục Hòa Kính, 

như vậy cách hành xử của chúng ta bị lộn ngược. Do đó chữ Tăng ở đây 

phải  khẳng  định  là  Tăng  đoàn  hòa  hợp,  bất  luận  là  tại  gia,  xuất  gia, 

những người chân chánh phát tâm tu hành, hiểu đạo lý đều gọi là Tăng. 

Những danh xưng trong nhà Phật này chúng ta phải rõ ràng. Còn thân 

phận của người xuất gia, chỉ có Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni, Sa Di, Sa Di Ni 

là  người  xuất  gia.  Những  danh  xưng  Pháp  Sư,  Hòa  Thượng,  A  Xà  Lê 

đều chẳng phân biệt tại gia, xuất gia, thế nên người tại gia cũng có thể 

gọi là Hòa Thượng. 

Danh từ Hòa Thượng nghĩa là gì? Hòa Thượng là tiếng Phạn dịch 

âm, ý nghĩa là thân giáo sư, tức là ngày nay chúng ta gọi là thầy giáo, 

thầy trực tiếp dạy mình, cổ Ấn Ðộ gọi là Hòa Thượng. Nếu không trực 

tiếp  dạy  mình,  giống  như  chúng  ta  ở  trong  một  trường  học,  học  trong 

trường,  thầy  giáo  trong  trường  đó  rất  nhiều,  có  vài  thầy  dạy  tôi,  còn 

nhiều  thầy  khác  chưa  từng  dạy  tôi;  họ  đều  là  thầy  giáo  trong  trường 

nhưng  rất  nhiều  thầy  chưa  dạy  tôi,  chúng  ta  quen  gọi  họ  là  thầy  giáo. 

Trong Phật pháp những thầy chưa từng dạy chúng ta được xưng là A Xà 

Lê, xưng là Pháp Sư; những thầy trực tiếp dạy chúng ta thì xưng là Hòa 

Thượng, quan hệ với hòa thượng rất gần gũi. Phần lớn những vị trụ trì 

trong một số chùa xưng là hòa thượng, cũng giống như hiệu trưởng trong 

trường học, tuy hiệu trưởng chưa có dạy lớp của bạn nhưng cũng được 

coi là trực tiếp dạy bạn. Vì hiệu trưởng chủ trì đường lối giáo dục, xếp 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 48

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đặt khóa học, ông ấy mời một số thầy giáo đại diện cho ông để dạy bạn, 

trên thực tế thì ông ta cũng là thân giáo sư, ông phải chịu trách nhiệm 

giáo học. Những thầy giáo [đến lớp dạy học] chỉ là người chấp hành mà 

thôi, trong Phật pháp có thể gọi chung là A Xà Lê; trong số A Xà Lê này 

có người đến lớp tôi dạy, có người chưa dạy trong lớp tôi. Do đó tại gia, 

xuất gia, nam nữ, già trẻ gì cũng có thể dùng danh từ hòa thượng. Pháp 

sư cũng là danh từ chung, tại gia, xuất gia đều có thể dùng. Thuật ngữ Sa 

Môn trong kinh Phật cũng là danh từ chung, tại gia, xuất gia đều có thể 

dùng. Nhưng hiện nay ở Trung Quốc theo thói quen những danh từ này 

đều chỉ người xuất gia, thật ra đều là danh từ chung. Chúng ta phải biết 

những việc này.  “Tinh cần hộ tịnh phụng hiến Phật, Tăng” . 

 Thị mạng chung nhân thất phần hoạch nhất. 

是命終人七分獲一。

 (Người chết hưởng được một phần trong bảy phần công đức.) 

Bảy phần công đức, người đó được một phần. Nếu chúng ta làm 

chẳng  đúng  như  pháp  thì  một  phần  cũng  chẳng  đạt  được.  Do  đó  nhất 

định phải nuôi dưỡng tâm thành kính này lúc ngày thường, không chỉ khi 

chúng ta đối với Phật, Bồ Tát, đối với những người tu hành mà thôi, đối 

với hết thảy tất cả chúng sanh đều phải tu tâm thành kính, [được vậy thì] 

khi chúng ta làm sự việc này sẽ có công đức, hiệu quả rất lớn. 

 Thị cố trưởng giả, Diêm Phù chúng sanh, nhược năng vị kỳ phụ 

 mẫu nãi chí quyến thuộc, mạng chung chi hậu thiết trai cúng dường 

 chí tâm cần khẩn, như thị chi nhân tồn vong hoạch lợi. 

是故長者。閻浮眾生。若能為其父母乃至眷屬。命終

之後設齋供養志心勤懇。如是之人存亡獲利。

 (Thế nên này ông Trưởng Giả, những chúng sanh trong cõi Diêm 

 Phù, sau khi cha mẹ hay quyến thuộc qua đời, nếu có thể thiết trai cúng 

 dường, chí tâm cầu khẩn, thì những người như thế, kẻ còn lẫn người mất 

 đều được lợi ích.) 

 “Tồn”  [chỉ người sống], người sống được sáu phần bảy của sự lợi 

ích, người mất được một phần bảy, chúng ta phải hiểu rõ cả Lý lẫn Sự. 

Trên Sự, ở đây Bồ Tát chỉ nêu lên một việc, phương pháp tu phước cho 

người mất rất nhiều, chẳng nói hết. Ở đây chúng ta tổng kết một cương 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 49

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

lãnh quan trọng, đó là thành kính, bất luận tu phước gì cũng phải  “tinh

 cần hộ tịnh” , bốn chữ này quan trọng vô cùng! Tinh là thuần chứ không 

tạp, tịnh là thanh tịnh chẳng nhiễm. Cho nên dùng tiền phải dùng tịnh tài, 

đích thật là tiền tài mình đáng có được thì chúng ta bố thí mới có công 

đức, mới có hiệu quả. Nếu là tiền tài bất nghĩa, như câu “của người Bồ 

Tát,  của  mình  lạt  buộc”11,  như  vậy  thì  không  được,  vậy  là  chẳng  tịnh, 

chẳng thanh tịnh, chẳng phải là tịnh tài, bạn dùng của cải như vậy thì sẽ 

chẳng được phước, phải hiểu rõ ràng, rành rẽ. 

 Thuyết thị ngữ thời Ðao Lợi thiên cung, hữu thiên vạn ức na- 

 do-tha Diêm Phù quỷ thần, tất phát vô lượng Bồ Ðề chi tâm. 

說是語時忉利天宮。有千萬億那由他閻浮鬼神。悉發

無量菩提之心。

 (Nói lời này xong, tại cung trời Ðao Lợi có ngàn muôn ức na-do-

 tha quỷ thần ở cõi Diêm Phù Ðề đều phát tâm Bồ Ðề vô lượng.) 

Phước  báo  này  của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  và  Phổ  Quảng  Bồ  Tát  tu 

được rất lớn, lớn ở chỗ nào? Một người hỏi một người trả lời làm cho đại 

chúng nghe xong, có nhiều chúng sanh như vậy phát Bồ Ðề tâm, công 

đức là ở chỗ này. Thế nên phía trước nói  “Thỉnh Tăng chuyển kinh” , ý

nghĩa của chữ Tăng ở đây mọi người đều biết không nhất định là người 

xuất gia, người tại gia cũng được; thỉnh những pháp sư này giảng kinh, 

người tại gia hay xuất gia cũng được. Theo thói quen của đa số ở Trung 

Quốc, người  tại  gia giảng  kinh nhất  định  phải  thọ  Bồ  Tát giới  thì phù 

hợp với lời nói của Phật trong kinh, chẳng phải là người Bạch Y thuyết 

pháp, người Bạch Y chưa thọ giới. Người đã thọ Bồ Tát giới thì có thể 

đắp Mạn Y12, chẳng gọi là Bạch Y; chưa thọ Bồ Tát giới thì không được 

đắp Mạn Y. Hiện nay có rất nhiều địa phương nói thọ năm giới có thể 

đắp Mạn Y, như vậy là sai lầm, tuyệt đối không thể. Ðã thọ Bồ Tát giới 

mới được đắp Mạn Y, mới là Tăng Ðoàn, mới tính là Tăng Chúng. Thọ 

Bồ Tát giới, bạn thăng tòa giảng kinh thì sẽ chẳng bị người ta phê bình. 

Nhất định phải thọ Bồ Tát giới [mới được] đắp y, chúng ta phải ghi nhớ 

11 Nguyên văn “khảng tha nhân chi khái”, nghĩa là “của người” tức tài sản của người 

khác thì mình rộng rãi, còn tiền tài của mình thì giữ chặt khư khư, không chịu nhả ra, 

giống như dùng dây lạt để buộc (cột) thật chặt! 

12 Mạn Y (tiếng Phạn là patta), là một loại y của Tăng sĩ, vải để nguyên khổ không 

cắt ra [may thành y] thì gọi là Mạn Y. Mạn Y dành cho Sa Di và người thọ giới Bồ 

Tát đắp. 

 Phẩm Thứ Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất - Tập 27

 50

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

việc này, năm giới dứt khoát không thể đắp. Nhưng mặc áo tràng (áo hải 

thanh) thì không sao, áo tràng là lễ phục của người Trung Quốc thời xưa, 

ai cũng có thể mặc, bạn chưa quy y cũng có thể mặc, đây là áo thời xưa. 

Ðây là lễ phục của các thư sinh thời xưa, lễ phục triều nhà Hán. Áo của 

người  tại  gia  phần  đông  có thêu  hoa,  còn  người xuất  gia  thì  không  có 

thêu hoa, màu trơn, khác nhau như vậy. 

 Ðại Biện trưởng giả tác lễ nhi thoái. 

大辯長者作禮而退。

 (Trưởng giả Ðại Biện lễ chào rồi lui ra.) 

Chúng ta cũng lễ chào rồi lui ra. 

Tập 28 (Số 14-12-28) 

PHẨM THỨ TÁM: CÁC VUA DIÊM LA VÀ QUYẾN THUỘC 

TÁN THÁN

閻羅王眾讚歎品第八

Xin  mở  cuốn Khoa  Chú,  quyển  trung,  trang  số  chín  mươi  mốt, 

hàng thứ hai đếm ngược lại, Diêm La Vương Chúng Tán Thán phẩm đệ 

bát, xin xem kinh văn: 

 Nhĩ thời Thiết Vi sơn nội hữu vô lượng quỷ vương, dữ Diêm La 

 thiên tử câu nghệ Ðao Lợi lai đáo Phật sở. 

爾時鐵圍山內有無量鬼王。與閻羅天子俱詣忉利來到

佛所。

 (Lúc đó, trong núi Thiết Vi có vô lượng quỷ vương cùng với Diêm 

 La thiên tử đồng lên cung trời Ðao Lợi, đến chỗ của Ðức Phật.) 

Chúng ta coi trước đoạn này, bộ kinh này nói rất cặn kẽ về tình 

huống trong lục đạo. Tương truyền thế gian có mười điện Diêm Vương, 

đích thật có việc này. Lúc trước tôi ở Ðài Bắc, tổng cán sự của Tổng Hội 

Phật Ðà Giáo Dục Cơ Kim, cư sĩ Giản Phong Văn nói với tôi, lúc ông 

tĩnh tọa, trong thiền định ông nhìn thấy rất nhiều lần, ông nói với tôi vua 

Diêm La trong cõi quỷ, thoạt nhìn thì ông này không cao lắm, đại khái 

chỉ cao ba bộ, nhìn thấy rất rõ ràng. Còn chúng sanh trong quỷ đạo, rất 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La Và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 51

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nhiều người đích thân tiếp xúc đến, đặc biệt là ở y viện, các bác sĩ, y tá 

trong nhà thương, họ rất tin những chuyện này vì rất nhiều người đã từng 

gặp qua. Ở Ðài Bắc có một tổng y viện Vinh Dân, trước kia tôi có vài 

bạn đồng học phục vụ ở đó, họ nói với tôi họ đích thân từng trải qua. Họ 

nói  nếu  thấy  Ðại  Quỷ  Vô  Thường  xuất  hiện  ở  trước  cửa  phòng  bệnh, 

trong tập tục Trung Quốc họ gọi là Bạch Vô Thường, Hắc Vô Thường; 

nếu gặp được, nhìn thấy ở phòng nào, thì người bệnh ở phòng đó nhiều 

nhất là ba ngày sẽ mất. Cho nên chúng ta nói đến chuyện quỷ thần trong 

nhà Phật, hầu như họ đều tin tưởng, chẳng nghi ngờ gì hết. Chúng ta đối 

với lời dạy của đức Phật, trong kinh Ðại Thừa đức Phật nói với chúng ta 

 “Như Lai là người nói lời chân thật, lời thật thà, chẳng vọng ngữ, chẳng 

 nói  dối” ,  những  gì  được  nói  đều  là  chân  tướng  sự  thật.  Tuy  là  chân 

tướng sự thật, nhưng cũng không ra ngoài nguyên tắc này, những tướng 

này cũng không chân thật, cũng giống như cõi người chúng ta. Những 

hiện tượng hiện tiền của chúng ta cũng không chân thật, trong kinh nói 

 “Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng.  Hết  thảy  pháp  hữu  vi  như 

 mộng huyễn, bọt, bóng” . Nhưng những hiện tượng này tồn tại, có tướng 

không tánh, chẳng có tự tánh, cho nên nói nó không tịch. Nhưng những 

hiện  tượng  này,  nếu  bạn  không  hiểu  rõ,  không  rành  rẽ,  bạn  khởi  phân 

biệt chấp trước trong ấy thì bạn phải chịu khổ nạn, đây là điều nhất định 

không thể tránh khỏi. Nếu bạn hiểu rõ, rành rẽ, đối với những hiện tượng 

này không khởi phân biệt, không khởi chấp trước thì những hiện tượng 

này sẽ không chướng ngại, giống như kinh Hoa Nghiêm có nói  “Lý Sự 

 vô ngại, Sự Sự vô ngại” , bạn sẽ được đại tự tại trong đời sống. Nghĩa thú 

chân chánh của lời Phật dạy là ở chỗ này. 

 “Nhĩ  thời”   là  lúc  giảng  xong  phẩm  Lợi  Ích  Cho  Kẻ  Còn  Người 

Mất. Vì phẩm trước giảng về việc nên làm thế nào để kỷ niệm, giúp đỡ 

người qua đời, làm thế nào để siêu độ họ, có lợi ích chân thật cho người 

mất, bất luận họ đọa lạc vào cõi nào cũng có lợi ích. Cho dù sanh đến cõi 

trời,  cõi  người  hưởng  phước,  sự  siêu  bạt  này  cũng  có  thể  tăng  thêm 

phước báo của họ, trong ác đạo có thể giúp họ siêu sanh. Từ địa ngục có 

thể siêu sanh đến cõi ngạ quỷ, lợi ích này đã rất lớn rồi, nếu có thể siêu 

sanh đến cõi người, cõi trời, thì phước đức đó càng lớn. Thế nên quan hệ 

giữa các vua Diêm La và chuyện này rất mật thiết, họ nghe xong vô cùng 

cảm động, đến tán thán.  “Thiết Vi sơn nội”  phía trước đã nói, đây là nơi 

người thế gian chúng ta nói chỗ của Âm Tào Địa Phủ. Núi Thiết Vi thực 

sự là ở đâu, con người chúng ta chẳng nhìn thấy, những chỗ Thiết Vi, Tu 

Di, biển lớn nói trong kinh đều là nơi mắt thịt chúng ta chẳng nhìn thấy. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 52

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Vừa nghe hình như không thể nghĩ bàn, trên thực tế khoa học gia ngày 

nay đã chứng minh cho chúng ta, đây là vì thời gian, không gian khác 

nhau.  Không  gian  chúng ta đang cư  trú hiện  nay  gọi là không  gian ba 

chiều.  Khoa  học  gia  đã  phát  hiện  không  gian  bốn  chiều,  nhưng  phần 

đông  chúng ta vẫn  không  cảm  nhận, tiếp  xúc được.  Còn  những không 

gian có duy thứ cao hơn thì chẳng phải là chỗ phàm phu chúng ta có thể 

hiểu được. Thế nên trạng huống trong lục đạo chính là thời gian, không 

gian khác nhau [mà thôi]. 

Ở đây có  “vô lượng quỷ vương” , những quỷ vương này đều dưới 

quyền cai quản của vua Diêm La. Họ đều đến cung trời Đao Lợi,  “lai

 đáo Phật sở” , đây là cùng Địa Tạng Bồ Tát đến để tham dự pháp hội 

này. Từ chỗ này chúng ta có thể hiểu được đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

trong hội ở cung trời Đao Lợi này, đây là hội cuối cùng, pháp hội cuối 

cùng trước khi Ngài nhập niết bàn. Thế Tôn xuất hiện ở thế gian, pháp 

hội  lần  thứ  nhất  là  ở  Bồ  Đề  Trường,  trong  thiền  định,  tức  là  pháp  hội 

Hoa  Nghiêm.  Hoa  Nghiêm  được giảng trong định, phàm  phu chúng ta 

chỉ thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở dưới cây Bồ Đề tĩnh tọa, chẳng 

biết Ngài ở nơi đó khai diễn pháp hội lớn, trang nghiêm như vậy. Hội 

cuối cùng ở cung trời Đao Lợi, hội này cũng thù thắng vô cùng, trạng 

huống thù thắng nói thật ra chẳng thua hội kinh Hoa Nghiêm, chúng ta 

nhìn thấy trong phẩm tựa mười phương hết thảy chư Phật Như Lai đều 

đến tham dự; bạn nghĩ xem hội này lớn biết mấy, đây cũng là cảnh giới 

chẳng  thể  nghĩ  bàn. Họ  đến  chỗ  của  Phật.  Sau  đây  nêu lên danh  xưng 

của các vị quỷ vương, tổng cộng nêu lên ba mươi bốn vị: 

 Sở vị: Ác Ðộc Quỷ Vương, Ða Ác Quỷ Vương, Ðại Tranh Quỷ 

 Vương,  Bạch  Hổ  Quỷ  Vương,  Huyết  Hổ  Quỷ  Vương,  Xích  Hổ  Quỷ 

 Vương,  Tán  Ương  Quỷ  Vương,  Phi  Thân  Quỷ  Vương,  Ðiển  Quang 

 Quỷ  Vương,  Lang  Nha  Quỷ  Vương,  Thiên  Nhãn  Quỷ  Vương,  Ðạm 

 Thú Quỷ Vương, Phụ Thạch Quỷ Vương, Chủ Hao Quỷ Vương, Chủ 

 Họa  Quỷ  Vương,  Chủ  Thực  Quỷ  Vương,  Chủ  Tài  Quỷ  Vương,  Chủ 

 Súc  Quỷ  Vương,  Chủ  Cầm  Quỷ  Vương,  Chủ  Thú  Quỷ  Vương,  Chủ 

 Mỵ  Quỷ  Vương,  Chủ  Sản  Quỷ  Vương,  Chủ  Mạng  Quỷ  Vương,  Chủ 

 Tật  Quỷ  Vương,  Chủ  Hiểm  Quỷ  Vương,  Tam  Mục  Quỷ  Vương,  Tứ 

 Mục Quỷ Vương, Ngũ Mục Quỷ Vương, Kỳ Lợi Thất Vương, Ðại Kỳ 

 Lợi  Thất  Vương,  Kỳ  Lợi  Xoa  Vương,  Ðại  Kỳ  Lợi  Xoa  Vương,  A  Na 

 Tra Vương, Ðại A Na Tra Vương. 

所謂惡毒鬼王。多惡鬼王。大諍鬼王。白虎鬼王。血 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 53

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

虎鬼王。赤虎鬼王。散殃鬼王。飛身鬼王。電光鬼王。狼

牙鬼王。千眼鬼王。噉獸鬼王。負石鬼王。主耗鬼王。主

禍鬼王。主食鬼王。主財鬼王。主畜鬼王。主禽鬼王。主

獸鬼王。主魅鬼王。主產鬼王。主命鬼王。主疾鬼王。主

險鬼王。三目鬼王。四目鬼王。五目鬼王。祁利失王。大

祁利失王。祁利叉王。大祁利叉王。阿那吒王。大阿那吒

王。

 (Ðó là: Ác Ðộc Quỷ Vương, Ða Ác Quỷ Vương, Ðại Tranh Quỷ 

 Vương,  Bạch  Hổ  Quỷ  Vương,  Huyết  Hổ  Quỷ  Vương,  Xích  Hổ  Quỷ 

 Vương, Tán Ương Quỷ Vương, Phi Thân Quỷ Vương, Ðiển Quang Quỷ 

 Vương, Lang Nha Quỷ Vương, Thiên Nhãn Quỷ Vương, Ðạm Thú Quỷ 

 Vương,  Phụ  Thạch  Quỷ  Vương,  Chủ  Hao  Quỷ  Vương,  Chủ  Họa  Quỷ 

 Vương,  Chủ  Thực  Quỷ  Vương,  Chủ  Tài  Quỷ  Vương,  Chủ  Súc  Quỷ 

 Vương,  Chủ  Cầm  Quỷ  Vương,  Chủ  Thú  Quỷ  Vương,  Chủ  Mỵ  Quỷ 

 Vương,  Chủ  Sản  Quỷ  Vương,  Chủ  Mạng  Quỷ  Vương,  Chủ  Tật  Quỷ 

 Vương,  Chủ  Hiểm  Quỷ  Vương,  Tam  Mục  Quỷ  Vương,  Tứ  Mục  Quỷ 

 Vương,  Ngũ  Mục  Quỷ  Vương,  Kỳ  Lợi  Thất  Vương,  Ðại  Kỳ  Lợi  Thất 

 Vương, Kỳ Lợi Xoa Vương, Ðại Kỳ Lợi Xoa Vương, A Na Tra Vương, 

 Ðại A Na Tra Vương.) 

Tổng cộng nêu ra ba mươi bốn vị, đây chỉ là nói sơ lược. Ba mươi 

bốn quỷ vương này, chư vị phải biết đó là ba mươi bốn loại, số lượng 

trong  mỗi  loại  chẳng  biết  là  bao  nhiêu.  Giống  như  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  chúng  ta  thấy  những  tạp  thần  chúng  vậy,  số  lượng  trong  mỗi 

loại trong kinh Hoa Nghiêm đều nói vô lượng, ở đây cũng vậy. Trong 

các  loại  quỷ  vương,  đặt  Ác  Độc  Quỷ  Vương  đầu  tiên,  trong  chú  giải 

cũng nói rất rõ ràng  “Ác Độc là thủ lãnh của các quỷ vương nên được 

 đặt đầu  tiên” ,  đây  là  thủ  lãnh  của hết thảy  quỷ  vương.  Ý  nghĩa tượng 

trưng ở đây là  “thập ác tam độc, vừa ác vừa độc” , danh xưng được lập 

từ đây. Những vị này có thể tham dự pháp hội của đức Phật nhất định 

chẳng phải thật là ngạ quỷ đạo, thực sự chúng sanh trong cõi ngạ quỷ 

chẳng có phước đức lớn như vậy để tham dự pháp hội nơi cung trời Đao 

Lợi. Những vị này giống như các vị trong hội kinh Hoa Nghiêm, đều là 

chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ ứng hóa, như câu  “Nên dùng thân

 quỷ  thần  để  độ  được  thì  hiện  thân  quỷ  thần  để  độ” .  Phương  pháp  độ 

chúng sanh cũng chẳng giống nhau, nên dùng phương pháp ác độc để độ 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 54

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thì Ngài sẽ dùng phương pháp ác độc. Thế nên đức Phật giáo hóa chúng 

sanh có hai môn: Chiết phục và nhiếp thọ; thật ra người thế gian chúng 

ta thường nói thi ân và ra oai, cũng cùng một đạo lý, hoàn toàn phải coi 

căn  tánh  của  chúng  sanh.  Chúng  ta không  thể  dùng phương pháp giáo 

hóa  sai  lầm,  lúc  cần  dùng  oai  thì  phải  dùng  oai,  lúc  nên  dùng  lòng  từ 

nhiếp thọ thì phải dùng lòng từ. Trong kinh Phật gọi là  “ái ngữ” , ái ngữ 

không  nhất  định  phải  là  lời  nói  dễ  nghe,  mà  là  gì?  Thực  sự  là  lời  nói 

thương mến bảo hộ chúng sanh, khi bạn trách móc, dạy dỗ, chửi mắng, 

bạn  thực  sự  thương mến  bảo hộ, bạn  trừng phạt kẻ  ấy  cũng là  thương 

mến bảo hộ kẻ ấy. Lục đạo chúng sanh tạo tác những tội nghiệp này, làm 

sao mới tiêu trừ được? Phải dùng những phương pháp ác độc này để tiêu 

trừ nghiệp chướng của họ, Bồ Tát thị hiện trong cõi quỷ, cõi địa ngục 

cũng là đại từ đại bi, giúp đỡ những chúng sanh tạo nghiệp này nhanh 

chóng tiêu trừ nghiệp chướng. 

Trong  chú  giải,  pháp  sư  Thanh  Liên  nói  rất  rõ  ràng,  Ngài  nói  ở 

hàng cuối:  “Những vị quỷ vương đó đều là những Bồ Tát không thể nghĩ 

 bàn, đại  quyền ứng hóa, dùng ác  công phá  ác, dùng độc đối trị độc” . 

Đại sư Thiên Thai giảng kinh Pháp Hoa, giảng đến tánh ác và tu ác; pháp 

sư Thanh Liên là học giả Thiên Thai nên ở trong chú giải Ngài dùng giáo 

nghĩa  Thiên  Thai  rất  nhiều;  đây  tức  là  dùng  độc  công  phá  độc,  dùng 

phương pháp này. Giáo học nhà Nho nói với chúng ta một người thầy 

tốt, người thầy dạy dỗ học sinh khéo léo nhất định phải hiểu cơ hội giáo 

dục, trong Phật pháp gọi là khế cơ, khế cơ nhất định phải nhận biết [thời] 

cơ, phải vận dụng khéo léo thời cơ này. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng 

ta thấy  người  học  chân  chánh  chỉ thấy  có  một  mình ta là học trò  thôi, 

ngoài chính mình ra chẳng có ai không phải là thiện tri thức, chẳng có ai 

không phải là Phật, Bồ Tát cả. Nhà Nho dạy người ta “Trong ba người 

cùng đi, phải có một người là thầy mình”, ba người này: Một là mình, 

thứ hai là người nói thiện, thứ ba là người nói ác. Ác Độc quỷ vương ở 

đây đại biểu cho người ác, họ đều là thầy của mình. Sự thị hiện của họ 

làm cho chúng ta hiểu về thiện ác, làm cho chúng ta biết dứt ác, tu thiện, 

hiểu  rõ  thiện  nhân  thiện  quả,  ác  nhân  ác  báo,  làm  mọi  thứ  thị  hiện  để 

giáo hóa chúng sanh. Thế nên trong năm mươi ba lần tham vấn, chúng ta 

thấy Thắng Nhiệt Bà La Môn, Cam Lộ Hỏa Vương rất rõ ràng, đặc biệt 

là phương pháp dạy dỗ chúng sanh của Cam Lộ Hỏa Vương, đó chính là 

[phương pháp] ác độc. 

Vị thứ hai là Đa Ác Quỷ Vương đích thật là như vậy, nhưng tâm 

địa vô cùng từ bi. Dùng phương pháp [ác độc] để chiết phục chúng sanh, 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 55

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

làm  cho  họ  quay  đầu  hướng  thiện.  Căn  tánh  chúng  sanh  chẳng  tương 

đồng,  thủ  đoạn  giáo  hóa  của  Bồ  Tát  chẳng  giống  nhau.  Từ  trong  đó 

chúng ta giác ngộ, tỉnh ngộ thì đó là đại thiện tri thức. Do đó trong hết 

thảy cảnh duyên, chúng ta dùng tâm chân thành tiếp xúc, dùng tâm cung 

kính tiếp xúc, tổ Ấn Quang dạy  “Một phần thành kính được một phần 

 lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . Họ thị hiện như 

thế  nào,  chúng ta học  tập như thế  nào?  Trong  ấy  đạt  được  đại  lợi  ích, 

trong ấy sanh trí huệ chân thật. 

Thứ ba Đại Tranh Quỷ Vương, Tranh tức là đấu tranh. Thế Tôn 

nói với chúng ta, trong thời đại hiện nay, năm lần năm trăm năm sau [khi 

đức Phật nhập niết bàn] là thời đấu tranh kiên cố, bất luận là y theo sự 

tính toán của người Trung Quốc hoặc của người Tây phương, đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến nay đã hơn năm lần năm trăm năm. Năm 

lần năm trăm năm tức là hai ngàn năm trăm năm, bất luận là dùng cách 

tính nào, thời đại hiện nay đều là thời đại đấu tranh kiên cố. Nếu bạn hỏi 

có đạo tràng nào không đấu tranh, đó thật là rất kỳ lạ, vậy thì đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni không phải nói sai rồi sao? Do đó chúng ta thấy trong 

thế gian hiện nay đấu tranh, trong cửa Phật cũng đấu tranh, chẳng có lúc 

nào, chỗ nào không có đấu tranh. Có bao nhiêu người từ trong sự đấu 

tranh có thể giác ngộ, tỉnh ngộ, thực sự giác ngộ thì sẽ tu nhẫn nhịn, họ 

có  thể  tu  Nhẫn  Nhục  Ba  La  Mật,  có  thể  thành  tựu  Thiền  Định  Ba  La 

Mật. Đấu tranh đến cuối cùng thì mọi người tỉnh ngộ trở lại, đấu tranh 

chẳng phải là biện pháp, đấu tranh quá khổ. Nhưng nếu không trải qua 

sự đấu tranh đau khổ như vậy thì họ sẽ chẳng giác ngộ, khi bạn nói Phật 

pháp,  thiện  pháp  với  họ,  họ  sẽ  chẳng  nghe  được.  Những  người  này, 

những chuyện này chúng ta đều đích thân thể nghiệm rồi, không trải qua 

những giai đoạn này không được, [phải trải qua] thì họ mới quay về. Do 

đó Phật, Bồ Tát bèn thị hiện cảnh giới này, làm cho bạn nếm hết sự khổ 

thì bạn mới quay đầu trở lại được. 

Ba  vị  thứ  tư,  năm,  sáu  này  Bạch  Hổ,  Huyết  Hổ,  Xích  Hổ  Quỷ 

Vương, ba loại này chúng ta đều gọi là lão hổ, quỷ vương có đầu hổ thân 

người. Hổ là mãnh thú, đó là “mãnh mà có oai, mạn mà nhiều bạo lực”, 

kiêu mạn, bạo lực. Phần đông các quỷ vương đều ở trong cõi người tu 

hành có phước báo, càng là quỷ vương lớn thì phước báo càng lớn. Tại 

sao tu phước lớn mà lại rơi vào cõi quỷ? Trong kinh luận đức Phật dạy 

chúng ta về nghiệp nhân quả báo của mười pháp giới, [sanh vào] cõi quỷ 

là vì tâm tham, cõi địa ngục là vì tâm sân giận, ngạo mạn là một loại sân 

khuể. Cho nên khi bạn tu phước báo to lớn, nếu không đoạn dứt tham và  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 56

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sân giận thì quả báo tương lai sẽ làm quỷ vương. Quỷ vương của cõi ngạ  

quỷ, của cõi địa ngục, sẽ sanh làm những vị này. 

Thứ bảy Tán Ương Quỷ Vương, Ương tức là tai ương, người hiện 

đại chúng ta gọi là các loại ôn dịch. Người thế gian tạo ra tội nghiệp cực 

nặng, quỷ thần nơi đó trước hết tạo ra rất nhiều tai biến, những việc này 

đều là cảm ứng. Họ khởi tâm động niệm chẳng cảm ứng đến thiên thần, 

cảm ứng đến Phật, Bồ Tát, mà cảm ứng đến yêu ma quỷ quái, bạn coi 

như vậy thì làm sao được! Nếu nói cảm ứng đạo giao với thiên thần thì 

đó là thập thiện nghiệp đạo, tứ vô lượng tâm. Trong buổi giảng chúng ta 

dùng phương pháp khoa học hiện đại để nói, những làn sóng tư tưởng 

khi  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  còn  nhanh  hơn  làn  sóng  điện;  sóng 

điện, sóng ánh sáng chẳng thể sánh bằng làn sóng tư tưởng của chúng ta. 

Khi chúng ta khởi tâm động niệm, một niệm này vừa khơi dậy thì liền 

biến trọn hư không pháp giới; nói thật ra tốc độ của sóng điện và sóng 

ánh  sáng  còn  rất  có  hạn,  một  giây  chỉ  đi  được  ba  mươi  vạn  kilo  mét, 

chẳng nhanh lắm. Còn một niệm của chúng ta vừa khởi lên, trong sát-na 

liền biến trọn pháp giới, nên mới có thể khởi cảm ứng đạo giao cùng hết 

thảy  chúng  sanh.  Chúng  ta  khởi  lên  một  niệm  gì?  Khởi  lên  một  niệm 

tham-sân-si-mạn,  tự  tư,  tự  lợi,  hại  người  lợi  mình.  Một  niệm  này  cảm 

ứng đến ai? Cảm ứng đến ngạ quỷ, địa ngục, một niệm này vừa khởi lên 

thì những quỷ thần này liền đến. Họ đến chẳng đem đến chuyện tốt cho 

bạn, mà đem đến tai nạn vô cùng đáng sợ. 

Chúng  ta  coi  tên  của  những  quỷ  vương  này  có  thể  hiểu  được, 

những  tai  biến  trên  thế  gian  hiện  nay  của  chúng  ta,  những  hiện  tượng 

chẳng bình thường, tại sao trước kia chẳng có? Những gì chúng ta thấy 

trong lịch sử, người đời trước khởi tâm động niệm đều nhân từ, đôn hậu, 

tuy cũng có những người có tâm hại người lợi mình nhưng chỉ là số ít 

trong  xã  hội,  phần  lớn  người  ta  đều  có  tâm  nhân  từ,  đôn  hậu,  đều  an 

phận mình. Nói cách khác cảm ứng với thiên thần thì nhiều, cảm ứng với 

quỷ  thần  thì  ít.  Thế  nên  hiện  tượng  đó  là  quốc  thái  dân  an,  xã  hội  an 

định, nhân dân đều có thể an cư lạc nghiệp. 

Tâm  người  thời  nay  khác  với  thời  xưa,  tâm  người  thời  đại  này 

nhiều ác niệm, cảm ứng với quỷ thần nhiều, cảm ứng với thiên thần ít, 

quá ít, đây là nguyên nhân chư Phật, Bồ Tát không thể cứu vớt, đều quy 

về những nghiệp chúng ta đã tạo. Ðức Phật nói trong cộng nghiệp có biệt 

nghiệp, chúng ta hiểu được đạo lý này, trong thời đại này chúng ta hiểu 

rõ, chúng ta rành rẽ thì nhất định phải đoạn dứt ác, phải tu thiện, không 

thể nhìn thấy người ta tạo ác [rồi nói] hình như chẳng có quả báo. Nếu 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 57

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

bạn rất bình tĩnh, lắng lòng quan sát thì bạn sẽ cảm thấy quả báo vô cùng 

dễ sợ. Không những quả báo đáng sợ, hoa báo cũng đáng sợ. Cho nên 

Tán Ương Quỷ Vương cảnh tỉnh chúng ta, cảnh cáo, cảnh giác chúng ta, 

hiện tượng này tức là các loại tai biến. Phàm hết thảy những hiện tượng 

không bình thường, trong bản chú giải có nêu Đông Nhạc Kinh, Đông 

Nhạc Kinh là kinh của Đạo Giáo, nói: “Chúng sanh trong thế gian chẳng 

tin nhân duyên thiện ác quả báo, chẳng kính thiên địa, chẳng hiếu thuận 

cha mẹ, chẳng tôn kính sư trưởng, hiếp đáp thần lý, lưng quay ra trước, 

mặt quay ra sau, miệng nói có nhưng tâm không”, tạo những nghiệp này. 

Đây chính là hiện tượng phổ biến trong xã hội hiện nay. Do đó những 

quỷ vương này hoành hành chẳng ai ngăn cản, họ cảm ứng với nghiệp 

lực của những chúng sanh nói trên. 

Phi  Thân  Quỷ  Vương  đây  là  một  loại  phi  hành  Dạ  Xoa.  Ðiện 

Quang Quỷ Vương mắt giống như điện chớp, hình dáng vô cùng hung 

ác, vừa nhìn thấy liền sợ hãi. Lang Nha Quỷ Vương răng của họ giống 

như chó sói vậy. Thiên Nhãn Quỷ Vương trong chú giải pháp sư Thanh 

Liên  giải  thích  rất  thú  vị:  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thiên  thủ  thiên  nhãn, 

thiên nhãn của Ngài ở trên tay, còn thiên nhãn của quỷ vương này không 

biết ở đâu? Cũng không nhất định là có thiên nhãn. Giống như thiên thủ 

thiên  nhãn  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  là  tiêu  biểu  pháp,  chúng  ta  phải 

hiểu ý nghĩa này. Nhãn quang của Ngài vô cùng bén nhạy, vật cực kỳ 

nhỏ  bé  Ngài  cũng  có  thể  quán  sát  rõ  ràng,  cho  nên  gọi  là  thiên  nhãn. 

Ðạm Thú Quỷ Vương chuyên môn ăn những động vật nhỏ, [giống như 

câu nói kẻ] mạnh ăn hiếp yếu, chúng ta thấy sư tử, hổ báo đều thuộc loại 

này. Những quỷ vương này thị hiện trên thế gian ắt cũng dùng thân của 

sư  tử,  hổ  báo,  chuyên  môn  ăn  những  loài  súc  sanh,  nó  phải  thọ  các 

nghiệp  báo  này.  Những  súc  sanh  này  trong  đời  quá  khứ  cũng  tạo  ác 

nghiệp trong cõi người nên mới đọa vào loài súc sanh, trong cõi súc sanh 

chúng  còn  nghiệp  dư,  phải  chịu  quỷ  vương  sát  hại;  những  quỷ  vương 

này hại chúng, đây cũng là quả báo của chúng. Kinh Phật nói về chúng 

sanh trong lục đạo, chịu tam đồ khổ báo; tam đồ, súc sanh tức là huyết 

đồ. Súc sanh rất ít khi chết tốt lành, đều là ăn nuốt lẫn nhau, đều là đổ 

máu  mà  chết,  cho nên   “Huyết đồ”  là súc sanh.  “Ðao  đồ”   là ngạ  quỷ, 

đao là thí dụ, giống như có người cầm dao lúc nào cũng muốn giết họ, 

họ rất sợ hãi; quỷ sợ hãi, sống trong sự lo sợ, thân tâm chẳng yên ổn, đây 

là trạng huống của phần lớn cõi ngạ quỷ. Ðịa ngục gọi là  “Hỏa đồ” , địa 

ngục Hàn Băng cũng là một màn lửa, địa ngục chẳng xa lìa lửa, đó gọi là 

Tam Ðồ. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 58

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phụ Thạch Quỷ Vương tức là những quỷ vác  gạch, vác  cát, lấp  

sông,  lấp  biển.  Quỷ  vương  chuyên  môn  bắt  những  tiểu  quỷ  này,  dùng 

những tiểu quỷ này để lấp sông lấp biển, đặc biệt là những lúc nước sông 

tràn ngập, lụt lội, đê gần bị vỡ, những quỷ vương này bèn bắt những tiểu 

quỷ lấp những lỗ vỡ trên đê. Ðương nhiên họ tìm được đều là những kẻ 

tạo  nghiệp  báo  này,  nếu  bạn  chẳng  tạo  nghiệp  này  thì  bạn  chẳng  nhìn 

thấy những quỷ vương này, cũng chẳng gặp họ. Phàm những gì bạn gặp 

thì đó là nghiệp hoặc của bạn. Ðừng nói là gặp, nếu chẳng có nghiệp này 

thì  ngay  cả  nằm  mộng  bạn  cũng  chẳng  thấy.  Nhưng  dưới  một  trạng 

huống nào đó bạn có thể nhìn thấy, [ví như] trong định, trong định có thể 

thấy thì đó chẳng phải là nghiệp lực. Nếu chẳng phải là trong định nhìn 

thấy những quỷ thần này thì nhất định có liên quan đến nghiệp lực của 

mình. 

Thứ  mười  bốn,  mười  lăm  Chủ  Hao  Quỷ  Vương,  Chủ  Họa  Quỷ 

Vương hai loại này khá gần gũi. Hao nghĩa là tổn hao, tổn hao của cải. 

Họa là tai họa. Trong chú giải có nêu vài câu trong Thái Thượng Cảm 

Ứng Thiên, những câu này đều là thật.  “Thiên địa có Ty Quá thần”  (thần 

cai quản việc lỗi lầm), Ty là cai quản, điều tra, ghi chép, đích thật là có 

việc này. Trong đó có thiên thần, có quỷ thần, địa tức là nói quỷ thần; 

thiên thần, quỷ thần thường đến nhân gian điều tra, quan sát.  “Y nhân sở 

 phạm  khinh  trọng,  dĩ  đoạt  nhân  toán”   (Dựa  theo  con  người  phạm  tội 

nặng hay nhẹ mà định đoạt số mạng người ấy); toán tức là số, thọ mạng 

là số, phước lộc bạn hưởng trong đời cũng là số, do đó khi bạn thực sự 

hiểu rõ, thông suốt thì đích thật như sách đã nói  “Một miếng ăn, miếng 

 uống đều đã định sẵn” . Liễu Phàm Tứ Huấn đã nói rất thấu đáo, có Lý 

có Sự, những sự nhân quả báo ứng nói trong Liễu Phàm Tứ Huấn còn rõ 

ràng hơn Thái Thượng Cảm Ứng Thiên. Thái Thượng Cảm Ứng Thiên 

chỉ nói về một số điều mục, phân tích đạo lý còn Liễu Phàm Tứ Huấn 

nói rõ ràng hơn, bạn có thể coi cả hai rồi so sánh. Chúng ta sẽ hiểu trong 

đời  này,  người  thế  gian  nói  bạn  có  bao  nhiêu  của  cải  đều  đã  định  sẵn 

trong vận mạng của bạn; nếu trong vận mạng chẳng có thì dù bạn dùng 

hết  mọi  cách  cũng  chẳng  đạt  được;  những  gì  trong  mạng  có  thì  bạn 

không  cần phải  mong  cầu,  đúng lúc thì nó  sẽ tự  nhiên  mang đến.  Thế 

nên người xưa nói “quân tử vui làm người quân tử, tiểu nhân oan uổng 

làm người tiểu nhân”, quân tử hiểu đạo lý này nên chẳng mong cầu gì cả. 

Trong  mạng  có  sẵn  thì  một  phần  cũng  chẳng  thiếu,  hà  tất  phải  mong 

cầu? 

Ông Viên Liễu Phàm được thiền sư Vân Cốc  khai  thị một phen  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 59

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

xong, nên ông đã giác ngộ, buông bỏ hết thảy, mỗi ngày tĩnh tọa, dưỡng 

thân  tâm  của  mình,  chẳng  có  một  vọng  niệm.  Thiền  sư  Vân  Cốc  rất 

khâm phục ông, ông ngồi suốt ba ngày ba đêm trong thiền đường chẳng 

có  một  vọng  niệm.  Thiền sư  khen ngợi ông, nói  công phu  của ông  rất 

khá.  Ông  Liễu  Phàm  nói lý do ông không  khởi vọng  niệm  vì  ông biết 

khởi vọng niệm chẳng làm được gì, chẳng ích gì, nên ông không khởi 

vọng niệm nữa. Vận mạng của ông đã được Khổng tiên sinh đoán chẳng 

sai mảy may, mỗi năm đi thi, thi đậu hạng mấy đều đoán trúng, mỗi năm 

được bao nhiêu tiền lương cũng đoán không sai, thế nên ông tin tưởng 

[vận mạng an bày] chẳng khởi vọng tưởng nữa. Sau khi nói rõ nguyên 

nhân, thiền sư Vân Cốc cười và nói: “Tôi cứ tưởng ông là thánh nhân, 

nhưng ông thật ra vẫn là phàm phu”, đúng là một phàm phu tiêu chuẩn. 

Sau đó thiền sư Vân Cốc dạy ông [phương pháp] sửa đổi vận mạng, mỗi 

một miếng ăn, miếng uống của ông đều do đời trước định sẵn. Làm thế 

nào  định?  Ðều  do  chính  mình  tạo  ra,  ông  đã  học  được  đạo  lý  này  nơi 

thiền sư Vân Cốc. 

Của cải giàu có trong mạng của bạn từ đâu đến? Là từ bố thí tài 

vật mà có. Ðời quá khứ bố thí tài vật nhiều thì đời này bạn được của cải 

rất nhiều, nếu bạn bố thí ít thì bạn được ít. Cho dù trong đời này dùng 

những thủ đoạn không chính đáng để đạt được thì cũng là những gì có 

sẵn trong vận mạng của bạn. Nếu trong mạng bạn chẳng có thì dùng thủ 

đoạn gì bạn cũng chẳng đạt được, vậy thì bạn cưỡng cầu làm chi? Dùng 

thủ  đoạn  không  chánh  đáng  để  hiện  nay  phát  tài,  thí  dụ  của  cải  trong 

mạng của bạn có thể dùng tám mươi năm, bạn có tám mươi năm mạng 

lộc, khi bạn dùng thủ đoạn không chính đáng liền phát tài tức khắc, đây 

là hoạnh tài, thí dụ khi bạn bốn mươi tuổi thì đạt được hết những của cải 

trong bốn mươi năm sau của bạn, phía sau chẳng còn nữa. Nếu bạn đạt 

được  như  vậy,  khi  hưởng  dùng  hết  thì  thọ  mạng  của  bạn  cũng  sẽ  hết 

luôn. Ðây là như ngạn ngữ có nói “lộc tận người mất”. Bạn vốn còn thọ 

mạng, tuổi thọ vẫn còn nhưng lộc đã hết, bạn đã hưởng hết lộc thì phước 

của bạn cũng hết, đây là  một loại. Còn có một loại người khác, họ rất 

tiếc phước, cũng chịu tu phước, khi thọ mạng của họ đã hết, thọ mạng 

hết nhưng phước của họ vẫn còn dư, trong trường hợp này thì họ sẽ kéo 

dài tuổi thọ. Thí dụ nói họ có phước lộc sáu mươi năm, nhưng trong sáu 

mươi năm này họ chẳng hưởng hết, vẫn còn phước dư nên tuổi thọ của 

họ có thể sẽ kéo dài mười năm, hai mươi năm, hưởng hết họ mới ra đi. 

Chúng ta phải biết đạo lý này, phải hiểu những chân tướng sự thật này. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 60

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Do đó nếu bạn muốn giàu có thì phải tu bố thí tài vật, càng bố thí 

thì càng được nhiều; nếu bạn muốn thông minh trí huệ thì phải tu bố thí 

pháp; nếu bạn muốn khỏe mạnh sống lâu thì phải tu bố thí vô úy. Quả 

báo bạn muốn có, quả ắt phải có nhân, nếu không tu nhân thì làm sao có 

quả báo? Do đó người thế gian chẳng hiểu đạo lý này, tạo hết thảy tội 

nghiệp,  cướp  đoạt  tài  sản  của  người  khác  làm  của  mình,  thủ  đoạn 

phương pháp cướp đoạt nhiều vô lượng vô biên, đều làm tổn người lợi 

mình, cứ cho rằng mình thông minh, tài giỏi, thật ra thì hoàn toàn tính 

sai cả! Ðâu biết rằng thiên địa quỷ thần nhìn thấy rõ ràng. Làm ác thì ắt 

giảm phước, tổn thọ, đây chính là những vị Chủ Hao, Chủ Họa quỷ thần. 

Ðây tức là như đoạn sau có nói:  “Dựa theo con người phạm tội nặng hay 

 nhẹ mà định đoạt số mạng người ấy. Số mạng bị kém đi thì nghèo cùng, 

 hao tổn, gặp nhiều chuyện lo lắng, hoạn nạn, ai cũng ghét bỏ, mắc phải 

 tai ương tù tội, sự vui sướng, tốt lành tránh xa, thường gặp vận xấu”  13. 

Những chuyện nói trong Thái Thượng Cảm Ứng Thiên chính là những 

chuyện này. 

Vị thứ mười sáu Chủ Thực Quỷ Vương, tập tục trong dân gian gọi 

là Thần Ngũ Cốc, hay là phần nhiều gọi là Táo Thần (ông Táo, thần bếp) 

chính là vị này, chuyên môn cai quản việc ăn uống trong dân gian, ông 

chuyên cai quản việc này. Cũng thuộc về những gì mà phần đông chúng 

ta gọi là phước báo, phước báo này nặng về việc ăn uống, đây là việc 

trong  đời  sống  hằng  ngày  bất  cứ  người  nào  cũng  chẳng  thiếu.  Sự  ăn 

uống trong nhà Phật có lễ tiết. Trước khi ăn phải dùng tâm thanh tịnh, 

cung kính để cúng dường, đây là sự chí kính đối với loại quỷ thần, hy 

vọng họ có thể gia trì, bảo hựu. Nếu chúng ta ăn uống chẳng điều độ, 

chẳng  biết  lễ  tiết  thì  những  vị  Chủ  Thực  Thần  này  sẽ  chẳng  hoan  hỷ. 

Nếu lại chà đạp lương thực thì tội lỗi này rất nặng. Phải biết trên thế gian 

này có rất nhiều địa phương bị đói khát, chúng ta có đồ ăn uống, có nghĩ 

đến những người bị đói khát hay không? Nếu mỗi khi ăn uống đều có thể 

nghĩ đến thì đó là tâm từ bi tỏ lộ, đây tức là tích lũy công đức. Có tâm 

niệm này rồi, khi gặp những tai nạn này thì bạn nhất định sẽ cứu giúp, 

giúp đỡ, đừng coi thường chuyện này. Thánh hiền thế gian và xuất thế 

gian đều nói với chúng ta, dạy chúng ta phải ngăn chặn sai lầm ngay từ 

đầu mới có thể tránh khỏi hết thảy tai họa. “Vi tiệm”, vi là nhỏ nhiệm, 

tiệm nghĩa là chậm chạp, những việc nhỏ này mà bạn chẳng phòng bị thì 

dần dần sẽ biến thành tai họa lớn. Cho nên phải giữ tiểu lễ, phải phòng 

13 Y nhân sở phạm khinh trọng, dĩ đoạt nhân toán. Toán giảm tắc bần hao, đa phùng 

ưu hoạn, nhân giai ác chi, hình họa tùy chi, cát khánh tị chi, ác tinh tai chi. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 61

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ngừa những lỗi nhỏ, nếu không phòng ngừa lỗi lầm nhỏ thì dần dần sẽ 

biến thành tai họa lớn, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Cổ thánh tiền hiền 

nói  về  chữ  vi  (tinh  tế,  mầu  nhiệm,  nhỏ,  ẩn  dấu),  vi  nghĩa  là  khởi  tâm 

động niệm, phải phòng ngừa từ chỗ này. Phàm những chuyện không lợi 

cho chúng sanh, chẳng lợi cho xã hội, thì một niệm (niệm đầu) ấy không 

được khởi, nếu khởi một niệm ấy thì tuyệt đối sẽ có hại cho mình. Niệm 

niệm đều có thể vì chúng sanh, vì xã hội thì nhất định sẽ có lợi ích. 

Tuy  trước  mắt  bạn  chẳng  nhìn  thấy  sự  lợi  ích  này,  quỷ  thần  đã 

nhìn thấy rất rõ ràng, đã ghi chép rất rành rẽ, tích tiểu thiện sẽ thành đại 

thiện, tích tiểu công thì thành đại công, tích lũy càng sâu dầy, tích lũy 

càng  nhiều  thì  ngay  đời  này  sẽ  thọ  báo,  chẳng  cần  đợi  đến  đời  sau. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn chúng ta thấy, sau khi ông Viên Liễu Phàm 

hiểu rõ đạo lý, cả nhà đều tu tích công đức, ông được quả báo ngay hiện 

đời. Trong mạng ông chẳng có công danh, công danh lúc trước tức là thi 

đậu  học vị tiến  sĩ,  học  vị  cao nhất này  trong  mạng  ông  vốn  chẳng  có, 

trong mạng ông chỉ có tú tài; sau này ông đậu cử nhân, đậu tiến sĩ đều do 

đời này tu được. Trong mạng chỉ sống tới năm mươi ba tuổi, ông sống 

đến bảy mươi mấy tuổi, ông chẳng cầu trường thọ; trong mạng chẳng có 

con cái, ông lại được hai người con trai ngoan. Ðây đều do mạng hiện 

đời  chuyển  trở  lại,  ông  tu  tích  nhiều,  đây  là  gương  tốt,  mô  phạm  cho 

chúng ta. Cho nên người thế gian, thường thường người nghèo khốn còn 

có thể tu phước, còn vui làm phước, còn người giàu có lại sơ ý bỏ qua, 

chẳng biết tu phước, chúng tôi đã thấy rất nhiều. Người càng có tiền lại 

càng keo kiệt, càng chẳng dám xả, khi họ xài tiền thì nhất định phải có 

lợi cho họ, những gì chẳng đem lại lợi ích hiện tiền cho họ thì họ chẳng 

chịu xài, họ rất coi trọng danh lợi. Người như vậy hưởng phước hết rồi 

thì chẳng còn phước dư, đời sau phải chịu tai ương, trừng phạt. 

Vị thứ mười bảy Chủ Tài Quỷ Vương, người thế gian gọi là Thần 

Tài. Chủ Tài Quỷ Vương tức là Thần Tài. Lời giải thích trong cuốn chú 

giải rất hay:  Trong phủ của Đông Nhạc Đại Đế có Chủ Tài Án Chủ [là 

 người chịu trách nhiệm quản lý tài chánh]  14, Nhạc Phủ chỉ đại đế Ðông 

Nhạc, thật ra Ngũ Nhạc là đại quỷ vương, địa vị của ông chỉ thấp hơn 

vua Diêm La, vua Diêm La giống như vua một nước. Khu vực quản lý 

bởi  Ngũ  Nhạc  rất  lớn,  quản  lý  rất  nhiều  tỉnh,  cao  hơn  địa  vị  của  tỉnh 

trưởng. Hình như đại đế Ðông Nhạc cai quản sáu, bảy tỉnh, ông có khu 

vực  cai  quản  lớn  như  vậy.  Trước  kia  Chương  Thái  Viêm  đã  từng  làm 

14 Nhạc Phủ hữu Chủ Tài Án Chủ giả. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 62

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phán  quan  cho  đại  đế  Ðông  Nhạc,  chức  vị  phán  quan  rất  lớn,  tương 

đương với chức bí thư trưởng của chúng ta, do đó đối với sự việc trong 

quỷ đạo ông nói với người ta rất nhiều, rất chi tiết. Dưới ông ta (tức đại 

đế  Đông  Nhạc)  có  vị  quỷ  vương  quản  trị  tài  chánh,  trong  [phủ]  Đông 

Nhạc gọi vị ấy là Chủ Tài Án Chủ, Chủ Tài Án Chủ tức là Chủ Tài Quỷ 

Vương, người thế gian chúng ta xưng là Thần Tài, Thần Tài này có lớn, 

có nhỏ. 

Sau đây có hai câu chúng ta phải ghi nhớ,  “có của cải mà không 

 chịu bố thí thì quỷ đứng nhìn, ganh ghét” . Bạn có tiền mà không chịu bố 

thí, quỷ cũng ghen ghét bạn, phiền phức này sẽ rất lớn! Quỷ sẽ thường 

tìm bạn, gây rắc rối cho bạn. Thái thượng cấm ngặt việc cướp đoạt tài 

vật của người khác 15, đây là việc chúng ta đặc biệt phải chú ý đến, cướp 

đoạt vật của người khác, tội ấy sẽ cực nặng, cực lớn. Nếu chúng ta bình 

tĩnh, lắng lòng để quan sát, chẳng cần phải đợi đến quả báo đời sau, ngay 

đời này họ cũng sẽ chịu quả báo, ác báo, trong xã hội ngày nay có rất 

nhiều chuyện này. Chúng ta hãy xem cổ phiếu trên thế gian, cổ phiếu là 

gì? Cổ phiếu chính là cờ bạc, đều là cướp đoạt tài vật của người khác. 

[Có nhiều người] kiếm nhiều tiền từ việc chơi cổ phiếu, lúc cổ phiếu tuột 

giá  thì  họ  liền  nhảy  lầu  tự  tử,  nhà  tan  người  mất,  quả  báo  trước  mắt. 

Những  chuyện như vậy  xảy  ra  rất nhiều,  đây  là thủ đoạn  chẳng  chánh 

đáng. Những gì họ đạt được, lúc nảy chúng ta đã nói qua đều là những gì 

trong mạng họ có sẵn, những gì chẳng có trong mạng thì tuyệt đối chẳng 

đạt  được.  Vật  cướp  đoạt  người  khác  cũng  là  vật  có  sẵn  trong  mạng, 

giống như hưởng thụ sớm hơn mà thôi, tổn hại kẻ khác, tạo tội nghiệp. 

Sau  khi  hưởng  phước  báo  của  mình  sớm  hơn,  cũng  là  tạo  tội  nghiệp. 

Thế  nên  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  tài  vật  gì  cũng  có  chủ  của  nó, 

những tài vật bất nghĩa dứt khoát không thể lấy, sau khi lấy xong thì nhất 

định sẽ bị tai nạn, chắc chắn sẽ không có lợi ích. 

Phía sau có Chủ Súc Quỷ Vương, Súc là súc sanh, là những con 

vật nuôi trong nhà. Những gia súc này cũng có quỷ thần giám sát, chúng 

ta đối xử với những súc sanh này cũng phải có lễ, súc sanh thông tánh 

người. Hôm qua cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với chúng ta ở Quang Minh 

Sơn  có  nuôi  chó,  [người  ta]  thả  rất  nhiều  chó  ở  đó,  họ  quan  sát  thấy 

những súc sanh này có linh tánh. Khi chó gặp những người ưa thích chó, 

thương yêu chó thì nó sẽ ngoắc đuôi và tỏ vẻ rất thân thiết. Khi chó gặp 

những người ăn thịt chó, hay giết chó thì từ đằng xa nó đã tru lên, tỏ vẻ 

15 Nhiên thái thượng vưu cấm hoạnh thủ nhân tài giả. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 63

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

rất hung dữ đối với họ, chó có thể cảm biết được. Không những chỉ có 

loại súc sanh này mà thôi, hết thảy các loài chúng sanh nếu bạn không  

hại chúng thì chúng sẽ tuyệt chẳng bao giờ hại bạn. 

Chúng  ta  xem  truyện  ký  của  pháp  sư  Ấn  Quang,  đó  là  sự  thật, 

tuyệt chẳng có tơ hào khoa trương. Sau khi pháp sư Ấn Quang bảy mươi 

tuổi,  những  loại  muỗi  mòng,  bọ  chét  đều  chẳng  phá  khuấy  Ngài  nữa. 

Căn phòng ấy đích thật thường có ruồi, muỗi, kiến, sau khi pháp sư Ấn 

Quang dọn đến phòng ấy trú thì những côn trùng này đều dọn nhà đi hết. 

Tại sao vậy? Cả đời pháp sư Ấn Quang chẳng làm tổn thương đến các 

động vật nhỏ. Trước kia căn phòng này đã có những loại côn trùng này, 

những thị giả và tín đồ của Ngài muốn dẹp, đuổi chúng đi, lão pháp sư 

nói: “Không cần, hãy lưu chúng ở lại đó”. Tại sao? “Vì đức hạnh của tôi 

không đủ, lưu chúng nó lại để cảnh sách tôi, nhắc nhở tôi”, do đó nên 

mọi người đều không động đến chúng. Một thời gian sau những động vật 

nhỏ  này  đều  bị  cảm  hóa.  Ðây  là  một  thí  dụ  rất  tốt,  đại  sư  có  thể  làm 

được, tại sao chúng ta làm không được? Phải thường sanh tâm xấu hổ, 

phải hướng về pháp sư Ấn Quang mà học tập. 

Thứ mười chín, hai mươi là Chủ Cầm Quỷ Vương, Chủ Thú Quỷ 

Vương, đây là nói về cầm thú, mỗi loại cầm thú đều có quỷ vương của 

loại ấy. Trong đó cũng có nói, đại sư Thiên Thai nói về mười hai con 

giáp trong Ngũ Hành16, mười hai con giáp đều là cầm thú, đều thuộc về 

loại  này.  Những  quỷ  vương  này  đều  là  Bồ  Tát,  Pháp  Thân  đại  sĩ  hóa 

thân. Thứ hai mươi mốt Chủ Mỵ Quỷ Vương, phần đông chúng ta gọi 

Mỵ là yêu quái, là thuộc loại này. Người thế gian thường nói loại chúng 

sanh này năm tháng lâu ngày liền biến thành yêu quái, thành yêu tinh. Ở 

Trung Quốc rất nhiều thần cây, những cây lâu năm, cây ngàn năm đều có 

những  quái  vật  này17.  Họ  là  gì?  Trong  Phật  pháp  chúng  ta  gọi  là  thần 

cây. Lâu đời rồi thì họ dần dần thông linh, họ có thể biến hóa, họ cũng tu 

hành,  họ  tu  phương  pháp  gì  thì  chúng  ta  không  biết.  Trong  sự  tưởng 

tượng  của  chúng  ta thì đại  khái  chắc  cũng  giống  như  nhân  đạo,  có  rất 

nhiều pháp  môn  tu hành.  Họ  tu hành  chẳng  lìa khỏi vọng tưởng,  phân 

biệt,  chấp  trước  nên  biến  thành  những  loại  quỷ  mỵ  này.  Nếu  lìa  khỏi 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sẽ tương ứng với Phật đạo, sự khác 

16 Sở dĩ nói như vậy là vì trong Dịch Học, người ta gán mỗi con giáp tương ứng với 

một hành, chẳng hạn Tý, Sửu thuộc Thổ, Ngọ, Mùi thuộc Thủy vân vân…

17 Trong bài giảng nào đó, Hòa Thượng có nói thật ra cây không có thần, mà do thần 

chấp trước, nương  gá vào cây, coi đó như là cung điện của chính mình nên gọi là 

thần cây. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 64

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

biệt giữa Phật đạo và hết thảy đạo trong thế gian là ở chỗ này. Cho nên 

dù họ tu hành có được thần thông, được trí huệ thì cũng chẳng thoát ra  

khỏi tam giới, lục đạo là vì họ chẳng thể lìa khỏi phân biệt, chấp trước. 

Vị sau đó là Chủ Sản Quỷ Vương, Sản là sanh sản; ở đây nói rất 

rõ ràng, đón rước, giúp đỡ khi sanh sản. Loại quỷ vương này rất được 

dân gian tôn trọng, hình như ở thành phố Ðài Bắc có một miếu của Bảo 

Sanh  Ðại  Ðế,  chúng  tôi  chưa  đi  vào nhưng đã  đi  ngang qua  cửa,  nhìn 

thấy tấm biển ngạch ghi Bảo Sanh Ðại Ðế, là thuộc loại quỷ vương này. 

Hơn phân nửa những quỷ vương này là thân phận phụ nữ. Thứ hai mươi 

ba là  Chủ  Mạng  Quỷ  Vương, đây  là  trong  kinh  Phật nói   “Tỳ  Sa  Môn, 

 chủ  hộ  mạng  người  trong  bốn  thiên  hạ” .  Tỳ  Sa  Môn  là  Bắc  Phương 

Thiên Vương, một vị trong tứ đại thiên vương, đây là đức Phật phó chúc 

cho họ phải bảo hộ mạng người trong bốn thiên hạ. Thứ hai mươi bốn là 

Chủ Tật Quỷ Vương, Tật là bệnh tật, phàm khi con người sanh bệnh thì 

vị quỷ vương này sẽ hiện ra. Nói thật ra khi sanh bệnh, người bệnh và 

bác sĩ đều có duyên phận với nhau. Cho nên khi sanh bệnh, quan trọng 

nhất là tâm địa phải thanh tịnh, từ bi, thành kính thì bạn sẽ cảm được sự 

giúp đỡ của Chủ Tật Quỷ Vương. Khi bạn gặp thầy thuốc, thầy thuốc ra 

toa cho bạn, ghi những thuốc men này cho bạn, ghi phương pháp chữa 

trị  thường  đều  có  quỷ  thần  ở  đó  giúp  đỡ.  Nếu  tâm  địa  của  bạn  chẳng 

thanh tịnh, rất nhiều vọng tưởng, đặc biệt là tư tưởng tà ác thì quỷ vương 

này cũng sẽ gây phiền phức cho bạn, bệnh này của bạn sẽ [làm cho bạn] 

rất khổ, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Vị thứ hai mươi lăm là Chủ Hiểm Quỷ Vương, đây là nói về núi 

cao, biển lớn, những nơi nguy hiểm này là khu vực do họ cai quản. Hiện 

nay có nhiều người thích leo núi, cũng có nhiều người thích ra biển, đây 

đều là việc dễ gặp phải hiểm nạn, vô cùng nguy hiểm. Phải biết đây đều 

là những nơi có quỷ thần cai quản, chúng ta cũng có cơ hội đi đến những 

nơi này, ngày nay gọi là đi du lịch. Do đó kinh Ðịa Tạng nói trước khi 

chúng ta đi du lịch, tốt nhất là một tuần trước khi đi nên niệm kinh Ðịa 

Tạng, niệm danh hiệu Ðịa Tạng Bồ Tát đủ một vạn biến thì chuyến đi 

của bạn sẽ được thiện thần bảo hựu, được bình yên. Tại sao niệm kinh 

này, niệm danh hiệu Ðịa Tạng Bồ Tát thì được bình yên? Quan hệ giữa 

những quỷ thần này với Ðịa Tạng Bồ Tát vô cùng mật thiết, khi bạn có 

thể tôn  kính  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát,  tu  học theo  pháp  môn  Ðịa  Tạng  thì họ 

nhìn thấy sẽ sanh tâm hoan hỷ, lễ kính đối với bạn cho nên ở những chỗ 

nguy hiểm này đều có thể tránh khỏi tai nạn, hung hiểm. 

Phía sau nói Tam Mục Quỷ Vương, Tứ Mục Quỷ Vương, Ngũ  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 65

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Mục Quỷ Vương, đây là nói dựa trên hình trạng của họ, họ có ba con 

mắt, có bốn mắt, năm mắt. Kỳ Lợi Thất Vương, trong bản chú giải có 

nói ý nghĩa danh từ này chưa được phiên dịch rõ ràng, nhưng trong kinh 

Kim  Quang  Minh  có  dịch  là  Đại  Lực  Thiên,  cũng  có  khi  dịch  là  Hỏa 

Thần. Đối với [ý nghĩa danh xưng của] loại quỷ thần này, có thể tham 

khảo  trong  bản  chú  giải  ấy.  Năm  xưa  đức  Phật  giảng  kinh  tại  Ấn  Ðộ, 

thời gian giảng kinh tại lưu vực sông Hằng tương đối dài, Phật nhắc đến 

những quỷ thần này, nói Kỳ Lợi Thất Vương ở phía bắc sông Hằng, chắc 

là nói đến những  quỷ  thần tại  Ấn  Độ,  [Kỳ  Lợi  Thất]  là tên chung  của 

những thần thuộc khu vực đó, tức những vùng ở phía Nam và Bắc sông 

Hằng.  A Na Tra Vương, người Trung Quốc chúng ta gọi là Na Tra, là 

[danh xưng chung] của những vị ở giữa thiên thần và quỷ thần, đại khái 

họ  do  Tứ  Vương  Thiên  cai  quản.  Tứ  Vương  Thiên  có  thể  gọi  là  thiên 

thần, cũng có thể gọi là quỷ thần, họ là thủ lãnh của quỷ thần, do Ðao 

Lợi Thiên Chủ cai quản, họ chịu sự cai quản của Ðao Lợi Thiên Chủ. 

Do đó nói thật ra, Ngài cũng là Ðại Quỷ Vương, Tứ Thiên Vương là thủ 

lãnh của các quỷ vương. Xem tiếp đoạn kinh sau: 

 Như thị đẳng đại quỷ vương, các các dữ bách thiên chư tiểu quỷ 

 vương, tận cư Diêm Phù Ðề, các hữu sở chấp các hữu sở chủ. 

如是等大鬼王。各各與百千諸小鬼王。盡居閻浮提。

各有所執各有所主。

 (Những vị Ðại Quỷ Vương như thế, mỗi vị cùng với trăm ngàn tiểu 

 quỷ vương, toàn cư ngụ ở cõi Diêm Phù Ðề, ai nấy đều có chức trách, 

 đều có phần chủ trị riêng.) 

Ðây là nói về tổ chức của xã hội trong cõi quỷ, tình trạng của tổ 

chức này tương tợ với cõi người. Nói thật ra tình hình này trong lục đạo 

ở thế giới Sa Bà, thế giới của chư Phật ở nơi khác đại khái đều giống 

nhau, đó là vì người có cùng một tâm, tâm có cùng một lý, xét từ kết cấu 

thì đại khái đều giống nhau. Mỗi vị  quỷ  vương này  đều  có  chức trách 

riêng của họ,  “các hữu sở chấp”  tức là sự cai quản, chức trách của họ, 

 “sở chủ”  tức là phạm vi cai quản của họ, những sự vật do họ cai quản. 

 Thị chư quỷ vương dữ Diêm La thiên tử, thừa Phật oai thần cập 

 Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát lực, câu nghệ Ðao Lợi tại nhất diện lập. 

是諸鬼王與閻羅天子。承佛威神及地藏菩薩摩訶薩力 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 66

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

。俱詣忉利在一面立。

 (Các Quỷ Vương đó cùng với Diêm La thiên tử nương oai thần  

 của đức Phật và oai lực của Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát cùng đến cung 

 trời Ðao Lợi và đứng qua một phía.) 

Ðoạn này nói rõ họ làm sao có thể tham gia pháp hội ở cung trời 

Ðao  Lợi.  Ðây  là  nhờ  oai  thần  của  Phật  gia  trì,  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  giáo 

huấn lúc thường ngày, vì duyên cớ này nên họ mới cùng với Ðịa Tạng 

Bồ Tát đến cung trời Ðao Lợi để tham gia pháp hội của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni. Trong pháp hội  “nhất diện lập” , trong pháp hội có chỗ ngồi 

của họ. Ðây là giới thiệu nhân vật, đoạn sau đây nói về các hoạt động 

của họ trong pháp hội: 

 Nhĩ thời Diêm La thiên tử hồ quỵ hiệp chưởng. 

爾時閻羅天子胡跪合掌。

 (Lúc đó Diêm La thiên tử quỳ gối chắp tay.) 

Ðây là chí kính. 

 Bạch  Phật  ngôn:  “Thế  Tôn,  ngã  đẳng  kim  giả  dữ  chư  quỷ 

 vương,  thừa  Phật  oai  thần  cập  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  lực, 

 phương đắc nghệ thử Ðao Lợi đại hội, diệc thị ngã đẳng hoạch thiện 

 lợi cố. Ngã kim hữu tiểu nghi sự cảm vấn Thế Tôn, duy nguyện Thế 

 Tôn từ bi tuyên thuyết”. 

白佛言。世尊。我等今者與諸鬼王。承佛威神及地藏

菩薩摩訶薩力。方得詣此忉利大會。亦是我等獲善利故。

我今有小疑事敢問世尊。唯願世尊慈悲宣說。 

 (Bạch với đức Phật: “Thưa Thế Tôn, nay chúng con cùng các vị 

 Quỷ Vương nương nhờ oai thần của đức Phật và oai lực của Ðịa Tạng 

 Bồ Tát Ma Ha Tát mới được đến đại hội nơi cung trời Ðao Lợi này, mà 

 cũng là chúng con được thiện lợi vậy.  Nay con có chút việc nghi ngờ, 

 xin hỏi Thế Tôn, cúi xin Thế Tôn từ bi tuyên thuyết”.) 

Ðây  là  hoạt  động  quan  trọng  của  họ  trong  pháp  hội:  Đến  thỉnh 

pháp. Ngã đẳng, phạm vi của chữ đẳng rất rộng, có thể nói tận hư không, 

trọn khắp pháp giới hết thảy Chủ của các cõi U Minh. Trong kinh Hoa 

Nghiêm xưng họ là Thế Chủ thế gian chủ, Diêm La và quỷ vương cũng 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 67

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

là  một  loại  Thế  Chủ,  số  lượng  cũng  vô  lượng  vô  biên.  Pháp  hội  Hoa 

Nghiêm xứng tánh, pháp hội Ðịa Tạng cũng xứng tánh, trong kinh này 

chúng  ta  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng.  Dùng  cách  nói  hiện  nay  thì  xứng  tánh 

nghĩa là đột phá hết thảy thời gian, không gian, những gì pháp hội này 

hiển  thị  chính  là  Nhất  Chân  pháp  giới,  pháp  giới  bình  đẳng,  cùng  với 

Hoa Nghiêm không hai không khác. Ðược Phật lực của đức Phật gia trì, 

oai thần của Ðịa Tạng Bồ Tát gia trì nên họ mới có cơ hội tham gia pháp 

hội này. Phía dưới nói  “diệc thị ngã đẳng hoạch thiện lợi cố” , khi được 

tham gia pháp hội này họ hoan hỷ vô cùng, họ được đại thiện, được lợi 

ích to lớn. Nhưng sau khi nghe xong, họ có nghi vấn, cho nên  “cảm vấn 

 Thế Tôn” , hy vọng Thế Tôn khai đạo cho họ, phá tan nghi hoặc của họ. 

Họ đến đây là để thỉnh pháp. 

 Phật cáo Diêm La thiên tử: “Tứ nhữ sở vấn, ngô vị nhữ thuyết”. 

佛告閻羅天子恣汝所問吾為汝說。

 (Ðức Phật bảo Diêm La thiên tử:  “Cho phép ông hỏi, Ta  sẽ  vì 

 ông mà nói rõ”.)

Thế Tôn vô cùng từ bi, nói với những vua Diêm La này, quý vị có 

câu hỏi gì thì nêu ra, tùy ý quý vị hỏi gì thì đức Phật sẽ trả lời hết. Trong 

Phật pháp quan trọng nhất là phá mê sanh tín, có nghi vấn thì phải hỏi; 

nếu có nghi vấn mà không hỏi thì sẽ sanh ra rất nhiều chướng ngại trong 

sự tu học. Chúng ta nói tu học, chư vị phải biết tu học tức là đời sống 

hiện thực của chúng ta, tu hành và đời sống là chung một việc, dứt khoát 

không phải là hai việc. Hiện nay có một số người cứ coi tu học và đời 

sống thành hai việc [riêng rẽ], vậy là hoàn toàn sai lầm. Do đó trong đời 

sống họ không thể cải thiện, họ chẳng đạt được lợi ích, chẳng được tốt 

đẹp, chính là vì quan niệm sai lầm này sanh ra. 

 Thị  thời  Diêm  La  thiên  tử  chiêm  lễ  Thế  Tôn,  cập  hồi  thị  Ðịa 

 Tạng Bồ Tát. 

是時閻羅天子瞻禮世尊。及迴視地藏菩薩。

 (Lúc đó, Diêm La thiên tử chiêm lễ đức Thế Tôn và ngoái nhìn Bồ 

 Tát Ðịa Tạng.) 

Ðây là lễ tiết, chỗ này chúng ta cũng phải học theo. Những người 

này là tùy tùng, cùng đi với Ðịa Tạng Bồ Tát đến đại hội này. Họ thỉnh 

giáo đức Thế Tôn, nhất định không thể quên thầy của họ, Ðịa Tạng Bồ  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 68

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tát là thầy của họ, cũng phải thăm thầy, chào hỏi thầy, xin thầy gia trì. 

 Nhi bạch Phật ngôn: 

而白佛言。

 (Rồi bạch Phật rằng:) 

Rồi mới nói. 

 “Thế  Tôn,  ngã  quán  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát,  tại lục  đạo  trung bách 

 thiên phương tiện nhi độ tội khổ chúng sanh bất từ bì quyện, thị đại 

 Bồ Tát hữu như thị bất khả tư nghị thần thông chi sự. 

世尊我觀地藏菩薩。在六道中百千方便而度罪苦眾生

不辭疲倦。是大菩薩有如是不可思議神通之事。

 (“Bạch Thế Tôn, con xem xét Bồ Tát Ðịa Tạng ở trong sáu đường 

 dùng trăm ngàn phương chước để cứu độ những chúng sanh mắc phải 

 tội khổ, chẳng từ mệt nhọc. Vị đại Bồ Tát này có những sự thần thông 

 bất khả tư nghì như thế.) 

Ðây là lời khen ngợi trước. Từ bi thần lực của Ðịa Tạng Bồ Tát, 

các vua Diêm La nhận biết Ðịa Tạng Bồ Tát rất rõ ràng, đối với từ bi, oai 

đức của Ðịa Tạng Bồ Tát đã vô cùng kính ngưỡng từ lâu. Lời nói của 

Ngài hoàn toàn là sự thật, Ðịa Tạng Bồ Tát ở trong lục đạo, đặc biệt là ở 

trong ba đường ác, chúng sanh ở nơi nào chịu nạn khổ nhất thì Ðịa Tạng 

Bồ Tát nhất định sẽ đến nơi đó, nhất định sẽ không bỏ rơi chúng sanh. 

Phương pháp giáo hóa chúng sanh của Ngài vô lượng vô biên, trong kinh 

này  chỉ  nói  sơ  lược,  chỉ  nói  một  nguyên  tắc,  cương  lãnh,  chúng  ta  từ 

trong  bộ  kinh  này  lắng  lòng  mà  tìm  hiểu,  đâu  phải  chỉ  có  trăm  ngàn 

phương tiện thôi đâu? Ðộ hóa những chúng sanh khổ nhất này vĩnh viễn 

chẳng mệt mỏi, cũng giống như Phổ Hiền Bồ Tát, hết đời vị lai chẳng 

mệt mỏi, chẳng chán chường. Câu cuối cùng là lời tán thán Bồ Tát “hữu 

như thị bất khả tư nghì thần thông chi sự”. 

 Nhiên chư chúng sanh thoát hoạch tội báo, vị cửu chi gian hựu 

 đọa ác đạo. 

然諸眾生脫獲罪報。未久之間又墮惡道。

 (Nhưng các chúng sanh vừa được thoát khỏi tội báo, chẳng bao 

 lâu lại đọa vào ác đạo nữa.) 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 69

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Ðây chính là chỗ vua Diêm La có nghi vấn, là chuyện họ không  

thể hiểu, nên họ nói ra. Những chúng sanh này thoát khỏi ác đạo,  “tội 

 báo”  tức là tam ác đạo, Thoát là thoát ly, Hoạch được thoát lìa tội báo. 

Nhưng  “vị cửu chi gian, hựu đọa ác đạo” , vị cửu nghĩa là rất ngắn tạm. 

Trong chú giải có nêu lên một thí dụ, nêu Ðịa Ngục Ðẳng Hoạt trong địa 

ngục,  Ðẳng  Hoạt  là  một  trong  tám  đại  địa  ngục.  Thọ  mạng  trong  địa 

ngục này giống như thọ mạng của Tứ Ðại Vương thiên, năm chục năm ở 

cõi  người  là  một ngày  trong  địa ngục, người  này  lìa  khỏi địa ngục  rồi 

đến cõi người, ở cõi người lại tạo tội nghiệp, cho dù sống được một trăm 

tuổi, sau khi chết đi lại quay trở về địa ngục, xem lại ở địa ngục mới trải 

qua hai ngày; một trăm năm ở cõi người chỉ bằng hai ngày ở địa ngục, 

họ đi rồi tại sao qua hai ngày liền trở về? Việc như vậy quá nhiều, quá 

nhiều.  Phần đông  những  cõi  ngạ quỷ,  quý  vị  đều biết,  một  ngày  ở  cõi 

quỷ bằng một tháng ở cõi người, người ta sống một năm thì ở cõi ngạ 

quỷ mới có mười hai ngày. 

Cho  nên  họ  thấy  những  người  này  tiếp  nhận  sự  dạy  dỗ  của  Ðịa 

Tạng Bồ Tát, Ðịa Tạng Bồ Tát khổ lòng mỏi miệng khuyên nhủ, [nếu] 

họ chịu giác ngộ, quay về, khi khởi lên một niệm quay về thì họ có thể 

thoát khỏi ác đạo, cho dù ở trong địa ngục A Tỳ cũng chẳng ngoại lệ. 

Chỉ cần bạn khởi một niệm hướng thiện, một niệm ấy liền siêu việt, cho 

nên chúng ta đừng coi thường một niệm này. Người thế gian chúng ta 

niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Ðộ cũng là một niệm này, một niệm lúc 

lâm chung nếu bạn niệm A Di Ðà Phật, bạn nghĩ về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới thì với một niệm ấy liền vãng sanh. Lúc bình thường dạy 

chúng  ta  niệm  Phật  là  huấn  luyện,  là  sợ  lúc  lâm  chung  quên  mất  một 

niệm  ấy,  một  niệm  đó  sai  lầm  thì  sẽ  hỏng  hết.  [Niệm  Phật  lúc]  bình 

thường  ví  như  luyện  binh,  một  niệm  cuối  cùng  lúc  lâm  chung  là  giao 

chiến, khi bạn tắt thở, bạn sanh vào cõi nào là dựa trên một niệm lúc lâm 

chung này, do đó chúng ta phải coi trọng một niệm này. Làm sao mới 

thực sự nắm chắc để cho một niệm này không bị mất? Nhất định phải 

biết  tu  phước.  Người  có  phước  báo,  phước  báo  chân  chánh  không  có 

nghĩa là hiện giờ có của cải, có địa vị, không phải vậy, phước báo đó là 

giả. Thực sự có phước báo thì lúc lâm chung không bị bệnh khổ, dự biết 

thời giờ đã đến, biết lúc nào mình ra đi, chẳng sanh bệnh, [đầu óc] sáng 

suốt  rõ  ràng,  đứng  mà  vãng  sanh,  ngồi  mà  vãng  sanh,  vô  cùng  tự  tại, 

người như vậy gọi là người có phước báo to lớn. 

Tại sao nói phước báo của người đó to lớn? Vì họ vĩnh viễn thoát 

ly luân hồi, sẽ chẳng tạo nghiệp lục đạo nữa. Nếu họ trở lại cõi người, 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 70

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

trở vào lục đạo thì họ [dùng thân phận] Bồ Tát, chẳng phải phàm phu 

nữa.  Họ  đến  thế  gian  tùy  loại  hóa  thân,  giống  như  những  quỷ  vương 

Diêm La cũng hóa thân đến, họ đến để cứu khổ cứu nạn, giúp đỡ những 

chúng sanh đang chịu khổ nạn, tuyệt đối chẳng tạo nghiệp thọ báo. Như 

vậy gọi là có phước báo to lớn, đó là phước báo thực sự, chúng ta nhất 

định phải thấy rõ ràng, rành rẽ. Thế nên [chúng ta] không nên mong cầu 

những phước báo hữu lậu của thế gian, chúng ta phải tu phước báo vô 

lậu, như vậy mới là một người thực sự có trí huệ, thực sự hiểu rõ, trong 

nhà Phật gọi là người chân chánh giác ngộ. Ðây là hiện tượng họ nhìn 

thấy nên thưa hỏi đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Thật ra những chuyện này, 

đâu phải là họ chẳng biết, như vậy gọi là đã biết mà cứ hỏi, hỏi để đức 

Phật nói ra cho mọi người đều tin tưởng. Nếu Bồ Tát nói ra, quỷ vương 

nói ra, lòng tin của mọi người cũng chẳng đủ nên phải thỉnh Phật giảng 

nói. Do đó cách hỏi này thuộc về  “Cách hỏi để lợi lạc hữu tình” , không

phải là họ không biết, họ hỏi thay chúng sanh, chúng ta nhất định phải 

học việc này. Muốn Phật pháp được hoằng dương rộng rãi, muốn Phật 

pháp trụ lâu dài trong thế gian thì nhất định phải biết nêu câu hỏi thay 

cho chúng sanh. 

 Thế Tôn, thị Ðịa Tạng Bồ Tát ký hữu như thị bất khả tư nghị 

 thần  lực,  vân  hà  chúng  sanh  nhi  bất  y  chỉ  thiện  đạo  vĩnh  thủ  giải 

 thoát, duy nguyện Thế Tôn vị ngã giải thuyết. 

世尊。是地藏菩薩既有如是不可思議神力。云何眾生

而不依止善道永取解脫。唯願世尊為我解說。

 (Bạch Thế Tôn, Bồ Tát Ðịa Tạng đã có thần lực bất khả tư nghì 

 như thế, cớ sao chúng sanh chẳng chịu nương về thiện đạo để được giải 

 thoát mãi mãi? Cúi xin Thế Tôn dạy rõ việc đó cho chúng con.) 

Ðây đích thật là nghi hoặc lớn lao của chúng ta, các Ngài rất từ bi 

nêu  câu  hỏi  thay  chúng ta.  Trí  huệ, từ  bi,  thần thông,  đạo lực  của  Ðịa 

Tạng Bồ Tát cùng chư Phật Như Lai chẳng khác gì, điều này chúng ta 

phải biết. Số học trò của Ðịa Tạng Bồ Tát đã thành Phật rồi không thể 

tính biết được, chẳng có cách chi tính nổi, vị thầy này còn trụ ở địa vị Bồ 

Tát,  đây  là  từ  bi  đến  cùng  cực.  Tại  sao  cứ  trụ  ở  địa  vị  Bồ  Tát,  chẳng 

dùng địa vị của Phật để độ chúng sanh? Ðiểm này mọi người nhất định 

phải biết, Phật là sư đạo, pháp thế gian và xuất thế gian nhất định phải 

tôn sư trọng đạo. Cho nên “chỉ nghe nói [học trò] đến học chứ chưa bao 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 28

 71

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giờ nghe ông thầy đi dạy”, chỉ có bạn đi đến đâu cầu học, chẳng nói thầy 

giáo đến để dạy cho bạn, chẳng có đạo lý đó. Nói cách khác, dùng thân 

phận của Phật để độ chúng sanh có nhiều việc bất tiện, không thể chủ 

động đi giáo hóa chúng sanh, cũng không thể nói là không có người mời 

đức Phật bèn nói, nhất định phải có người thỉnh, nhất định phải để cho 

người ta tôn trọng pháp, tôn trọng học thuật thì thầy giáo mới có thể dạy. 

Thân phận Bồ Tát thì không giống vậy, Bồ Tát là thân phận bạn đồng 

học, bạn lớp đàn anh nên giống như trong kinh Vô Lượng Thọ có nói 

“làm người bạn không mời”, đó là Bồ Tát. Phật thì không thể, cho nên 

Phật phải thoái lui đến địa vị Bồ Tát thì mới có thể rộng độ chúng sanh. 

Trí huệ, thần thông, đạo lực của Ðịa Tạng Bồ Tát đích thật chẳng 

khác gì với chư Như Lai, tại sao những chúng sanh này không nghe lời? 

Không tuân theo lời dạy của Bồ Tát  “vĩnh thủ giải thoát” . Nói thật ra 

chúng ta thấy những tôn giáo khác trên thế gian, cho đến thấy Nhất Quán 

Ðạo 18, kinh điển của Nhất Quán Ðạo, trong đó cũng khuyên người niệm 

A Di Ðà Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới để được giải thoát 

vĩnh viễn, ở trong đó cũng có khuyên người niệm Quán Thế Âm Bồ Tát 

hòng tiêu tai miễn nạn, tại sao người ta không chịu nghe theo? Chúng ta 

nói  một  cách  chung  chung  là  nghiệp  chướng  tập  khí  quá  nặng,  cũng 

nghĩa  là  tham-sân-si,  vọng  tưởng  quá  nặng,  chẳng  buông  xuống  nổi. 

Bên  trong  có  phiền  não  tập  khí  [tích  lũy]  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay,  bên 

ngoài lại bị dụ dỗ bởi ngũ dục lục trần, hiện nay trong ngũ dục lục trần 

lại cộng thêm yêu ma quỷ quái, sức mạnh càng tăng thêm. Thế nên vừa 

thoát ra khỏi địa ngục sanh đến cõi người chưa được bao lâu lại bị mê 

hoặc, lại tạo tội nghiệp, rồi đọa lạc trở lại. Chẳng phải là Ðịa Tạng Bồ 

Tát  không  có  năng  lực  này,  mà  vì  chúng  sanh  không  chịu  nghe  lời, 

chẳng thể y giáo phụng hành, nên mới chuốc lấy những khổ nạn này. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 29 (Số 14-12-29) 

18 Một giáo phái có nguồn gốc từ Trung Quốc Đại Lục, hiện nay là một giáo phái rất 

phát triển ở Đài Loan. Danh xưng Nhất Quán Đạo có từ năm 1886, đời Thanh Đức 

Tông, khởi thủy từ vùng Sơn Đông, sau đó được truyền đi nhiều nơi. Nhất Quán Đạo 

dung  hợp  năm  tôn  giáo:  Nho  giáo,  Phật  giáo,  Đạo  giáo,  Thiên  Chúa  giáo,  và  Hồi 

giáo. Vị thần chính được tôn thờ gọi là Minh Minh Thượng Đế. Họ thường tiếp xúc 

với các loại quỷ thần bằng cách phù loan. Các buổi lễ tiếp đón tín đồ mới đều được 

diễn ra trong vòng bí mật, họ thường bắt tín đồ không được tiết lộ những gì họ đã 

tuyên thệ!. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 72

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Xin mở kinh, quyển trung, trang một trăm lẻ hai, bắt đầu xem từ 

hàng thứ hai: 

 Phật cáo Diêm La thiên tử: Nam Diêm Phù Đề chúng sanh, kỳ 

 tánh cang cường nan điều nan phục. 

佛告閻羅天子。南閻浮提眾生。其性剛強難調難伏。

 (Ðức  Phật  bảo  Diêm  La  thiên  tử:  Chúng  sanh  trong  cõi  Nam 

 Diêm Phù Ðề tánh tình cang cường, khó điều khó phục.) 

Đức Thế Tôn trả lời vua Diêm La, nói rõ tại sao Địa Tạng Bồ Tát 

giáo hóa chúng sanh ở thế gian, chúng sanh tiếp nhận sự giáo hóa của 

Địa  Tạng  Bồ  Tát  có  thể  thoát  ly  cõi  khổ,  nhưng  sau  một  thời  gian  rất 

ngắn họ lại đọa vào ác đạo; lý do là vì  “tánh tình cang cường” , chữ tánh 

ở đây là tập tánh, chẳng phải là bổn tánh. Trong sách nhà Nho chúng ta 

thấy Mạnh Tử nói “tánh thiện”, Tuân Tử nói “tánh người là ác”, hai cách 

nói này đều là hai cực đoan nhưng cũng có đạo lý. Còn Khổng Phu Tử 

chẳng nói giống họ, theo  Khổng  Tử thì  tánh người chẳng thiện,  chẳng 

ác, cho nên kiến giải của thánh nhân đích thật chẳng giống hiền nhân, 

Ngài nói “tánh tương cận, tập tương viễn”, tương cận là nói mọi người 

đều giống nhau, chẳng thiện chẳng ác, đó là tương cận; nói thiện ác đều 

là nói về tập tánh, chẳng phải bổn tánh, chúng ta phải hiểu rõ điểm này. 

Tập tánh cũng giống như trong nhà Phật nói những hạt giống của tập khí 

chứa đựng trong A Lại Da Thức, có cả thiện lẫn ác. Thiện cũng là ác, tại 

sao? Đó chẳng phải là bổn tánh. Trong nhà Phật, đặc biệt là trong Đại 

Thừa Phật pháp nói về thiện, tiêu chuẩn của thiện là tự tánh, [những gì] 

trong tự tánh vốn sẵn có là thiện, cho nên chữ thiện này chẳng phải chữ 

thiện  trong  thiện-ác;  chữ  thiện  trong  thiện-ác  cũng  chẳng  phải  thiện, 

chúng ta phải hiểu rõ. 

Nói đến chúng sanh trong lục đạo, Diêm Phù Đề có thể bao gồm 

lục đạo. Trong lục đạo, tại sao họ không thể thoát ra khỏi luân hồi? Tại 

sao không thể siêu việt tam giới? Vì tập khí từ vô lượng kiếp đến nay 

quá sâu, quá nặng. Trong kinh đức Phật nói với chúng ta hết thảy những 

chúng sanh hữu tình này xả thân xong rồi thọ sanh, chúng ta gọi là đầu 

thai nhận quả báo, đây là đạo lý gì? Đức Phật nói tập khí nào mạnh thì 

lôi đi trước. Mỗi chúng sanh có đầy đủ tập khí của mười pháp giới, cho 

dù chúng sanh trong địa ngục cũng có hạt giống Phật, nhưng tại sao họ 

không thể làm Phật? Tuy họ có hạt giống Phật, sức mạnh của hạt giống 

này yếu ớt, sức mạnh của tham-sân-si phiền não mạnh mẽ, hạt giống nào 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 73

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mạnh thì thọ báo trước, bởi vậy nên họ mới đọa ác đạo. Đức Phật nói rõ 

nguyên nhân, chúng ta hãy bình tĩnh suy nghĩ thì sẽ thấy đích thật là như 

vậy. Chúng sanh trong lục đạo  “khó điều, khó phục” , điều là hòa giải, 

hòa thuận, [việc này] thật chẳng dễ, phục là hàng phục tập khí tham-sân-

si, tương đối không dễ dàng. Đây là đã nói rõ nguyên nhân. 

 Thị đại Bồ Tát ư bách thiên kiếp đầu đầu cứu bạt. 

是大菩薩於百千劫頭頭救拔。

 (Ðại Bồ Tát đây trong trăm ngàn kiếp đã từng cứu vớt.) 

Câu  “thị đại Bồ Tát”  là chỉ Địa Tạng Bồ Tát, thật ra Địa Tạng Bồ 

Tát trong vô lượng kiếp qua chưa từng rời khỏi lục đạo. Lục đạo là chỗ 

khổ nhất của hết thảy chúng sanh, nhất là tam đồ: Địa ngục, ngạ quỷ, súc 

sanh, Địa Tạng Bồ Tát chẳng lìa khỏi những chỗ này. Ngài cũng giống 

như đức Phật Thích Ca Mâu Ni dùng trăm ngàn ức hóa thân  “đầu đầu 

 cứu bạt” . Địa Tạng Bồ Tát hóa ra thân gì? Không nhất định, tùy loại hóa 

thân.  Chúng  ta  trong  một  đời  đã  gặp  Địa  Tạng  Bồ  Tát  chưa?  Thường 

thường gặp Địa Tạng Bồ Tát, nhưng chúng ta không thể nhận biết. Khi 

chúng  ta  khởi  một  niệm  ác,  muốn  làm  một  chuyện  xấu,  có  người  đến 

khuyên chúng ta, đến dẫn dắt chúng ta, người ấy chính là hóa thân của 

Địa Tạng Bồ Tát, chúng ta đâu biết? Cho nên Địa Tạng Bồ Tát chẳng lúc 

nào là không có mặt, nơi nào cũng có. Ngài khuyên chúng ta, chúng ta 

có thể tin theo không? Chịu nghe theo không? Không nhất định, cho nên 

vẫn gây tạo tội nghiệp như cũ. 

Chúng ta phải biết chân tướng sự thật này, hết thảy chư Phật, Bồ 

Tát hóa thân đều chẳng nhất định, phía trước tôi đã nêu thí dụ nói rõ cảm 

ứng đều thường chỉ trong vòng sát-na, chỉ trong phút chốc. Chư Phật, Bồ 

Tát mượn người xung quanh chúng ta, quý vị biết quỷ thần có thể nhập 

vào thân người ta, mọi người đều biết, [vậy thì] không lẽ Phật, Bồ Tát 

chẳng thể nhập vào thân người ta sao? Phật, Bồ Tát nhập vào thân người 

ta thì đó là hóa thân của Phật, Bồ Tát, trong khoảng vài phút đó mượn 

thân thể của người, hoặc của vật, cả y báo và chánh báo đều được, chỉ 

cần có thể xúc động bạn, làm bạn giác ngộ, làm cho bạn quay đầu, thì đó 

đều là Phật, Bồ Tát. Khi yêu ma quỷ quái nhập vào thân thì đều giúp bạn 

làm ác, họ thấy bạn làm ác thì họ vui; họ thấy bạn làm ác thì họ khen 

ngợi. Đó là yêu ma quỷ quái, chẳng phải là Phật, Bồ Tát. Cho nên chúng 

ta hiểu đạo lý này, biết những chân tướng sự thật này, những gì nói trong 

kinh Hoa Nghiêm còn sai được sao? Chỉ có một mình ta là phàm phu, 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 74

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ngoài  mình  ra  tất  cả  đều  là  chư  Phật,  Bồ  Tát  hóa  thân  thị  hiện  để  độ 

mình, độ cho một mình tôi - một chúng sanh ương ngạnh khó giáo hóa 

này.  Bất  luận  là  người  thiện,  người  ác,  trong  thuận  cảnh  hay  nghịch 

cảnh, hết thảy đều là hóa thân của chư Phật, Bồ Tát. Nếu bạn có thể quán 

như vậy, có thể quay đầu trở lại, thì thực sự quay đầu là bến bờ, đời này 

đương  nhiên  chúng  ta  có  thể  được  độ.  Câu  kinh  văn  trong  đoạn  trên 

chính là nói về việc này. 

 Như thị chúng sanh tảo lịnh giải thoát. 

如是眾生早令解脫。

 (Những chúng sanh đó, làm cho họ sớm được giải thoát.) 

Đây là kỳ vọng của chư Phật, Bồ Tát đối với hết thảy chúng sanh, 

hy vọng hết thảy chúng sanh sớm một ngày được độ. Giải thoát tức là 

được độ, Giải là giải trừ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, giải trừ phiền 

não tập khí của bạn; Thoát là thoát ly lục đạo luân hồi, thoát ly biển khổ 

sanh  tử.  Đây  là  kỳ  vọng  của  chư  Phật,  Bồ  Tát  đối  với  hết  thảy  chúng 

sanh. 

 Thị tội báo nhân nãi chí đọa đại ác thú, Bồ Tát dĩ phương tiện 

 lực bạt xuất căn bản nghiệp duyên, nhi khiển ngộ túc thế chi sự. 

是罪報人乃至墮大惡趣。菩薩以方便力拔出根本業緣

。而遣悟宿世之事。

 (Những người bị tội báo cho đến bị đọa vào đường đại ác, Bồ Tát 

 dùng sức phương tiện nhổ sạch cội gốc nghiệp duyên, làm cho họ hiểu 

 được các việc đời trước.) 

 “Tội báo nhân”  là chỉ lục đạo chúng sanh. Nhìn từ mắt người giác 

ngộ  th́  trong  lục  đạo,  người  cõi  trời  cũng  là  người  có  tội  báo.  Không 

những  lục  đạo  là  tội  báo,  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  chúng  ta  thấy  đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói những người Tiểu Thừa cũng là tội báo. Tiêu 

chuẩn của Ngài là kiến tánh, minh tâm kiến tánh thì mới là người thực sự 

bình thường, chưa kiến tánh đều là tội báo. Do đó có thể biết y theo tiêu 

chuẩn của kinh Hoa Nghiêm, y theo tiêu chuẩn của kinh này, kinh này 

và kinh Hoa Nghiêm chẳng khác, chúng sanh trong thập pháp giới đều là 

tội báo.  “Nãi chí đọa đại ác thú” , câu này chuyên chỉ tam đồ, trong thập 

pháp giới thì ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh là đại ác thú. Cho nên chúng ta 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 75

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mới biết đối tượng độ hóa chúng sanh của Địa Tạng Bồ Tát, phạm vi bao 

gồm cả thập pháp giới, trong thập pháp giới đều có ứng hóa thân của Địa 

Tạng Bồ Tát.  “Bồ Tát dĩ phương tiện lực” , phương tiện lực đã được nói 

ở phía trước rất nhiều, được giải thích rất rõ ràng. 

 “Bạt xuất căn bản nghiệp duyên” , Bồ Tát dùng phương pháp gì 

để cứu vớt chúng sanh khổ nạn? Chúng ta nhất định phải biết việc này. 

Bồ Tát chẳng dùng thần thông, thần thông chẳng cứu nổi chúng sanh; Bồ 

Tát  dùng  giáo  học,  khuyên  dạy;  chúng  sanh  tạo  tội  nghiệp  thì  họ  nhất 

định phải thọ quả báo, Phật, Bồ Tát không thể chịu thay họ. Nếu Phật, 

Bồ Tát có khả năng chịu khổ báo thay hết thảy chúng sanh, Ngài đại từ 

đại bi thì đã thay chúng ta chịu rồi, chúng ta còn phải tu hành làm chi 

nữa? Chẳng cần nữa. Nhà Phật nói Lý với bạn, chẳng giống như các tôn 

giáo, [tôn giáo] nói bạn tin thì sẽ được cứu, nhà Phật thì không nói vậy; 

bạn tin Phật thì bạn cũng không được cứu; bạn tin Bồ Tát, kính Bồ Tát, 

lạy Bồ Tát thì bạn cũng không thể được cứu. Làm sao mới được cứu? 

Bạn phải quay đầu (sửa sai đổi mới) thì bạn sẽ được cứu. Phật dạy chúng 

ta đạo lý này; tại sao bạn bị mê hoặc? Bạn tạo tội nghiệp như thế nào? 

Bạn thọ khổ báo như thế nào? Đức Phật nói những chuyện này rõ ràng, 

rành rẽ cho bạn để bạn hiểu rõ, giác ngộ. Sau khi hiểu rõ, bạn có thể dứt 

hết  thảy  việc  ác,  tu  hết  thảy  việc  thiện,  đó  là  đã  được  độ!  Trong  kinh 

điển chúng ta đã thấy rất nhiều, chúng sanh trong địa ngục vừa khởi một 

niệm sám hối, vừa sanh một tâm niệm thiện, thì họ bèn thoát khỏi địa 

ngục.  Do đó  có  thể thấy  cho dù tội nghiệp  cực nặng,  chỉ cần khởi lên 

một thiện niệm nhỏ thì liền phá vỡ địa ngục, bèn siêu sanh. Ở cõi người 

thì một niệm thiện nhỏ bé này không đủ, cõi người là cõi thiện ác lẫn 

lộn, một niệm thiện nhỏ này thực sự chẳng đủ. Tại sao trong địa ngục 

một niệm thiện nhỏ lại quý như vậy? Địa ngục là cõi thuần ác, một niệm 

thiện nhỏ như vậy là hy hữu phi thường, vô cùng khó được, vật gì cũng 

quý ở chỗ hiếm hoi, ít có. Chúng sanh trong địa ngục rất khó sanh được 

một niệm thiện, thực sự là chẳng dễ, đây là chỗ khác nhau giữa các pháp 

giới, thiện ác quả báo chẳng giống nhau. 



Chúng  ta  từ  chỗ  này  quan  sát,  Phật  pháp  là  [phương  pháp]  giáo 

hóa, dạy dỗ chúng sanh. Chúng sanh tiếp nhận sự dạy dỗ của Phật, Bồ 

Tát, sau khi giác ngộ thì có thể biến đổi cơ thể vật chất, có thể biến đổi 

hạnh  nghiệp  ác  báo.  Câu  sau  đây  có  thể  nói  là  nội  dung  của  giáo  học 

Phật pháp, Phật dạy chúng sanh những gì?  “Khiến cho chúng sanh biết 

 sự việc đời quá khứ” , mức thấp nhất là Phật dạy chúng ta biết nhân quả 

ba đời, khẳng định quả báo thiện ác. Thiện nhân thì nhất định sẽ được 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 76

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thiện quả, ác nhân thì nhất định sẽ bị ác báo, nhân duyên quả báo tơ hào 

chẳng  sai,  đây  là  nhân  quả  rất  cạn  cợt.  Nhân  quả  sâu  hơn,  đây  là  như 

kinh  Đại  Thừa  nói   “Niệm  Phật  là  nhân,thành  Phật  là  quả” ,  bởi  vậy 

chúng ta biết đức Phật giảng kinh thuyết pháp cho hết thảy chúng sanh 

trong  thập  pháp  giới,  chẳng  qua  là  giúp  mọi  người  khai  ngộ  mà  thôi. 

 “Khai  thị  ngộ  nhập” ,  bốn  chữ  này  trong  kinh  Pháp  Hoa  nói  rõ  cương 

lãnh của chư Phật Như Lai giáo hóa hết thảy chúng sanh, một câu nói 

bèn nói rõ ra. Khai thị có cạn sâu, rộng hẹp khác nhau, ngộ nhập cũng 

như vậy. Xem tiếp kinh văn: 

 Tự  thị  Diêm  Phù  chúng  sanh kết ác  tập  trọng, toàn xuất  toàn 

 nhập lao tư Bồ Tát, cửu kinh kiếp số nhi tác độ thoát. 

自是閻浮眾生結惡習重。旋出旋入勞斯菩薩。久經劫

數而作度脫。

 (Nhưng  vì  chúng  sanh  trong  cõi  Diêm  Phù  Ðề  kết  ác  tập  nặng, 

 vừa ra khỏi lại trở vào, làm nhọc cho Bồ Tát phải trải qua nhiều số kiếp 

 để độ thoát.) 

 “Tự  thị”   chỉ  những  chúng  sanh  trong  lục  đạo.  Họ   “kết  ác  tập 

 trọng” , Kết nghĩa là như người thế gian chúng ta thường nói “tổng kết, 

quy kết”. Chẳng phải tạo ác chỉ một đời mà thôi, nhiều đời nhiều kiếp từ 

vô lượng kiếp tổng kết tập khí ác. Ác nói tóm lại tức là tham-sân-si tam 

độc, hết thảy tất cả ác nghiệp đều sanh khởi, phát triển từ ba độc này, 

đương nhiên sẽ phải tùy nghiệp thọ báo. Tập là tập khí, tập khí nặng vô 

cùng. Thế nên trong ác đạo, đây chẳng phải nói lục đạo, tam thiện đạo và 

tam ác đạo  “toàn xuất toàn nhập” , xuất nghĩa là thoát lìa tam ác đạo, 

bạn  sanh  vào  tam  thiện  đạo.  Ngày  nay  chúng  ta  được  thân  người,  cõi 


trời, cõi người, và Tu La được kể là tam thiện đạo; địa ngục, ngạ quỷ, 

súc  sanh  là  tam  ác  đạo.  “Toàn  xuất”   nghĩa  là  thoát  khỏi  tam  ác  đạo, 

 “toàn nhập”  là trở về tam ác đạo, toàn nghĩa là rất nhanh. Nói thật ra sau 

khi đọa tam ác đạo thì thoát khỏi chẳng dễ, trong kinh nói  rất rõ ràng, 

đạo lý này rất sâu rộng, kinh điển Đại Thừa cũng nói rất nhiều. Bồ Tát 

giáo hóa chúng sanh trong tam ác đạo, chư vị nhất định phải biết, nếu 

chúng sanh này, chúng sanh đọa trong ác đạo chẳng đầy đủ thiện căn, 

phước  đức,  nhân  duyên  thì  chư  Phật,  Bồ  Tát  trong  ác  đạo  cũng  chẳng 

làm gì được vì chúng sanh chẳng tiếp nhận, chẳng chịu nghe lời. Hiện 

tượng này chẳng khó hiểu, tại sao vậy? Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong 

thế gian chúng ta, cõi người thù thắng hơn cõi súc sanh quá nhiều, chư 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 77

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật,  Bồ  Tát  đau  lòng,  rát  miệng  thị  hiện  ở  tại  thế  gian,  bạn  hãy  xem 

những người trong thế gian này, có mấy ai chịu tin tưởng? 

Phật giáo từ khi đức  Phật Thích Ca Mâu Ni bắt  đầu, nếu dùng  

cách tính của người ngoại quốc cũng hơn hai ngàn năm trăm năm, từng 

đời truyền trao tiếp nối. Những thiện tri thức tại gia, xuất gia, mọi người 

đều biết có rất nhiều vị thân phận được tiết lộ là chư Phật, Bồ Tát ứng 

hóa tái lai. Trong lịch sử có ghi Vĩnh Minh Diên Thọ là A Di Đà Phật tái 

lai,  đại  sư  Thiện  Đạo  cũng  là  A  Di  Đà  Phật  tái  lai,  đại  sư  Trí  Giả  là 

Thích Ca Mâu Ni Phật tái lai, Hàn Sơn, Thập Đắc chư vị đều biết chính 

là Văn Thù, Phổ Hiền tái lai, thời cận đại pháp sư Ấn Quang là Đại Thế 

Chí Bồ Tát tái lai, đây là những vị có thân phận được tiết lộ. Còn những 

vị không tiết lộ thân phận không biết là bao nhiêu người. Các Ngài thị 

hiện ở thế gian này chẳng có mảy may vì mình, hết thảy đều vì chúng 

sanh, vì Phật pháp trụ thế lâu dài, có bao nhiêu người tin tưởng? Ngày 

nay nhân khẩu thế giới, báo ngày hôm qua đăng, hai ngàn năm sau người 

trên thế giới đã tới sáu mươi ức. Trong số sáu mươi ức người này có bao 

nhiêu người gặp được Phật pháp? Hiện nay là thời Mạt Pháp, Phật pháp 

cũng  có  giả  mạo,  không  những  phẩm  vật  thương  mại  có  đồ  giả,  trong 

Phật pháp cũng có đồ giả, có mấy ai gặp được Phật pháp chân chánh? 

Cho  dù  gặp  được  Phật  pháp  chân  chánh,  bạn  có  tin  được  hay  không? 

Như vậy lại loại bớt thêm rất nhiều người. Sau khi bạn tin xong, bạn có 

thể hiểu rõ được không? Sau khi hiểu rõ, bạn có thể y giáo phụng hành 

hay không? Nói cho bạn biết từng tầng, loại bớt đi từng tầng, người còn 

sót lại e rằng không đến một trăm người. Ở cõi người, Phật, Bồ Tát giáo 

hóa chúng sanh đã khó khăn như vậy, huống chi là trong ác đạo! Trong 

ác  đạo,  đức  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  không  biết  khó  khăn  hơn  cõi 

người gấp bao nhiều lần, việc tốt như vầy mà họ không tin tưởng thì đâu 

có cách chi khác? [Vì] họ chẳng chịu tiếp nhận. 

Cho dù trong thời kỳ hoàng kim của Phật giáo Trung Quốc, triều 

Tùy, Đường, số cao tăng đại đức, trưởng giả cư sĩ có thể nói là rất nhiều, 

trong Cao Tăng Truyện, Cư Sĩ Truyện chúng ta biết được, nhưng nếu so 

sánh với toàn bộ số người [trên thế giới] thì cũng là quá ít. Trong lịch sử 

Trung Quốc có thể nói pháp duyên thù thắng nhất là Thiền Tông Lục Tổ 

đại  sư  Huệ  Năng,  lúc  Ngài  còn  tại  thế,  số  người  theo  học  với  Ngài, 

chúng ta thống kê đại khái chắc cũng có một vạn người, số người thường 

ở gần Ngài cũng có một, hai ngàn người. Nhưng thực sự thành tựu, trong 

Đàn Kinh có ghi số người thực sự được độ là bốn mươi ba người, còn 

những  kẻ  khác  tuy  tiếp  nhận  sự  giáo  huấn  của  Ngài,  nhưng  vẫn  phải 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 78

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 “toàn  xuất  toàn  nhập” ,  thực  sự  siêu  việt  lục  đạo  chỉ  có  bốn  mươi  ba 

người, do đó bạn mới biết việc này rất khó, chẳng phải dễ đâu. Lời Phật 

nói chẳng sai  “Tánh tình chúng sanh trong cõi Nam Diêm Phù Đề ương 

 ngạnh, khó điều phục” . Chúng ta suy nghĩ cặn kẽ, hãy nghĩ thử xem, sau 

đó đừng nhìn kẻ khác, chỉ nghĩ về mình, chính mình có phải cũng  “khó

 điều khó phục”  hay chăng? Trong đời này chúng ta có thể được độ hay 

không? Do đó mới biết pháp môn Tịnh Tông vô cùng quý báu, được hết 

thảy chư Phật tán thán, là có đạo lý vậy. 

Tham  Thiền  nếu  chẳng  phải  là  người  thượng  căn  thì  chẳng  thể 

khai ngộ, chẳng thể kiến tánh, nếu không kiến tánh thì vẫn phải  “toàn

 xuất toàn nhập” , vẫn phải làm chuyện này; nói cách khác bạn sẽ chẳng 

thể thoát khỏi lục đạo luân hồi. Bạn có thể được thiền định, người được 

thiền định tương đối nhiều, bạn có thể sanh lên cõi trời Dục Giới, Sắc 

Giới, cao nhất là sanh đến trời Vô Sắc Giới. Sanh đến cõi trời Vô Sắc 

Giới  thì  cũng  chẳng  thể  tránh  khỏi  quả  báo  trong  tam  đồ.  Trong  kinh 

giảng rất rõ ràng, người ở Tứ Thiền thiên, Tứ Không thiên sau khi mạng 

chung đều đọa địa ngục, sau khi đọa địa ngục thì thọ mạng [ở địa ngục] 

còn dài hơn thọ mạng ở Tứ Không thiên. Đây là lời nói trong kinh Địa 

Tạng, thọ mạng người ở cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng là tám vạn 

đại kiếp, kinh Địa Tạng nói thọ mạng trong địa ngục là vô lượng kiếp, 

chẳng phải tám vạn, tám vạn so với vô lượng kiếp thì chẳng thấm vào 

đâu. Bạn nghĩ coi chuyện này phiền phức biết mấy, chúng ta hãy bình 

tĩnh suy nghĩ, chuyện này bày trước mặt đáng sợ dường nào! Đường đi 

trước mắt chúng ta phải chọn lựa ra sao là quyết định tại giờ phút này. 

Sau  đó  bạn  mới  biết  công  đức  của  Niệm  Phật  Đường  bao  lớn, 

phiền não tập khí của người căn tánh trung hạ chúng ta rất nặng, chính 

mình đích thật không có khả năng đoạn phiền não, chẳng có khả năng 

hàng phục tập khí của mình, phải làm sao đây? Niệm Phật Đường là một 

lò  đúc  vàng,  là  một  xưởng  luyện  thép.  Khi  bạn  thực  sự  giác  ngộ  rồi, 

bước vào Niệm Phật Đường, thì thật thà niệm vài năm, niệm đến tự mình 

chắc chắn vãng sanh, vậy thì bạn đã đi đúng đường. So với quả báo của 

người  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  trong  Tông  Môn  còn  thù 

thắng hơn nhiều. Địa vị của người minh tâm kiến tánh trong Tông Môn 

là  gì?  Là  bậc  Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo.  Trong  Niệm  Phật  Đường  vãng 

sanh bất thoái thành Phật, đến Cực Lạc thế giới là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát, vậy thì làm sao sánh bằng! A Duy Việt Trí Bồ Tát là Thất Địa trở 

lên, minh tâm kiến tánh mới là Sơ Trụ, công đức lợi ích này chúng ta 

phải giác ngộ. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 79

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Nhưng  người  học  Phật  mà  có  cơ  hội  gặp  được  pháp  môn  Niệm 

Phật cũng chẳng nhiều, cho dù đã gặp được cũng chẳng làm được đúng 

như  pháp.  Chính  vì  nguyên  nhân  này  nên  chúng  tôi  khuyến  khích  các 

bạn đồng tu niệm Phật ở khắp nơi nếu có cơ duyên nên đến Cư Sĩ Lâm ở 

Tân Gia Ba coi thử, chúng tôi cũng chẳng dám nói rằng chúng tôi làm 

đúng  như  pháp, nhưng  chúng  tôi tận  tâm  tận  lực làm,  có  thể giúp  cho 

mọi  người  tham  khảo,  chúng  tôi  tiếp  nhận  đề  nghị  của  mọi  người. 

Nguyện  vọng  của  mỗi  người  trong  đạo  tràng  này  là  không  ngừng  cải 

tiến, hy vọng Niệm Phật Đường có thể làm đến tận thiện tận mỹ, đúng 

như  lý  như  pháp.  Do  đó  chúng  tôi  mở  rộng,  chẳng  đóng  kín,  bất  cứ 

người nào đề ra ý kiến chúng tôi đều tham khảo rất thận trọng, chỉ cần là 

ý kiến tốt thì chúng tôi đều tiếp nhận. 

Ở đây nói  “lao tư Bồ Tát” , Bồ Tát ở đây là chỉ Địa Tạng Bồ Tát, 

và cũng có thể chỉ hết thảy chư Phật, Bồ Tát.  “Cửu kinh kiếp số, nhi tác 

 độ  thoát” ,  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  Bồ  Tát  chẳng  nhọc  chẳng  chán. 

Trong kinh điển, Phật cũng có thí dụ, thí dụ rất hay. Tâm nhẫn nại của 

Bồ Tát độ chúng sanh cũng giống như nông phu trồng cây ăn trái vậy, 

mỗi  ngày  hái  trái  cây  trong  vườn,  trái  nào  chín  rồi  thì  hái  trước,  chưa 

chín thì đợi thêm vài ngày. Do đó chư Phật, Bồ Tát độ chúng sanh trong 

lục đạo, độ chúng sanh căn tánh chín muồi trước, kinh Di Đà nói  “chẳng 

 thể  dùng  ít  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  được  sanh  cõi  ấy” ; khi

thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  đều  đầy  đủ,  chín  muồi  hết  [thì  mới 

được độ]. Thiện căn là gì? Khi tiếp xúc đến pháp môn này có thể tin, có 

thể  hiểu,  đây  là  thiện  căn.  Phước  đức  là  gì?  Có  thể  làm  theo,  có  thể 

chứng  được,  đây  là  phước  đức.  Tông  Tịnh  Độ  nói  chứng  tức  là  vãng 

sanh.  Họ  chịu  niệm  Phật  nên  thực  sự  vãng  sanh,  đó  là  chứng  quả  rồi. 

Nhân duyên tức là gặp được chánh pháp, gặp được thiện tri thức, đồng 

tham đạo hữu tốt, đây là duyên phận. Đây là ví như cây trái trong vườn 

đã  chín  rồi,  chín  thì  hái  trước,  chưa  chín  thì  Phật,  Bồ  Tát  sẽ  chờ  đợi. 

Nhưng  phàm  là  chúng  sanh  căn  tánh  chín  muồi  đều  chẳng  phải  ngẫu 

nhiên, đều huân tu từ vô lượng kiếp đến nay mới thành thục, cơ duyên 

này vô cùng khó được, vô cùng hiếm có. 

Chúng ta xây dựng Niệm Phật Đường, hiện nay Niệm Phật Đường 

mỗi tuần niệm Phật chín mươi sáu giờ đồng hồ, mỗi ngày nghe kinh hai 

giờ; mỗi tuần có mười bốn giờ nghe kinh, chín mươi sáu giờ niệm Phật. 

Chúng tôi hy vọng Niệm Phật Đường này có thể vĩnh viễn giữ gìn lâu 

dài, giải hạnh tương ứng. Đồng tu vào Niệm Phật Đường đều có thể sanh 

tâm hoan hỷ, việc này đem lại niềm an ủi lớn lao cho chúng tôi, chúng 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 80

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tôi biết đã làm  đúng  như pháp.  Nếu không đúng như pháp  thì  khi  vào 

Niệm Phật Đường không thể sanh tâm hoan hỷ. Họ niệm được hoan hỷ 

thì một ngày nào đó chúng tôi tin tưởng họ sẽ thành tựu. Hiện tại có thể 

đạt được Niệm Phật Tam Muội, phần đông gọi là công phu thành phiến, 

pháp hỷ sung mãn, họ có thể đạt đến trình độ này thì nhất định sẽ được 

sanh  Tịnh  Độ.  Thời  gian  tu  học  trong  đời  này  phải  đoạn  dứt  ngoại 

duyên, điểm này rất quan trọng. 

Phàm người niệm Phật ở Niệm Phật Đường tương lai không thể 

vãng sanh, chẳng có nguyên nhân nào khác, chính là vì họ chẳng đoạn 

dứt ngoại duyên, trong tâm vừa niệm Phật vừa lo nghĩ những chuyện bên 

ngoài, đây là chướng ngại. Lúc lâm chung lại phan duyên đến cảnh giới 

bên ngoài, vậy thì sẽ  “thoạt ra thoạt vô”  nữa, vậy thì rất đáng tiếc. Phải 

tránh chướng ngại này, nhất định phải buông xuống hết thảy thân tâm, 

thế giới, bình thường chúng ta phải hạ công phu này, hết thảy đều phải 

buông  xuống,  đừng  ôm  chặt  vào  lòng  nữa.  Trong  tâm  chỉ  có  một  câu 

 “Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền tương lai nhất định thấy Phật” . Điểm 

này vô cùng quan trọng! Trong đời này của chúng ta, có thành tựu được 

hay không là quyết định ở tại chỗ này.  Nhất định phải biết nếu không 

buông xả được ngoại duyên thì đều là chướng ngại. 

Xin xem tiếp kinh văn, đây là Thế Tôn dùng thí dụ để nói: 

 “Thí  như  hữu  nhân  mê  thất  bổn  gia  ngộ  nhập  hiểm  đạo,  kỳ 

 hiểm đạo trung đa chư Dạ Xoa cập hổ lang sư tử, ngoan xà phúc hiết, 

 như thị mê nhân tại hiểm đạo trung, tu du19 chi gian tức tao chư độc”. 

譬如有人迷失本家誤入險道。其險道中多諸夜叉及虎

狼師子蚖蛇蝮蠍。如是迷人在險道中。須臾之間即遭諸毒

  (“Ví như  có người quên  mất nhà  mình, đi  lạc  vào  đường hiểm; 

 trong con đường hiểm đó có rất nhiều quỷ Dạ-xoa, cùng cọp, sói, sư tử, 

 rắn độc, bò cạp. Người mê muội đó ở trong đường hiểm chỉ chừng giây 

 lát là sẽ gặp các thứ độc”.) 

 “Thí như”   tức là thí dụ, nói một thí dụ như sau.  “Hữu nhân” , 

19 Tiếng Phạn là muhūrta, tiếng Pali là muhutta, dịch âm là Mâu Hô Lật Đa, nghĩa là 

thời gian rất ngắn, tạm thời. Câu Xá Luận quyển 12 ghi muhutta bằng 1/30 của một 

ngày một đêm, tương đương với 48 phút. Từ ngữ Tu Du nói đến trong kinh không 

nhất định là chỉ đoạn thời gian này, có khi được coi như “sát na”, nghĩa là một thời 

gian cực ngắn. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 81

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

người này tức là chúng sanh trong lục đạo,  “mê thất bổn gia” , bổn gia là 

chỉ tự tánh của chúng ta, mê mất bổn tánh.  “Ngộ nhập hiểm đạo” , chữ 

ngộ có nghĩa giống như chữ ngoa (bậy, sai trái), đi lạc vào đường hiểm, 

hiểm đạo chỉ lục đạo luân hồi, ở đây đặc biệt chỉ tam ác đạo. Thật ra nhà 

Phật  thường nói đường luân hồi hiểm  ác,  lời này  nói  rất  có lý,  tại  sao 

vậy?  Trong lục đạo đều có tà ác, từ cõi trời Sắc Giới trở lên thì đỡ hơn 

một chút, vì họ có công phu định lực, chúng ta thường gọi là “Định cộng 

Giới” 20, họ chẳng tạo ác. Tuy chẳng tạo ác, những hạt giống tập khí ác 

này từ vô lượng kiếp đến nay vẫn còn tồn tại, chẳng đoạn mất, chỉ nhờ 

công phu định lực nên khống chế nổi hạt giống tập khí ác, chẳng phát 

khởi mà thôi. Một khi định lực của họ mất đi, sức mạnh của tập khí ác 

còn mạnh y như cũ, sẽ bộc phát ngay lập tức, thế nên họ đọa ác đạo, đọa 

địa ngục. Phần đông chúng ta cũng hiểu đạo lý này, càng chèn ép ý niệm 

ác, chèn ép là tạm thời khống chế, một khi chèn ép không nổi, thì khi 

bộc phát sẽ rất đáng sợ! Cũng cùng một đạo lý, huống chi là ở trong tam 

đồ?. 

Cho nên chúng ta quan sát kỹ càng hiện tượng này, trạng huống 

hiện  nay  trong  xã  hội,  mọi  người  đều  hiểu  rõ.  Trong  xã  hội  hiện  nay 

những gì mắt chúng ta nhìn thấy, tai nghe, mũi ngửi, lưỡi nếm, sáu căn 

tiếp xúc cảnh giới bên ngoài chẳng phải là như trong kinh nói  “Dạ xoa, 

 hổ, sói, sư tử, rắn độc, bò cạp”  hay sao? Sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu 

trần có thứ nào chẳng độc? Có một loại nào chẳng hại cho pháp thân huệ 

mạng  của  mình?  Khắp  cả  cõi đất đều  [độc].  Trong kinh  Lăng  Nghiêm 

đức Phật nói thời đại ngày nay của chúng ta  “tà sư thuyết pháp như cát 

 sông Hằng” , tà sư chính là những thứ nói ở đây  “Dạ xoa, hổ, sói, sư tử, 

 rắn độc, bò cạp” , bề ngoài bạn nhìn thấy là hình dáng con người, nhưng 

trong tâm tràn đầy tham-sân-si-mạn. Chúng ta sinh sống trong hoàn cảnh 

như vậy, đây là  “đường hiểm” . 

 “Như thị mê nhân tại hiểm đạo trung, tu du chi gian tứ tao chư 

 độc” , tu du là rất ngắn tạm. Xã hội hiện nay dễ sợ, sáu bảy mươi năm về 

trước lúc chúng tôi còn trẻ, xã hội còn tương đối thuần phác, sáu căn tiếp 

xúc  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài  ô  nhiễm  rất  ít,  bạn  chẳng  nhìn  thấy, 

cũng chẳng nghe đến. Chúng tôi sanh trưởng ở miền quê, rất mộc mạc, 

mười  một  mười  hai  tuổi  vẫn  còn  ngây  thơ,  ngây  thơ  tức  là  chưa  hiểu 

chuyện  đời,  sanh  sống  trong  đại  thiên  nhiên.  Thời  gian  thơ  ấu  lúc  đó 

20 Theo A Tỳ Đàm Bà Sa Luận, quyển 13 và Câu Xá Luận quyển 14, hành nhân nhập 

sơ thiền, nhị thiền v.v…  do sức thiền định tự nhiên phát sanh giới thể có công năng 

phòng ngừa điều sai, ngăn dứt điều ác nên gọi là Định Cộng Giới . 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 82

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thực sự hạnh phúc, chẳng hiểu chuyện đời. Ở thời đại ấy, dân gian rất 

chú trọng các tiểu lễ, tiểu nghĩa, còn rất chăm chút [lễ nghĩa]. Hiện nay 

xã hội đã biến đổi, đừng nói về lúc trước, chỉ nói xã hội sáu mươi năm 

trước  thì  đã  là  một  trăm  tám  mươi  độ  khác  hẳn  với  xã  hội  hiện  nay. 

Hiện  nay  những  gì  sáu  căn  chúng  ta  tiếp  xúc  toàn  là  dụ  dỗ.  Cho  nên 

chúng ta quan sát con nít bây giờ, mới một hai tuổi đã hiểu chuyện, hiểu 

chuyện nghĩa là sao? Hết ngây thơ rồi. Nó biết giả bộ, biết chiều chuộng 

người lớn, lòng ngây thơ trong trắng chẳng còn nữa. Nó biết quan sát nét 

mặt để ứng phó với người lớn, thật là dễ sợ. Nó học được từ đâu? Chính 

là từ truyền hình. Còn chưa biết nói thì cả ngày từ sáng đến tối hai con 

mắt cứ nhìn chăm chăm vào máy truyền hình, nó đều học biết hết. Do đó 

hiện nay cha mẹ khó dạy dỗ con cái, tại sao vậy? Chúng nó hiểu biết quá 

nhiều. Máy truyền hình nói thật ra chẳng tốt lành gì cả, máy truyền hình 

là một dụng cụ rất tốt nhưng thật đáng tiếc là nội dung trong đó rất có 

hại. Chúng ta phải hiểu những Lý và Sự này; trong kinh nói, đặc biệt là 

xã hội hiện nay, chúng ta đọc tới kinh này, từng câu từng chữ đức Phật 

đích thật đã nói rõ trạng huống sinh hoạt hiện nay của chúng ta. Xin xem 

tiếp kinh văn: 

 Hữu nhất tri thức đa giải đại thuật, thiện cấm thị độc nãi cập 

 Dạ Xoa chư ác độc đẳng. 

有一知識多解大術。善禁是毒乃及夜叉諸惡毒等。

 (Có một vị tri thức hiểu nhiều phép thuật, khéo ngăn trừ thứ độc 

 đó, cho đến quỷ Dạ-xoa cùng các loài ác độc v.v...) 

 “Tri thức” , chúng ta gọi là thiện tri thức. Họ có trí huệ, có kiến 

thức,  họ  biết  hết  những  sự  hiểm  ác  trong  hoàn  cảnh  này,  vả  lại  họ  có 

phương pháp có thể giải độc. Khi bạn gặp những thứ độc hại này, họ có 

phương pháp giúp bạn giải độc.  “Đa giải đại thuật, thiện cấm thị độc, 

 nãi cập Dạ Xoa chư ác độc đẳng” .  “Dạ Xoa chư ác độc đẳng”  là những 

quyến  rũ  bên  ngoài,  bên  trong  có  tập  khí  ác:  Tham-sân-si-mạn,  bên 

ngoài lại có những quyến rũ này thì làm sao bạn không bị nạn cho được? 

Hiểm đạo chính là xã hội hiện nay của chúng ta, chỉ trong khoảnh khắc 

bạn liền gặp các thứ độc hại này, [bạn chắc chắn sẽ] bị trúng độc. Trúng 

độc xong tương lai quả báo sẽ ở trong ba đường ác, đây chắc chắn là sự 

thật. Chư Phật, Bồ Tát thị hiện trong thế gian, đoạn sau nói: 

 Hốt phùng mê nhân  dục  tiến  hiểm  đạo, nhi  ngữ  chi  ngôn:  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 83

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 “Đốt tai nam tử, vi hà sự cố nhi nhập thử lộ? Hữu hà dị thuật 

 năng chế chư độc? 

忽逢迷人欲進險道。而語之言。咄哉男子。為何事故 

而入此路。有何異術能制諸毒。

 (Chợt gặp người mê muội đang muốn đi vào đường hiểm, bèn vội 

 bảo rằng: “Này ông kia! Tại sao ông lại đi vào con đường này? Ông có 

 phép thuật lạ gì có thể ngăn trừ các thứ độc chăng?.) 

Vị tri thức ở đây chính là Địa Tạng Bồ Tát. Địa Tạng Bồ Tát có trí 

huệ, có đức năng, Ngài đích thật có khả năng đoạn dứt tham-sân-si, có 

khả năng phòng ngừa tà ác bên ngoài. Ngài gặp  “mê nhân” , người mê 

tức là những người tạo ác nghiệp trong lục đạo. Đã tạo ác nghiệp tham-

sân-si chính là  “muốn đi vào đường hiểm” , hiện nay bạn tạo nghiệp, quả 

báo  chưa  hiện  ra,  nhưng  quả  báo  sẽ  hiện  ra  rất  nhanh;  sau  khi  chết  đi 

nhất định sẽ đọa ác thú, đi vào đường hiểm. Bồ Tát thấy những người 

này nên cảnh cáo họ  “đốt tai”  nghĩa là quát mắng. Tiếp theo sau lại hỏi 

họ:  “Tại sao ông lại muốn đi đường này?”  Và cũng là nói vì duyên cớ gì 

mà ông lại tạo những ác nghiệp này? Những chuyện tạo ác nghiệp phía 

trước  đã  nói  rất  nhiều,  thật  ra  những  chuyện  này  chúng  ta  không  khó 

hiểu, có thể đó chính là đời sống hằng ngày của chúng ta, hết thảy những 

chuyện  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật.  Tại  sao  ông  phải  đi  đường  này? 

Đường  này  là  đường  dẫn  đến  tam  ác  đạo.  Trong  tâm  có  tham-sân-si-

mạn, lời nói hành động đều hại người lợi mình, bạn làm những việc này, 

chính là bạn muốn vào tam ác đạo. 

Bạn vào tam ác đạo,  “hữu hà dị thuật” ? Dị thuật là phương pháp, 

bạn có phương pháp gì có thể tránh những độc hại này? Đây không phải 

là chuyện phàm phu có thể làm được, Bồ Tát mới có thể làm được, vả lại 

Bồ Tát ở đây không phải là những Bồ Tát nhỏ, Bồ Tát nhỏ còn không 

làm nổi. Trong kinh nói Pháp Thân Đại Sĩ mới làm được. Các Ngài thị 

hiện trong lục đạo, “hòa quang đồng trần” cùng với những tà ác này. Bề 

ngoài hình như chẳng khác gì với công việc của những người này, nhưng 

tâm địa thực sự thanh tịnh từ bi; hành động của các Ngài là muốn giúp 

hết thảy chúng sanh giác ngộ, cho nên Ngài  “năng chế chư độc” . Vào

trong  cảnh giới ô nhiễm  này  nhưng  chẳng bị ô nhiễm,  hình  tướng  bên 

ngoài dường như bị ô nhiễm, thật ra trong tâm Ngài chẳng tiêm nhiễm 

mảy may, như vậy mới được. Phàm phu chẳng có khả năng này nên phải 

biết  tránh  xa.  Do  đó  người  tu  hành  thời  xưa,  tại  sao  đạo  tràng  thường 

được xây trong rừng núi, ở những chỗ chân người ít tới? Vậy tức là ngăn 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 84

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cách với xã hội. Nếu không ngăn cách, lục căn chúng ta tiếp xúc cảnh 

giới  bên  ngoài  không  thể  không  động  niệm,  không  khởi  lên  ác  niệm 

tham-sân-si. Thế nên người xưa xây đạo tràng nhất định phải xây trong 

núi  sâu,  làm  cho  bạn  đi  đến  đó  tương  đối  khó  khăn.  Khi  bạn  đến  đạo 

tràng, bạn nhất định là đi cầu pháp, nếu không có chuyện cần thiết thì 

bạn tuyệt đối sẽ chẳng đến đó, đúng như câu “chẳng có chuyện thì không 

bước đến điện Tam Bảo”, hoàn toàn ngăn cách [với thế giới bên ngoài] . 

Trong xã hội hiện nay thì khó khăn hơn, lúc trước đi đến tự viện 

tòng lâm ở Trung Quốc đại lục vô cùng khó khăn, hiện nay tất cả đều mở 

đường cho xe cộ có thể chạy tới, thậm chí nghe nói còn có xe cáp nên 

càng thuận tiện; trên núi cao vẫn có truyền hình, có chương trình [truyền 

hình]  vô  tuyến  điện.  Hồi  trước  là  muốn  ngăn  cách,  hiện  nay  không 

những không muốn ngăn cách mà còn tìm đủ mọi cách để tiếp xúc, đó là 

như Phật nói ở đây bạn  “hữu hà dị thuật, năng chế chư độc” (có phép

thuật lạ gì có thể ngăn trừ các thứ độc không?)  Hai câu này rất hiện thực 

đối với con người chúng ta hiện nay, chúng ta phải thường ghi nhớ tám 

chữ này, thường nhắc nhở chính mình, nếu không có khả năng này thì tốt 

hơn nên tránh xa. Đạo tràng chúng ta tuy mỗi tầng lầu có rất nhiều máy 

truyền hình, nhưng những máy truyền hình này chẳng nối liền với bên 

ngoài, chẳng coi được tin tức, chương trình bên ngoài. Đều là những tiết 

mục giảng kinh, niệm Phật trong nội bộ chúng ta; đạo tràng chúng ta có 

cách làm như vậy, chúng ta phải phòng ngừa từng giờ từng phút. Xem 

tiếp kinh văn: 

 Thị  mê  lộ  nhân  hốt  văn  thị  ngữ,  phương  tri  ác  đạo,  tức  tiện 

 thoái bộ cầu xuất thử lộ. 

是迷路人忽聞是語。方知險道。即便退步求出此路。

 (Người lạc đường chợt nghe lời ấy mới biết là đường nguy hiểm, 

 liền lùi lại, muốn ra khỏi con đường đó.) 

Đây là thí dụ chúng sanh nghe kinh, nghe pháp xong nên giác ngộ, 

biết tham-sân-si-mạn là chất độc gây ra bệnh tật của mình, biết ngũ dục 

lục trần bên ngoài là sự quyến rũ chẳng tốt đẹp, họ thực sự hiểu rõ, thực 

sự giác ngộ, mới biết đó là ác đạo. Khởi tâm động niệm tương ứng với 

tham-sân-si-mạn thì chắc chắn sẽ tạo nghiệp tam ác đạo. Ngày nay bạn 

tạo nhân ác đạo thì lẽ nào không chịu quả báo trong ác đạo? Phải hiểu sự 

thật này, đúng như câu trồng thiện nhân được thiện quả, tạo ác nhân nhất 

định phải thọ ác báo. Họ biết đây là ác đạo thì tự nhiên sẽ lùi bước.  “Cầu 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 85

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 xuất thử lộ”  nhất định phải đoạn dứt duyên ác. Đoạn ác tu thiện, đoạn 

dứt duyên ác, tăng thêm thiện duyên, thiện lực của mình, hy vọng ngay 

trong đời này lúc lâm chung thì hạt giống thiện chín muồi trước, được 

vậy thì bạn có thể vãng sanh về cõi thiện. Trong hết thảy nhân thiện, đức 

Phật nói với chúng ta niệm Phật là việc thiện hạng nhất, đặc biệt là niệm 

A Di Đà Phật, thiện nhất trong các việc thiện, chẳng có việc gì hơn việc 

này.  Niệm  Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả,  quả  báo  này  thù  thắng  vô 

cùng.  Đây  thực  sự  là  một  pháp  môn  đốn  siêu,  nghĩa  là  vượt  ngang  ra 

khỏi tam giới, tức sanh thành Phật, thành Phật ngay trong đời này. Nếu 

họ thực sự hiểu rõ, chân chánh giác ngộ thì họ sẽ quay đầu lại, đây cũng 

chứng minh thiện căn, phước đức, nhân duyên từ vô lượng kiếp của họ 

đã chín muồi. 

Nói thật ra hạng người như vậy chẳng nhiều, chúng ta coi có bao 

nhiêu người học Phật, người tu hành, tập khí còn chưa đoạn, chúng ta có 

thể  nhìn  thấy  rõ  ràng  khi  họ  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  trong  đời  sống 

hằng ngày. Họ vẫn còn tham-sân-si-mạn, và vẫn không coi niệm Phật là 

việc quan trọng nhất. Niệm Phật tốt nhưng họ để ở hạng nhì, hạng ba, 

vẫn coi danh văn lợi dưỡng là hạng nhất. Đời này họ có thành tựu hay 

không? Rất khó, quá khó! Rất khó thành tựu. Vậy là chứng tỏ thiện căn 

niệm Phật của họ chẳng mạnh lắm, sức mạnh của tập khí ác vô cùng lớn 

mạnh, đời này như đời quá khứ cũng kết duyên với A Di Đà Phật, nhưng 

đời này vẫn chẳng vãng sanh nổi. Muốn chân chánh vãng sanh là phải 

triệt để buông xuống. Bởi vậy chúng ta muôn vàn không thể coi thường 

những ông cụ, bà cụ, đừng coi thường họ chẳng biết chữ, chúng ta coi 

thường họ là người không có trí thức, coi họ rất nghèo hèn, chẳng có địa 

vị trong xã hội, chẳng ai coi trọng họ. Thường thì hạng người này đều 

thực sự đi làm Phật, họ thực sự đều buông xả. Chúng ta cứ tưởng mình 

thông minh, rất có tài năng, cuối cùng vẫn trôi lăn trong lục đạo luân hồi, 

vẫn  phải  đọa  ba  đường  ác.  Cho  nên  tu  đạo  thì  thật  thà  là  quý  nhất, 

chuyện  phiền  phức  của  chúng  ta  là  chẳng  chịu  thật  thà,  nghĩ  muốn 

nhường  bước  nhưng  chẳng  thoái  lui  hoàn  toàn,  muốn  thoát  ly  lục  đạo 

luân hồi nhưng vẫn chẳng xả bỏ chỗ này nổi, vẫn còn lưu luyến rất nhiều 

sự việc ở đây! 

Chính  vì  nguyên  nhân  như  vậy  nên  đức  Phật  mới  dạy  người  tu 

hành, răn dạy đệ tử  “lấy khổ làm thầy” , lời này rất có lý. Nếu chúng ta 

sống đời sống rất khổ thì sẽ không lưu luyến thế gian này. Đây là nói rõ 

 “giàu sang học đạo khó” , ở nơi đây bạn có vui sướng, có hưởng thụ nên 

bạn sẽ lưu luyến, chẳng buông xuống nổi, lối thoát của bạn sẽ khó khăn 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 86

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phi thường. Bạn hãy suy nghĩ cặn kẽ thì sẽ thấy đức Phật nói những lời 

ấy rất có lý. Chúng ta muốn thực sự buông bỏ tham-sân-si thì tự mình 

phải  làm  sao?  Phải  ngược  đãi  mình  một  chút;  vậy  là  một  người  sáng 

suốt, một người giác ngộ. Chúng ta xem cư sĩ Lý Mộc Nguyên là một 

tấm gương rất tốt, ông thường thường chịu đói, chúng ta đều nhìn thấy, 

tại  sao  vậy?  [Ông  nói:]  Tôi  muốn  ngược  đãi  tôi.  Khi  thân  thể  không 

khỏe, không tốt thì tôi không ăn cơm; ông cũng không đi khám bác sĩ, 

cũng  chẳng  uống  thuốc.  Thường  thường  sinh  sống  cực  khổ  nên  chẳng 

lưu luyến gì đối với thế gian này, đây là điều rất chính xác. 

Tôi theo học với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm, thầy Lý mỗi 

ngày ăn một bữa, sau khi người khác nhìn thấy thức ăn của thầy [sẽ hỏi] 

ăn như vậy thì làm sao ăn nổi? Thầy sống qua ngày như vậy, mấy chục 

năm cũng như  một ngày. Thầy tự nấu ăn, nồi và chén của Ngài chỉ là 

một, thầy dùng một cái chảo nhỏ có tay cầm [để làm nồi và chén]. Thầy 

là người tỉnh Sơn Đông, thường ăn mì, rất ít ăn đồ ăn, chỉ ăn vài cọng 

rau, thầy sống đời sống cực khổ như vậy. Nếu chư vị có cơ hội đến Đài 

Trung  thì  hãy  đến  Kỷ  Niệm  Quán  của  thầy  Lý  xem  thử,  trong  đó  có 

chưng bày các di vật của thầy. Quần áo của thầy đều được vá đi vá lại rất 

nhiều chỗ, thầy mặc quần áo rách. Ai vá cho thầy? Thầy tự vá. Người 

khác tuyệt đối sẽ chẳng vá cho thầy, nếu thầy đem quần áo nhờ người ta 

vá thì người ta nhất định sẽ bỏ vô thùng rác, mua quần áo mới cho thầy. 

Người ta cho thầy quần áo mới thì thầy liền cúng dường cho người khác, 

thầy  tu  phước  đấy.  Thầy  vô  cùng  tiết  kiệm,  chẳng  lãng  phí  những  vật 

dụng thường ngày tí nào. [Thật đúng là] Bồ Tát hiện thân thuyết pháp. 

Chúng ta thấy cư sĩ Lý Mộc Nguyên cũng là nhân vật hạng nhất ở đây. 

Bạn coi ông ta tự mình cũng rất tiết kiệm, nhưng đối với đại chúng thì 

rất rộng rãi, niệm niệm đều vì lợi ích của chúng sanh. Đây là việc chúng 

ta phải  cảnh  tỉnh,  phải  cảnh giác,  cực khổ  một  chút thì  tốt hơn.  Trong 

Giới Kinh thường nói  “Tỳ-kheo thường mang ba phần bệnh” , đó là bệnh 

gì? Không phải là kêu bạn giả bệnh, ba phần bệnh tức là ăn không no, 

mặc không ấm, là dạy bạn việc này. Từng giờ từng phút cảnh giác thế 

gian khổ, biết khổ mới có tâm muốn thoát ly, nếu bạn chẳng nếm mùi 

khổ thì sẽ quên mất ý niệm muốn thoát ly [thế giới này]. Xem tiếp kinh 

văn: 

 Thị thiện tri thức đề huề tiếp thủ dẫn xuất hiểm đạo, miễn chư  

 ác độc chí ư hảo đạo, linh đắc an lạc. 

是善知識提携接手引出險道。免諸惡毒至于好道。令 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 87

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

得安樂。

 (Thiện  Tri  Thức  ấy  nắm  tay  dìu  dắt,  dẫn  ra  khỏi  đường  hiểm, 

 tránh khỏi các sự ác độc, và đến con đường tốt lành, làm cho được an  

 lạc.) 

Đây là việc khó gặp được thiện tri thức, gặp được một người tốt, 

người tốt dạy bạn, giúp bạn, đây tức là  “đề huề tiếp thủ” , đưa tay ra kéo 

bạn, kéo bạn ra khỏi đường ác. Đường ác, tâm ác, miệng ác, hành động 

ác, đây tức là ác đạo; bạn tạo nghiệp của ác đạo, tương lai sẽ đọa tam ác 

đạo. Một khi đã đọa vào tam ác đạo thì rất khó được đề huề tiếp thủ, do 

đó tại sao đức Phật tiếp độ chúng sanh lại coi trọng cõi người? Cõi người 

là nơi bạn sắp đọa lạc nhưng chưa đọa lạc, bạn vẫn chưa bước vào cửa 

địa ngục, lúc này kéo bạn trở lại thì dễ, nếu đã bước vào [địa ngục] thì 

rất khó kéo ra, chẳng thể kéo nổi. Nếu lúc này mà khuyên bạn, bạn nghe 

rõ ràng, rành rẽ, giác ngộ xong, lập tức quay đầu, quay đầu là bến bờ. 

 “Đề huề tiếp thủ dẫn xuất”  đều chỉ kinh điển Đại Thừa, phải thường đọc 

tụng kinh điển Đại Thừa, phải thường thường giảng giải thảo luận, nhắc 

nhở đại chúng đoạn ác tu thiện, y giáo phụng hành, như vậy thì bạn mới 

quay đầu. Sau khi quay đầu thì bạn chắc chắn sẽ đến được cõi tốt, cõi tốt 

tức là cõi Phật, cõi Bồ Tát, đây thực sự là cõi tốt. Bạn có thể đạt được an 

lạc vĩnh hằng, hiện giờ tâm yên ổn, thân yên ổn, thân tâm yên ổn thì sẽ 

pháp hỷ sung mãn, bạn sẽ đạt được ngay bây giờ. Đây là nói người này 

đã quay đầu giác ngộ rồi. Chúng ta xem tiếp kinh văn: 

 Nhi  ngữ  chi  ngôn:  “Đốt  tai  mê  nhân  tự  kim  dĩ  hậu  vật  lý  thị 

 đạo, thử lộ nhập giả tốt nan đắc xuất phục tổn tánh mạng”. Thị mê lộ 

 nhân diệc sanh cảm trọng. 

而語之言。咄哉迷人自今已後勿履是道。此路入者卒

難得出復損性命。是迷路人亦生感重。

 (Rồi bảo rằng: “Này người lạc đường! Từ nay về sau chớ đi vào 

 con đường đó nữa. Ai mà vào con đường đó ắt khó ra được, lại còn bị 

 tổn tánh mạng!” Người lạc đường đó cũng sanh lòng cảm trọng.) 

Kêu họ quay đầu, thấy họ đã quay đầu, lại cảnh giác họ, nhắc nhở 

họ, từ nay về sau không được tái phạm, nhất định phải nghiêm trì giới 

luật. Giới luật của chúng ta chẳng nói rất cao, cao quá thì chẳng dùng 

được [vì] làm không nổi, mức thấp nhất thì ít nhất cũng là ngũ giới thập 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 88

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thiện. Trong Quán Kinh dạy chúng ta Tịnh Nghiệp Tam Phước, trình độ 

thấp  nhất  phải  là   “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm 

 chẳng sát hại, tu thập thiện nghiệp” . Nếu bạn lìa khỏi ác đạo, tu thiện 

đạo, đó là  “Thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi” , 

cho đến  “Phát Bồ Đề tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến 

 tấn hành giả” , hành Bồ Tát đạo. Từ trong ác đạo quay đầu trở lại chuyển 

đến Bồ Tát đạo, đây là cõi tốt, được vậy bạn sẽ yên vui. Phải từng giờ 

từng phút ghi nhớ lời cảnh giác của Bồ Tát, tuyệt đối không được đi vào 

đường cũ.  “Thử lộ nhập giả”  đây là nói tam ác đạo, nếu bạn đi vào con 

đường này thì bạn sẽ rất khó thoát ra.  “Phục tổn tánh mạng”  tánh mạng 

là  chỉ  pháp  thân  huệ  mạng,  nghiêm  trọng  đến  làm  hại  pháp  thân  huệ 

mạng. Người này được Phật, Bồ Tát răn dạy, sau khi giác ngộ vô cùng 

cảm  kích  Phật,  Bồ  Tát, và cũng tôn kính phi thường, thực sự có thể  y 

giáo phụng hành. 

 Lâm biệt chi thời, tri thức hựu ngôn: “Nhược kiến thân tri cập 

 chư lộ nhân nhược nam nhược nữ, ngôn ư thử lộ đa chư độc ác, táng 

 thất tánh mạng, vô lịnh thị chúng tự thủ kỳ tử”. 

臨別之時。知識又言。若見親知及諸路人若男若女。

言於此路多諸毒惡。喪失性命。無令是眾自取其死。

 (Lúc từ biệt nhau, vị tri thức lại nói thêm: “Nếu gặp người thân 

 quen, cùng những người đi đường hoặc trai hoặc gái, thì hãy bảo với họ 

 rằng  con  đường  đó  có  nhiều  sự  ác  độc,  [vào  đó  có  thể]  mất  cả  tánh 

 mạng, đừng để cho những người ấy tự vào chỗ chết”.) 

Kinh văn đến chỗ này toàn là thí dụ. Lúc thiện tri thức từ biệt với 

kẻ ấy, lại đặc biệt căn dặn rằng kẻ ấy đã hiểu rõ rồi, đã quay trở về, rất 

tốt! Bạn phải giúp đỡ kẻ khác, thân thích, bạn bè, “tri” là bạn bè, thân 

quyến bạn bè của bạn, bạn tri giao, đây là những người gần gũi bạn nhất. 

 “Cập chư lộ nhân”  là những người bạn không quen biết. Nói cách khác 

chỉ cần gặp người đi vào tam ác đạo, khi bạn gặp thì nên khuyên họ. Bất 

luận là nam hay nữ, bạn nên nói với họ con đường này  “có nhiều việc 

 ác,  độc,  đánh  mất  tánh  mạng” ,  đây  là  sự  thật,  chẳng  giả  dối  tí  nào. 

Tham- sân-si là bệnh độc nghiêm trọng nhất, lục đạo tam đồ là do chúng 

biến hiện ra. Trong đời chúng ta thường thường có bệnh khổ, tại sao con 

người sanh bệnh? Tại vì trong tâm bạn có ba thứ bệnh độc nên bạn mới 

sanh  bệnh.  Nếu  trong  tâm  bạn  chẳng  có  tam  độc  này,  thì  bạn  làm  sao 

sanh bệnh được?  Bên trong  có bệnh độc,  bên ngoài có  tà  nhiễm,  danh 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 89

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần là tà nhiễm, bên trong kết hợp với bên 

ngoài thì bạn làm sao không sanh bệnh cho được? Bệnh phát sanh từ chỗ 

này  vậy.  Nếu  tâm  bạn  thanh  tịnh  thì  thân  sẽ  thanh  tịnh,  cảnh  giới  sẽ 

thanh tịnh, làm sao sanh bệnh cho được? 

Chúng ta thấy ở đây có chẳng ít người niệm Phật vãng sanh, cư sĩ 

Lý Mộc Nguyên đã từng báo cáo, rất nhiều đồng tu vãng sanh đều biết 

trước ngày  giờ  vãng  sanh,  chẳng sanh bệnh, đứng  mà  vãng sanh, ngồi 

mà  vãng  sanh,  vãng  sanh  vô  cùng  thong  dong,  vô  cùng  tự  tại,  nguyên 

nhân  là  gì?  Họ  đã  đoạn dứt tam  độc  phiền não bên trong, đây  là  công 

phu niệm Phật đắc lực. Niệm Phật đến lúc tham-sân-si dứt hết, niệm dứt 

thị phi, nhân ngã, ngũ dục lục trần, nên họ có được quả báo thù thắng 

như vậy. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, chúng ta đã nhìn thấy sự thật 

này rất nhiều. Hiện nay quan trọng nhất là chính mình, chúng ta có thể 

đoạn  dứt  tham-sân-si  tam  độc  hay  không?  Có  thể  tương  lai  vãng  sanh 

được tự tại như họ không? Họ có thể làm được thì tại sao chúng ta làm 

không được.  Phải  thường suy  nghĩ,  chuyện  này  chẳng  vì  ngoại  duyên, 

hoàn toàn ở tại chính mình. Việc này chư Phật, Bồ Tát không thể giúp 

được, chư Phật, Bồ Tát giúp mình chỉ là khai thị, kinh điển chính là lời 

khai thị, dạy rõ những chân tướng sự thật này cho chúng ta. Làm thế nào 

sửa  đổi  tâm  lý,  chuyển  đổi  cảnh  giới,  đây  là  chuyện  của  chúng  ta. 

Chúng ta phải giác ngộ, phải khế nhập vào cảnh giới, nhập tức là sửa đổi 

tâm lý, sửa đổi cảnh giới, lợi ích hiện tại là thân tâm được khỏe mạnh. 

 “Vô  lịnh  thị  chúng  tự  thủ  kỳ  tử”   đây  là  đại  từ  đại  bi,  nhìn  thấy 

chúng sanh tạo ác nghiệp, không thể không nói, không thể không khuyên 

nhủ. Thuyết pháp, khuyên nhủ cũng cần có duyên phận, người giác ngộ 

biết được. Duyên phận này, nếu có khả năng thì xây đạo tràng, đây là 

duyên phận. Chư vị nghĩ xem nếu Tân Gia Ba chẳng có đạo tràng Cư Sĩ 

Lâm này, chẳng có đạo tràng Tịnh Tông Học Hội thì chúng ta sẽ chẳng 

có  duyên.  Còn  phải  biết  cách  thỉnh  mời,  phải  quen  biết  thiện  tri  thức, 

chúng ta biết thì mời họ đến chỗ này giảng kinh thuyết pháp, dạy chúng 

ta tu hành; phải có người mời, nếu không ai mời thì thiện tri thức chẳng 

tự đến. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện thành Phật, người thế gian 

chúng  ta  chẳng  có  người  nhận  biết  được,  chẳng  có  người  mời  Ngài. 

Trong tình trạng như vậy thì đức Phật Thích Ca sẽ nhập Niết Bàn, chỉ có 

thể ra đi. May nhờ có người ở cõi trời Tịnh Cư nhìn thấy, Trời Tịnh Cư 

ở cõi Tứ Thiền, người ở Ngũ Bất Hoàn thiên nhìn thấy, nhìn thấy đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện thành đạo dưới gốc cây Bồ Đề, họ bèn 

xuống đây thay chúng ta khải thỉnh. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 90

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Câu  “vô lịnh thị chúng tự thủ kỳ tử”  tức là khuyên chúng ta nên 

thay  mặt  những  người  mê  này  lễ  thỉnh,  thỉnh  pháp.  Hiện  nay  phương 

thức thỉnh pháp rất nhiều, chúng ta có thể lợi dụng phương tiện khoa học 

kỹ thuật tối tân. Thời quá khứ thực sự là rất khó khăn, nơi chốn giảng 

kinh có hạn, có thể dung nạp số lượng đại chúng cũng có hạn. Ngay cả 

ba, bốn mươi năm trước những thiết bị khuếch âm cũng vô cùng sơ sài, 

thật là chẳng dễ. Hiện nay chúng ta lợi dụng khoa học kỹ thuật tân tiến 

nên  rất  thuận  tiện.  Đặc  biệt  là  chúng  ta  lợi  dụng  mạng  lưới  điện  toán, 

chúng ta biết thế kỷ hai mươi mốt nhất định sẽ bước vào thời đại mạng 

lưới điện toán, mọi người đều nhìn thấy rõ ràng. Tôi tin tưởng máy điện 

toán tương lai sẽ mỏng, sẽ nhỏ hơn cuốn sách trong tay chúng ta, có thể 

máy điện toán nhỏ có thể bỏ vào túi của quý vị, bạn có thể lợi dụng thiết 

bị này để thâu nhận thông tin toàn thế giới, đây là xu hướng nhất định. 

Đây là việc tương lai ai cũng chẳng tách lìa, sẽ là vật cần dùng trong đời 

sống của bạn, nên người hiện đại không thể không học [sử dụng] máy 

điện não, không thể không có hiểu biết về điện não. 

Chúng  ta  lợi  dụng  phương  tiện  này  để  truyền  bá,  cho  nên  hiện 

trường giảng kinh lớn nhỏ chẳng thành vấn đề, thính chúng nhiều ít cũng 

chẳng quan trọng, chúng ta truyền bá đi khắp thế giới cùng lúc, ở bất cứ 

nơi đâu bạn chỉ cần bấm vài cái nút thì bạn liền có thể nghe được. Qua 

vài  ngày  nữa  màn  ảnh  này  của  chúng  ta  cũng  sẽ  được  phát  ra,  chẳng 

khác  gì  với  màn  ảnh  trên  TV  của  bạn.  Cho  nên  khuynh  hướng  dùng 

mạng lưới điện toán để truyền thông, chúng ta tin tưởng tương lai sẽ thay 

thế  máy  truyền  hình,  tiền vốn  của  máy  truyền  hình quá  cao, nhất  định 

[mạng lưới điện toán] sẽ thay thế truyền hình, máy truyền hình sẽ bị đào 

thải. Hiện nay chúng ta làm công việc này rất dễ dàng, chúng ta nói cho 

họ biết địa chỉ trên mạng là được, liền có thể giới thiệu Phật pháp cho 

họ. Nói rõ sự tốt lành, lợi ích của Phật pháp, nói với họ vào địa chỉ trên 

mạng này tìm xem những thông tin về Phật pháp. Chẳng giống khi trước 

phải  mất  rất  nhiều  công  sức,  thật  chẳng  thuận  tiện,  hiện  nay  làm  việc 

hoằng pháp lợi sanh thuận tiện hơn nhiều. 

Nhưng tự mình phải hết lòng tu học, phải làm một gương tốt cho 

người ta coi. Nếu không, khi bạn giới thiệu cho họ, [họ sẽ hỏi] Phật pháp 

tốt như vậy tại sao chính bạn lại không tu? Lòng tin của người ta sẽ mất 

đi. Tự mình bạn phải chân tu, tự mình phải làm một tấm gương tốt, làm 

cho người ta nhìn thấy bạn liền sanh lòng ngưỡng mộ, sanh tâm hoan hỷ, 

vậy thì họ mới tin tưởng, điều này vô cùng quan trọng! Thế nên chúng ta 

giới  thiệu  Phật  pháp  cho  người  ta,  trước  hết  phải  chuẩn  bị  hình  tượng 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 91

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật pháp cho tốt đẹp, làm cho chiêu bài tốt đẹp, có bao bì đẹp đẽ, sáng 

sủa làm cho người ta vừa nhìn liền ưa thích, đây là việc rất quan trọng. 

Đó là tự mình phải y giáo phụng hành, phải có được thành tích trong sự 

tu  học  của  mình,  được  vậy  thì  khi  chúng  ta  giới  thiệu  cho  người  ta, 

người ta mới tin tưởng. Chúng ta đích thật từ trong chỗ độc, chỗ ác quay 

đầu trở lại, đạt được thiện lợi chân thật, làm cho họ nhận thấy rõ ràng thì 

họ  mới  tin  tưởng;  khi  họ  có  thể  quay  đầu  thì  chúng  ta  mới  thâu  được 

hiệu quả. Xem tiếp kinh văn, đây là “pháp hợp”, kết hợp thí dụ nói trên 

với lời dạy của Bồ Tát: 

 Thị cố Địa Tạng Bồ Tát cụ đại từ bi cứu bạt tội khổ chúng sanh. 

 Sanh nhân thiên trung lịnh thọ diệu lạc, thị chư tội chúng tri nghiệp 

 đạo khổ, thoát đắc xuất ly vĩnh bất tái lịch. 

是故地藏菩薩具大慈悲救拔罪苦眾生。生天人中令受

妙樂。是諸罪眾知業道苦。脫得出離永不再歷。

 (Thế  nên  Bồ  Tát  Ðịa  Tạng đầy  đủ  đức đại  từ bi, cứu  vớt những 

 chúng  sanh  mắc  tội  khổ,  khiến  cho  họ  được  sanh  trong  cõi  trời,  cõi 

 người, hưởng sự vui sướng vi diệu. Những kẻ có tội đó biết rõ sự khổ 

 trong nghiệp đạo rồi, khi đã được ra khỏi, vĩnh viễn chẳng trở vào nữa.) 

Chữ Tái (載), ngày nay chúng ta không viết chữ này, chữ Tái thời 

xưa với chữ Tái (再) trong chữ tái lai, là đồng âm, đồng nghĩa. Đây là nói 

trong bản văn này, Địa Tạng Bồ Tát đại từ đại bi, cứu vớt những chúng 

sanh  chịu  tội  khổ  trong  tam  đồ  lục  đạo,  thoát  khỏi  ác  đạo  rồi  đến  cõi 

người, cõi trời; sự vui trong cõi trời người so với tam ác đạo thì thật là sự 

vui  sướng  vi  diệu.  Ngày  nay  chúng  ta  được  thân  người  [nên  chúng  ta 

biết] những việc ở cõi người thọ nhận đích thật là khổ. Đặc biệt là xã hội 

ngày nay, nửa thế kỷ gần đây, chúng ta cảm thấy mỗi năm khổ hơn năm 

trước. Xã hội thời xưa đích thật [yên vui hơn bây giờ] nếu chúng ta so 

sánh kỹ càng, người thời xưa hưởng thụ thực sự là  “thọ diệu lạc” . Nhân

khẩu thời xưa chẳng nhiều như hiện nay, cuối triều Thanh đầu thời Dân 

Quốc  nhân  khẩu  Trung  Quốc  thời  đó  thống  kê  là  bốn  vạn  vạn  người, 

[nghĩa là] bốn ức, ngày nay là mười ba ức. Nhân khẩu ít thì xã hội đơn 

thuần, phong tục thuần phát, nhân tâm đôn hậu, xã hội như vậy thật đáng 

hoài niệm. 

Xã hội ngày nay là gì? Nếu là người hiểu rõ ràng thì sẽ chẳng hoài 

niệm xã hội hiện nay. Đích thật là như thánh hiền thế gian, xuất thế gian 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 29

 92

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nói thời thế đại loạn, thiên hạ đại loạn, hoàn toàn đi lệch ra ngoài quỹ 

đạo. Nhân sự thoát khỏi quỹ đạo, quỹ đạo tức là luân thường đạo đức, là 

quỹ đạo của nhân sự. Con người thoát ra khỏi quỹ đạo luân thường thì 

địa cầu cũng chẳng bình thường nữa, hoàn cảnh cư trú của chúng ta xảy 

ra tai biến khác thường. Ngày nay mọi người cảm thấy rất rõ rệt khí hậu 

khác thường, chẳng bình thường. Căn cứ theo sự ghi chép từ đó đến giờ 

thì sẽ thấy vô cùng rõ ràng, khí hậu trên toàn thế giới có sự biến hóa to 

lớn. Chư vị phải biết sự thay đổi này ảnh hưởng rất lớn, ảnh hưởng đời 

sống của chúng ta, ảnh hưởng sự canh tác của nông dân tức là ảnh hưởng 

đến sự sản xuất của nông sản, trực tiếp ảnh hưởng đến thức ăn, quần áo, 

cư trú, hành động trong đời sống chúng ta, do đó bạn mới hiểu được đây 

là thời thế đại loạn. Tại sao lại tạo thành hiện tượng này? Người xưa nói 

“lỗi do không đọc sách thánh hiền”, đạo lý là ở chỗ này. Sách thánh hiền 

là giáo dục, nói đến rốt ráo tức là giáo dục hoàn toàn thất bại, tạo nên 

hiện tượng đại loạn ngày nay, đời sống của chúng ta khổ chẳng nói nổi. 

Ngày nay bạn hưởng thụ niềm vui của ngũ dục lục trần, niềm vui này là 

gì? Nói thật ra niềm vui này cũng giống như hút thuốc phiện, chẳng phải 

là niềm vui thực sự, hậu quả chẳng lường được, quý vị hãy bình tĩnh suy 

nghĩ lời tôi nói thì sẽ hiểu. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 30 (Số 14-12-30) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang một trăm mười, kinh 

văn phía trước có nêu một thí dụ, thí dụ rất cạn cợt, dễ hiểu, kinh văn 

phía sau là pháp hợp, hợp lại đoạn thí dụ này. Xin xem kinh văn, hàng 

thứ nhất: 

 Thị cố Địa Tạng Bồ Tát cụ đại từ bi cứu bạt  tội  khổ  chúng 

 sanh,  sanh  nhân  thiên  trung  lịnh  thọ  diệu  lạc,  thị  chư  tội  chúng  tri 

 nghiệp đạo khổ, thoát đắc xuất ly vĩnh bất tái lịch. 

是故地藏菩薩具大慈悲救拔罪苦眾生。生天人中令受

妙樂。是諸罪眾知業道苦。脫得出離永不再歷。

 (Thế  nên  Bồ  Tát  Ðịa  Tạng đầy  đủ  đức đại  từ bi, cứu  vớt những 

 chúng  sanh  mắc  tội  khổ,  khiến  cho  họ  được  sanh  trong  cõi  trời,  cõi 

 người, hưởng sự vui sướng vi diệu.  Những kẻ có tội đó biết rõ sự khổ 

 trong nghiệp đạo rồi, khi đã được ra khỏi, vĩnh viễn chẳng trở vào nữa.) 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 93

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Đọc đoạn văn này xong chúng ta phải nên cảnh tỉnh, phòng bị. Bồ 

Tát khuyên răn hết thảy chúng sanh trong ác đạo, làm cho họ giác ngộ, 

sám  hối,  quay  đầu.  Phàm  là  ai  trong  ác  đạo  có  thể  sanh  lên  một  niệm 

sám  hối  chân  thật  thì  có  thể  thoát  ra  khỏi  ác  đạo  liền,  chúng  ta  thấy 

những  sự  việc  này  [được  ghi  chép]  trong  kinh  điển  rất  nhiều.  Có  rất 

nhiều đồng tu coi xong nhưng không thể tin tưởng, cứ cho rằng cả đời 

tạo rất nhiều tội nghiệp, đọa vào ác đạo thì rất khó thoát ra, trong kinh 

này cũng nói đọa vào ác đạo rất khó thoát khỏi. Tại sao một niệm chân 

thật sám hối thì họ thoát ra khỏi rất dễ dàng? Nói thật ra chính là chúng 

sanh tạo ác nghiệp thật rất khó khởi lên một niệm chân thành sám hối 

[cho dù] nhỏ bé, đạo lý là như vậy. Họ có thể dấy khởi một niệm, họ thật 

sám hối, chẳng phải giả, thực sự quay đầu. Ngạn ngữ đời xưa ở Trung 

Quốc có nói “lãng tử quay đầu, vàng cũng không đổi”, một khi họ quay 

về thì họ là người tốt nhất trong các người tốt, vô cùng hiếm hoi! Vấn đề 

là họ ở trong ác đạo. Trong cõi người chúng ta có được bao nhiêu người 

sanh lên một niệm chân tâm [sám hối] quay về? Đầu óc của con người 

tỉnh táo hơn đầu óc của chúng sanh trong tam ác đạo rất nhiều. Chúng ta 

cũng có thể nói theo cách này, trong thập pháp giới càng lên cao thì đầu 

óc càng tỉnh táo, càng không mê; càng đi xuống thì càng mê hoặc, càng 

không tỉnh táo, ở cõi địa ngục thì mê đến cùng cực. Trong hoàn cảnh ấy, 

họ muốn sanh một tâm niệm thanh tịnh, một tâm niệm sám hối thì bạn 

phải biết đó là hy hữu, khó được biết mấy. Bởi vậy Phật mới nói rất khó 

thoát ra khỏi ác đạo, đạo lý là như vậy. Cùng một đạo lý, tại sao chúng ta 

đọa  lạc  trong  luân  hồi,  vô  lượng  kiếp  đến  nay  đời  đời  kiếp  kiếp  đều 

chẳng thoát ra khỏi lục đạo luân hồi, nguyên nhân là gì? [Từ đây] bạn 

mới biết một niệm chân tâm sám hối ấy khó phát khởi vô cùng, đạo lý là 

như vậy. 

Phàm thánh thực sự chỉ cách nhau ở một niệm, một niệm giác thì 

siêu phàm nhập thánh, một niệm mê thì vĩnh viễn đọa trong luân hồi, chỉ 

ở trong vòng một niệm mà thôi. Phật, Bồ Tát cứu độ chúng sanh chẳng 

có gì khác ngoài việc khuyên chúng sanh khởi một niệm giác, khởi một 

niệm giác này họ liền siêu sanh. Siêu sanh đến cảnh giới gì? Vậy thì phải 

coi mức độ giác ngộ của họ. Nếu là triệt để giác ngộ, từ địa ngục liền có 

thể thành Phật, bạn tin không? Chúng ta đọc kinh Vô Lượng Thọ thì sẽ 

tin,  bốn  mươi  tám  nguyện  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  có  thể  làm  cho 

chúng sanh trong chín pháp giới bình đẳng thành Phật, đây là điểm thù 

thắng của pháp môn này, công đức lợi ích của pháp môn này không thể 

nghĩ bàn. Nếu Phật không thể dạy cho chúng sanh trong địa ngục lập tức 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 94

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thành Phật thì trí huệ, khả năng của Phật đáng để cho chúng ta hoài nghi, 

Phật còn chuyện gì không thể làm được nữa chăng? Đức Phật thực sự có 

thể làm được, vấn đề là chúng sanh trong địa ngục có chịu hợp tác hay 

không?  Nếu  không  chịu  hợp  tác,  không  chịu  tin  tưởng,  không  chịu  y 

giáo  phụng  hành  thì  Phật  cũng  chẳng  có  cách  chi.  Đây  không  phải  là 

năng  lực  của  Phật  không  đủ,  mà  là  đối  phương  có  chướng  ngại,  có 

nghiệp chướng. Mọi người hiểu rõ đạo lý này xong thì mới biết chân tâm 

rất đáng quý. Ngày nay chúng ta trong xã hội, bạn đã học Phật rồi, như 

thế nào gọi là học Phật? Bạn thực sự học Phật hay học giả. Thực sự học 

Phật  thì  chẳng  có  gì  khác,  phải  dùng  chân  tâm,  chẳng  lừa  gạt  mình, 

chẳng lừa gạt chúng sanh, bạn dùng chân tâm. Nếu còn tự gạt mình và 

gạt người, một ngày bạn niệm mười vạn câu Phật hiệu cũng không dùng 

được, đúng như cổ đức có nói “Hét bể cổ họng cũng luống công”. Chúng 

ta bước vào Niệm Phật Đường có bao nhiêu người đạt được nhất tâm, 

bao  nhiêu người  có  thể  vãng  sanh  phẩm  với  vị  cao,  phải  coi người  ấy 

dùng tâm gì. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới bốn cõi, ba bậc, 

chín phẩm, bạn sanh vào phẩm nào cũng xem bạn dùng tâm gì. Nếu bạn 

dùng tâm chân thành rốt ráo viên mãn thì bạn nhất định sẽ sanh đến Thật 

Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  thượng  phẩm  thượng  sanh.  Chư  vị  phải  biết, 

Thật Báo Độ thượng phẩm thượng sanh, đến đó bèn làm Phật, bèn thành 

Phật. Do đó phải coi mức độ trong chân tâm của bạn. 

Chân tâm còn có sai khác nữa ư? Có chứ, làm sao không sai khác 

được! Kinh Hoa Nghiêm nói về bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân Đại Sĩ 

đều dùng chân tâm, dùng chân tâm nhiều ít chẳng đồng đều. Chỉ dùng 

một ít, dùng một chút chân tâm, thì đó là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát; thêm 

một chút nữa thì đó là Nhị Trụ Bồ Tát. Do đó rốt ráo viên mãn chân tâm 

thì  bạn  sẽ  ở  quả  vị  Phật,  quả  địa  Như  Lai.  Trong  chân  tâm  của  Đẳng 

Giác Bồ Tát còn xen tạp một phẩm vọng, bốn mươi mốt phẩm hư vọng 

này gọi là Vô Minh, bốn mươi mốt phẩm vô minh, Ngài còn một phần 

vô minh chưa đoạn thì vẫn chưa viên mãn. Cho nên việc này hoàn toàn 

phải coi chúng ta dùng chân tâm hết bao nhiêu phần. Khi hiểu được đạo 

lý này, sự thật này thì tại sao không hoàn toàn dùng chân tâm? Chúng ta 

tận  lực  dùng  tâm  chân  thành  để  cư  xử  với  người,  dùng  đức  báo  đức, 

dùng đức báo oán, đó là Bồ Tát đạo. Quên ơn phụ nghĩa, dùng oán báo 

oán, đó là ác đạo chúng sanh, trong lục đạo chẳng phải là tam thiện đạo 

mà là tam ác đạo. Dùng vọng tâm bèn đọa ác đạo, lục đạo đều là ác đạo, 

dùng chân tâm thì siêu phàm nhập thánh. Do đó chúng ta đừng lo người 

ta dùng tâm gì để đối xử với chúng ta, họ dùng vọng tâm, thậm chí hủy 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 95

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

báng mình, sỉ nhục mình, hãm hại mình, thì mình cũng vui vẻ tiếp nhận, 

vẫn cứ dùng tâm chân thành để đối xử với họ. Tại sao vậy? Mình muốn 

làm Phật, mình muốn vãng sanh được phẩm vị cao; họ chẳng muốn làm 

Phật, họ muốn vào tam ác đạo. Đây là việc sanh tử đại sự mà tôi thường 

nhắc đến, sau khi chết đi mười pháp giới bày trước mặt, chúng ta chọn 

cõi nào? Việc này rất quan trọng. Tôi chọn cõi Phật, Bồ Tát, họ vẫn chọn 

lục đạo luân hồi y như cũ, họ chọn đường của họ, tôi đi đường của tôi. 

Không thể vì họ vu oan chúng ta, hãm hại chúng ta rồi chúng ta phải trả 

đũa, [người có] tư tưởng này, hành vi này sẽ đọa vào tam ác đạo, mình 

[khởi tâm niệm này thì mình] cũng đi theo mà đọa vào tam ác đạo, đó là 

người ngu. 

Chư Phật, Bồ Tát đại từ đại bi răn dạy chúng ta, đây tức là hai câu 

nói trong kinh  “cụ  đại  từ  bi,  cứu  bạt  tội  khổ  chúng  sanh” .  Vì  tâm  họ 

dùng  không  phải  là  tâm  chân  thành,  cái  thiện  tâm  trong  vọng  tâm  ấy 

cũng chẳng tệ lắm, họ chẳng dùng tâm ác mà dùng tâm thiện, một tâm 

niệm thiện này khởi lên, họ có thể thoát ly tam ác đạo, sanh đến cõi trời, 

người. Đến cõi trời người, chư Phật, Bồ Tát vẫn [lo lắng cho họ] như cũ, 

vẫn  chẳng  bỏ  họ,  đây  gọi  là  đại  từ  bi.  “Trong  nhà  Phật  chẳng  xả  một 

người nào cả”, có phải là sự việc như vậy không? Đúng vậy, chư Phật, 

Bồ Tát thường thường chăm sóc mỗi người chúng ta; nhưng giống như 

trong kinh thí dụ, khi sanh đến cõi trời, chúng ta rất dễ bị mê hoặc, đọa 

lạc. Cõi trời người sung sướng hơn tam ác đạo nhiều, nhưng nếu hưởng 

vui trong cõi trời, người thì sẽ mê trở lại. Do đó khi Phật, Bồ Tát chăm 

sóc thì chúng ta nhất định phải hợp tác với quý Ngài, cũng là nói khi gặp 

nhân duyên thì tự mình phải biết nắm lấy, đừng bỏ qua, sau đó những sự 

an lạc mà chúng ta thọ nhận được mới gọi là  “diệu lạc” . Diệu lạc là sự 

thọ dụng trong một đời vẫn niệm niệm giác chứ không mê,  “sự an lạc” 

như vậy mới là diệu. Trong ngũ dục lục trần khởi vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước thì liền chẳng an lạc nữa. Ở nơi nào cũng phân bì với người 

ta, những gì người khác có thì mình cũng có, người khác không có thì 

mình cũng muốn có, có rồi còn muốn vượt trội hơn kẻ khác, cái lạc như 

vậy sẽ chẳng diệu. Cái lạc này đối với tinh thần, vật chất của chính mình 

đều có áp lực rất lớn, cái lạc như vậy đâu có diệu gì đâu. 

Nếu chúng ta so sánh người Trung Quốc và người ngoại quốc thì 

liền biết rõ. Người Trung Quốc ngưỡng mộ người ngoại quốc, họ ở nhà 

lầu, mỗi người đều có xe hơi, đi ra đường đều có xe, trong gia đình đều 

được điện khí hóa, hiện đại hóa, gia đình sinh sống rất thoải mái. Người 

Trung Quốc nhìn thấy thì rất ngưỡng mộ, cứ cho rằng mình rất lạc hậu, 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 96

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tự cảm thấy rất buồn bực, cảm thấy rất khổ. Bạn chỉ nhìn thấy bề ngoài, 

chẳng nhìn sâu thêm một tầng; nếu đi sâu thêm một tầng sẽ thấy người 

Trung Quốc vui sướng, người ngoại quốc rất khổ thì bạn mới nhìn thấy 

chân tướng sự thật. Tại sao nói người ngoại quốc khổ? Hết thảy những 

hưởng thụ [vật chất] của họ đều là do mua thiếu chịu hết, ngân hàng cho 

vay, công ty bảo hiểm cho vay để mua, đều gánh rất nhiều nợ nần trên 

thân, họ đâu có vui sướng gì đâu? Mỗi ngày làm việc cực khổ như trâu 

như  ngựa  để  kiếm  tiền  trả  nợ,  họ  sống  cuộc  đời  như  vậy.  Tuy  người 

Trung Quốc sống cuộc đời thanh bần, ở trong lều tranh, xây bức tường 

gạch,  lợp  mái  nhà  lá,  nhưng  không  chịu  nợ  nần,  không  nợ  thì  cả  thân 

khỏe  khoắn.  Cuộc  sống  như  vậy  người  ngoại  quốc  có  nằm  mơ  cũng 

chẳng nghĩ tới. Người Trung Quốc làm việc xong, về nhà đầu óc nhàn 

rỗi, rất tự tại, mấy người bạn thân tụ lại tán dóc, ăn đậu phộng, nhâm nhi 

ly  rượu,  [thật  là]  vui  sướng  quá  chừng.  Người  ngoại  quốc  làm  sao  có 

được những sự hưởng thụ này? Khi nghỉ phép thì họ đi tìm kích thích, 

tìm kích thích cũng như hút thuốc phiện, làm cho đời sống của họ thư 

giãn  một  chút.  Vĩnh viễn khẩn trương, luôn  mắc  nợ,  trả  nợ,  bị  nợ  nần 

bức bách, có vui sướng gì đâu? Tôi cư trú ở Mỹ hết mười lăm năm, tôi 

cảm thấy người Mỹ chẳng vui sướng bằng người Trung Quốc, đây là vì 

văn hóa khác nhau, bối cảnh lịch sử khác nhau. Đương nhiên chúng ta 

cũng nên nâng cao phẩm chất sinh hoạt, càng nên nâng cao phẩm chất 

của đời sống tinh thần. 

Tôi  còn  nhớ  lúc  thọ  giới,  đây  là  việc  bốn  mươi  năm  trước.  Đắc 

Giới Hòa Thượng là lão pháp sư Đạo Nguyên, trong giới đàn Ngài kể 

cho chúng tôi một câu chuyện, ấn tượng của chúng tôi rất sâu đậm, đây 

là một câu chuyện thật, chẳng giả. Ngài là người Tô Bắc, lúc nhỏ xuất 

gia làm tiểu sa-di, chỗ Ngài ở có một người ăn xin, con trai của người ăn 

xin này là một thương gia rất giàu có ở địa phương, buôn bán giàu có. 

Người  con phát  tài, còn  người cha thì đi  ăn  xin  nên bạn bè thân  thích 

thấy vậy ai cũng trách mắng người con, người con cảm thấy cũng khó 

chịu, mất thể diện nên phái rất nhiều người đi tìm cha mình, rất khó khăn 

lắm mới tìm được người cha. Rước về nhà xong thay quần áo cho ông, 

chăm sóc cúng dường cho ông đàng hoàng, sai mấy người hầu hạ ông, 

để cho ông hưởng phước. Người cha này rất kỳ lạ, ở nhà gần một tháng 

thừa lúc không ai để ý ông ta lại lén trốn đi, trốn đi ăn xin như cũ. Về 

sau người ta cảm thấy rất hiếu kỳ nên hỏi ông: “Con ông rước ông về 

nhà hưởng phước, tại sao ông lại trốn đi?” Ông nói: “Tôi về đó cũng như 

chịu  tội  vậy,  giống  như  bị người  ta nhốt  trong  chuồng,  giống  như  con 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 97

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chim bị nhốt trong lồng, mỗi ngày được đút cơm, ngày tháng như vậy rất 

bực bội”. Ông nói tiếp “Tôi ra ngoài xin ăn, trên thân tôi chẳng có cái gì 

hết, đi đâu cũng có cơm ăn, ngày nào cũng đi đây đi đó, mệt thì kiếm 

chỗ nghỉ ngơi, ngày tháng như vậy vô cùng vui sướng!”. Người này hiểu 

được  “thọ diệu lạc” . Do đó có thể biết người ta mỗi ngày ở nhà hưởng 

những  thọ  dụng  vật  chất,  đó  chẳng  phải  là  diệu  lạc,  đó  là  tục  lạc,  tục 

nghĩa là chẳng nhã, tục chẳng kham nổi, là sự vui như vậy, đâu biết được 

diệu lạc? 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta, ba y một bình 

bát, Ngài thọ dụng diệu lạc. Những nhu cầu con người sống trên đời cần 

có như ăn no, mặc ấm là đủ rồi. Thực sự hiểu được sinh hoạt, đó chính là 

đi đây đi đó, tiêu diêu tự tại, vậy mới gọi là nhân sinh, gọi là vui sướng. 

Có duyên thì tận tâm tận lực giúp đỡ chúng sanh, giúp đỡ xã hội, hy sinh 

dâng hiến cũng là diệu lạc. Chẳng cần danh, chẳng cần lợi, chẳng cần uy 

quyền chẳng cần địa vị, ngày nay gọi là làm việc thiện nguyện, bất luận 

ở  địa  vị  nào  cũng đều  là làm  việc  thiện nguyện,  trong đó  có niềm  vui 

chân thật, đó gọi là diệu lạc. Trong kinh Phật đã nói quá nhiều, đáng tiếc 

là chúng ta nghe xong, đọc xong nhưng vẫn chẳng giác ngộ, vẫn bị phiền 

não trói buộc y như cũ. Lỗi lầm này là ở tại chúng ta, chẳng thể oán trời, 

trách  người.  Đời  người  ngắn  ngủi,  mấy  mươi  năm  chỉ  như  một  khảy 

ngón tay, nhất định phải giác ngộ, nhất định phải biết làm thế nào sống 

qua ngày, sinh hoạt như thế nào mới là đúng đắn, lời dạy của đức Phật 

mới là đúng đắn. Phải nên nhìn thấu thế tục, phải thoát ly thế tục, đây 

chính là như nhà Phật thường nói siêu phàm nhập thánh, phải nhìn thấu 

suốt thế tục, siêu việt thế tục. 

 “Thị chư tội chúng, tri nghiệp đạo khổ” , hai câu này vô cùng quan

trọng. Kinh này vừa mở đầu, hết thảy chư Phật tán thán đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni  trong  ngũ  trược  ác  thế  thị  hiện  thành  Phật,  “tri  khổ  lạc 

 pháp” .  Đức Phật biết pháp gì là khổ, pháp gì là vui. Chúng ta nghe lời 

dạy  của đức  Phật thì  phải biết  nghiệp đạo  khổ.  Nghiệp đạo là  gì?  Tạo 

nghiệp mà không giác ngộ thì gọi là nghiệp đạo. Chúng ta khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác, mê chứ chẳng giác, tà chứ chẳng chánh, nhiễm 

chứ chẳng tịnh thì gọi là nghiệp đạo. Ngược lại khi chúng ta khởi tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều có thể giác mà không mê, chánh mà 

chẳng tà, tịnh mà chẳng nhiễm thì đó gọi là Bồ Tát đạo, đó là Phật đạo. 

Phật đạo và nghiệp đạo trên Sự chẳng sai khác, sai khác ở tại một niệm 

(niệm đầu), một niệm giác thì là Phật, Bồ Tát, một niệm mê thì là nghiệp 

đạo  khổ.  Làm  thế  nào  mới  có  thể   “thoát  đắc  xuất  ly” ? Thoát là thoát

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 98

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khỏi  ác  đạo.  Không  những  thoát  ra  khỏi  tam  ác  đạo,  mà  phải  thoát  ra 

khỏi  lục  đạo  luôn.  Khi  nào  thoát  khỏi?  Hiện  nay  thoát  khỏi.  Hiện  nay 

thoát  khỏi  như  thế  nào?  Trong  tâm  đối  với  hết  thảy  pháp  chẳng  phân 

biệt, chẳng chấp trước thì thoát ra rồi. 

Thoát  khỏi  chẳng  phải  là  thoát  khỏi  hoàn  cảnh  này,  chẳng  phải 

vậy, chẳng nói bạn chạy trốn thế gian, đó là sai lầm; [thoát khỏi là] ngay 

trong thế gian nhưng vượt thoát thế gian. Chúng ta ăn cơm, ăn cơm cũng 

là thoát ly. Người thế gian ăn cơm, đối với việc ăn cơm vẫn còn phân 

biệt chấp trước, đó là nhiễm, là mê. Sống đời sống mê, tà, nhiễm, khi ăn 

cơm  vẫn  tương  ứng  với  mê,  tà,  nhiễm,  vậy  là  tạo  nghiệp  lục  đạo,  tạo 

nghiệp tam ác đạo, đó là nghiệp đạo khổ. Ăn cơm như thế nào mới thoát 

ly? Chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, cái gì cũng ngon hết. Lạt 

có mùi vị của lạt, mặn có mùi vị của mặn, chẳng có phân biệt, chẳng có 

chấp trước. Trong sự ăn cơm, thoát ly lục đạo; trong khi mặc  áo cũng 

vậy, nghĩa là từng ly từng tí trong đời sống hằng ngày, sinh hoạt chẳng 

khác mọi người; một người thì sống đời sống lục đạo, còn người kia thì 

sống  đời  sống  thoát  ly;  một  bên  thì  phân  biệt  chấp  trước,  một  bên  thì 

chẳng  có  phân  biệt,  chấp  trước;  một  người  tâm  không  thanh  tịnh,  còn 

người  kia  thì  tâm  vô  cùng  thanh  tịnh.  Có  thể  vĩnh  viễn  giữ  được  tâm 

thanh tịnh, vĩnh viễn không sanh phân biệt, chấp trước, đó là  “vĩnh bất 

 tái lịch” , bạn sẽ không trở lại con đường cũ, vĩnh viễn thoát ly lục đạo, 

lục đạo đều là ác đạo. Nói thêm với quý vị thập pháp giới cũng là ác đạo. 

Phật, Bồ Tát dạy chúng ta, chúng ta đã nghe rõ ràng, thực sự nghe rành 

rẽ, tại sao không chịu làm theo? Xin xem tiếp kinh văn: 

 Như mê lộ nhân ngộ nhập hiểm đạo. 

如迷路人誤入險道。

 (Như người lạc đường đi lầm vào con đường hiểm.) 

Việc này phù hợp với thí dụ ở trên, giống như bạn đi đường, bị lạc 

phương hướng.  “Ngộ nhập hiểm đạo” , trên đường có sư tử, sói, hổ, báo, 

rắn độc, thú dữ, rất nguy hiểm. 

 Ngộ thiện tri thức dẫn tiếp lịnh xuất, vĩnh bất phục nhập. 

遇善知識引接令出。永不復入。

 (Gặp  vị  Thiện  Tri  Thức  dẫn  cho  ra,  không  bao  giờ  còn  lạc  vào 

 nữa.) 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 99

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Bạn  gặp  một  người  tốt,  ông  ta  hiểu  rõ  các  thứ  nguy  hiểm  trên 

đường, khuyên bạn không nên đi theo con đường ấy. Bạn hiểu rõ rồi nên 

đổi hướng đi, đi đường khác, chẳng cần phải mạo hiểm. Sau khi bạn biết 

được, thấy kẻ khác đi vào con đường ác này thì bạn cũng phải khuyên  

họ. 

 Phùng kiến tha nhân phục khuyến mạc nhập. 

逢見他人復勸莫入。

 (Gặp gỡ người khác lại khuyên chớ vào đường ấy.) 

Đây là dạy lại cho người khác. 

 Tự  ngôn:  “Nhân  thị  mê  cố,  đắc  giải  thoát  cánh  tiện  bất  phục 

 nhập”. 

自言。因是迷故。得解脫竟更不復入。

 (Còn tự nói rằng: “Tôi bị mê lầm, nay được thoát ra rồi, không 

 còn trở vào đó nữa”.) 

Nói với người ấy, con đường họ đi hiện nay, lúc trước tôi đã từng 

lạc đường, đi lạc vào đường này, gặp được một vị thiện tri thức, vị ấy 

khuyên tôi, tôi quay đầu lại. Giúp đỡ người khác quay đầu, từ đâu quay 

trở  lại?  Từ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  quay  trở  lại,  từ  thị  phi, 

nhân ngã, tham-sân-si-mạn quay trở lại, [thị phi, nhân ngã, tham-sân-si- 

mạn đều] là ác đạo. Chúng ta gặp Phật, Bồ Tát, thiện tri thức này, Phật, 

Bồ Tát dạy những đạo lý này cho chúng ta, chúng ta giác ngộ, chúng ta 

cũng quan sát rõ ràng những sự tướng mà họ nói, chúng ta sẽ chẳng đi 

lạc vào đường đó nữa. Trong mọi lúc, mọi nơi, khi đối người, đối sự, và 

đối  vật  nhất  định  không  mê  hoặc  nữa,  sẽ  không  khởi  tâm  động  niệm, 

không  phân  biệt  chấp  trước  nữa  thì  bạn  đã  giác  ngộ  rồi.  Nếu  bạn  còn 

khởi tâm động niệm, còn phân biệt chấp trước thì bạn lại sai lầm nữa rồi, 

lại đi lạc vào đường ác nữa rồi. Cảnh giới trong ấy vô cùng nhỏ nhiệm, 

sợ mọi người nghe xong lại hiểu lầm. Như vậy có phải là hết thảy người, 

hết  thảy  vật  trên  thế  gian  này  không  cần  phải  chú  ý  đến  nữa  ư?  Tôi 

chẳng dạy bạn không chú ý đến, tôi chẳng dạy bạn không làm, chỉ dạy 

bạn không khởi tâm phân biệt, không khởi chấp trước, chứ không phải 

kêu bạn đừng ăn cơm. Vẫn ăn cơm như thường, một ngày vẫn ăn ba bữa, 

chẳng  thiếu  bữa  nào.  Phật  dạy  chúng  ta  ăn  cơm  đừng  phân  biệt,  đừng 

kén chọn, chứ đâu có kêu bạn không ăn cơm? Đối với xã hội, hết thảy 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 100

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chúng sanh, Bồ Tát đại từ đại bi, tùy loại hóa thân, tùy cơ thuyết pháp, 

chư  Phật,  Bồ  Tát  bận  rộn  cũng  chẳng  vui  sướng  sao!  Chẳng  phải  họ 

không làm, cái gì họ cũng làm, thị hiện trong các ngành các nghề, trong 

kinh  Hoa  Nghiêm  chúng ta nhìn  thấy,  trong  ngành  nghề nào  cũng đều 

làm ra thành tích tốt nhất, làm gương cho hết thảy chúng sanh, đâu phải 

họ không làm; họ đều làm hết. 

Trên  Sự  thì  làm  viên  mãn  như  vậy,  trong  tâm  trong  sạch  chẳng 

nhiễm mảy trần. Người thế gian chúng ta làm xong thì kiêu ngạo, giành 

công, [cho rằng] tôi đã làm bao nhiêu chuyện tốt rồi, đối với xã hội, đối 

với chúng sanh tôi đã cống hiến nhiều như vậy. Vậy là đã bị ô nhiễm, 

bạn  sẽ  chẳng thoát  ra  khỏi lục  đạo;  làm  càng nhiều  chuyện tốt, hưởng 

phước báo trong lục đạo thì phước báo đó chẳng phải là diệu lạc. Chư 

Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  làm  càng  nhiều  chuyện  tốt  hơn  nữa,  trong  tâm 

chẳng lưu lại một chút dấu vết nào, đúng như câu nói  “làm  mà không 

làm, không làm mà làm”, đó mới là diệu. Làm thì chúng ta tận tâm tận 

lực mà làm, Không làm nghĩa là tâm địa thanh tịnh, tuyệt chẳng có vọng 

tưởng, chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước. Phải hiểu rõ ràng, hiểu 

rành rẽ ý nghĩa này, để không đến nỗi hiểu lầm. Những gì mình làm đều 

vì  hết  thảy  chúng  sanh,  chúng  ta  tuyệt  đối  tận  tâm  tận  lực,  làm  thành 

công  thì  chúng  sanh  có  phước,  chẳng  phải  tôi  có  công,  tôi  có  công  gì 

đâu? Nếu không thành công thì phước đức nhân duyên của chúng sanh 

chưa chín muồi, tôi cũng chẳng có lỗi. Do đó tự hành, hóa tha đều là tùy 

duyên  chứ  chẳng  phan  duyên,  phan  duyên  nghĩa  là  gì?  Trước  tướng 

(chấp  trước)  thì  sẽ  phan  duyên,  ly  tướng  tức  là  tùy  duyên;  có  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước tức là phan duyên, rời khỏi phân biệt, chấp 

trước tức là tùy duyên. [Chúng ta] phải hiểu rõ những Sự, Lý này, phải 

hiểu rành rẽ để chẳng hiểu lầm. Xem tiếp kinh văn: 

 Nhược  tái  lý  tiễn  do  thượng mê  ngộ,  bất  giác  cựu  tằng  sở  lạc 

 hiểm đạo, hoặc trí thất mạng như đọa ác thú. 

若再履踐猶尚迷誤。不覺舊曾所落險道。或致失命如

墮惡趣。

 (Nếu đi vào nữa và còn mê lầm, không biết đó là con đường hiểm 

 nạn mà mình đã từng lạc vào, thì có thể đến phải mất mạng, như đọa 

 vào ác đạo.) 

Đây là nói hợp với thí dụ ở phần trước, tập khí ác của chúng ta 

quá nặng, rất khó khắc phục.   “Nhược tái lý tiễn, do thượng mê ngộ”  hai

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 101

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

câu này nghĩa là tánh cảnh giác của chúng ta không đủ, mặc áo ăn cơm 

lại  khởi  phân  biệt,  lại  kén  chọn.  Chúng  ta  làm  bắt  đầu  từ  chuyện  nhỏ 

nhất, mỗi ngày bạn ăn cơm, hôm nay kén chọn món này ăn ngon, ngày 

mai kén chọn món kia, bạn phải biết đó là nghiệp đạo khổ. Tham khẩu 

vị,  tham  hưởng  thụ  là  bạn  đang  tạo  nghiệp,  bạn  chẳng  giác  ngộ.  Khi 

chúng ta ăn cơm, lúc chắp tay niệm chú cúng dường để cúng dường Phật 

hãy nghĩ đến đức Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa đi trì bát, người ta cho 

gì thì ăn món đó. Ngài có kén chọn “Hôm nay bạn cho tôi đồ ăn chẳng 

ngon, chẳng hợp khẩu vị của tôi” không? Phật có nói như vậy bao giờ 

chưa? Đệ tử Phật có khởi tâm niệm như vậy chăng? Chẳng có. Ngày nay 

chúng ta thứ nào cũng kén chọn, chúng ta đang tạo nghiệp nhưng chẳng 

biết.  Uống  trà  phải  lựa  trà  nào  ngon,  tôi  chưa  từng  biết  trà  nào  là  trà 

ngon, trà nào dở, tôi chẳng biết. Người ta tặng trà cho tôi, tôi đều chuyển 

tặng cho người khác. Tặng món đồ gì quý giá cho tôi đều là rất uổng, tại 

sao vậy? Vì tôi chẳng biết giá trị, tôi chẳng biết quý hay hèn, có ăn là 

được rồi, có mặc là được rồi. Nhất định phải thực hiện những lời răn dạy 

trong  kinh  này  vào  sinh  hoạt  hằng  ngày,  phải  bắt  đầu  tu  từ  đâu?  Mỗi 

ngày  đều  ăn  cơm,  mỗi ngày đều mặc áo,  mỗi ngày đều làm việc, phải 

phản  tỉnh từ  đời sống  hiện thực,  phải  quay  đầu  từ  đời  sống hiện thực, 

quay đầu là bến bờ, sửa thói quen, sửa tật xấu. 

 “Bất  giác  cựu  tằng  sở  lạc  hiểm  đạo” ,  đây  là  vì  bạn  chẳng  giác 

ngộ, trong quá khứ chúng ta đã từng trải qua trong tam ác đạo, không 

những chỉ là từng trải qua, mà đã trải qua vô số lần. Ngày nay chúng ta 

có  thể  thoát  ra  khỏi  tam  ác  đạo  và  được  thân  người,  cũng  không  phải 

được Địa Tạng Bồ Tát cứu vớt sao? Tất cả hết thảy chư Phật, Bồ Tát thị 

hiện trong cõi ngạ quỷ, địa ngục để độ chúng sanh đều gọi là Địa Tạng 

Bồ Tát.  Tương lai chúng ta thành tựu, nhìn thấy chúng sanh trong địa 

ngục khổ, chúng ta cũng sẽ hóa thân đến địa ngục độ hóa chúng sanh, 

người trong địa ngục cũng xưng chúng ta là Địa Tạng Bồ Tát; Địa Tạng 

Bồ Tát là một tên chung, chẳng phải tên riêng của một người. Ngày nay 

chúng  ta  được  thân  người  [nhưng]  đã  quên  ráo  trọi  những  sự  đau  khổ 

trong tam ác đạo. Khi chúng ta thấy chúng sanh trong tam ác đạo có khởi 

tâm giác ngộ không? Thấy súc sanh thì giác ngộ cái khổ của súc sanh, 

tôi đã từng làm súc sanh. Thấy ngạ quỷ, địa ngục, thì giác ngộ cái khổ 

của ngạ quỷ, địa ngục, tôi đã từng đọa vào cõi địa ngục, đã từng làm ngạ 

quỷ, có còn muốn làm thêm nữa không? Tại sao chúng nó biến thành súc 

sanh?  Vì  ngu  si.  Tại  sao  đọa  ngạ  quỷ?  Vì  tham  dục.  Tại  sao  đọa  địa 

ngục? Vì sân giận. Vẫn còn tham-sân-si thì sẽ đọa vào tam ác đạo, ngày 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 102

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nay trong tâm tôi vẫn thường khởi tham-sân-si thì tôi đã  “nhược tái lý 

 tiễn” , tôi đã đi ngược vào đường cũ rồi. 

Chẳng dễ gì thoát ra khỏi tam ác đạo và được thân người, được 

thân người xong lại không ngừng tạo nghiệp tam ác đạo, một khi thân 

người của bạn bị mất thì liền trở lại tam ác đạo nữa. Không phải giống 

như đã nói trong đoạn kinh phía trên sao? Vừa mới thoát ra khỏi ác đạo, 

vừa [thoát ra xong] đánh một vòng chẳng bao lâu bèn quay trở lại nữa. 

Mức sai biệt giữa thời gian ở cõi người và tam ác đạo rất lớn, phần đông 

nói một tháng ở cõi người bằng một ngày ở cõi ngạ quỷ; thật ra sự sai 

khác  giữa  thời  gian  trong  cõi  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  địa  ngục  cũng  chẳng 

giống nhau. Trong địa ngục có chỗ một ngày bằng mấy trăm năm ở cõi 

người, có chỗ bằng mấy ngàn năm, sai khác rất lớn. Chúng ta tính thời 

gian sai khác nhỏ thôi, chỉ tính một trăm năm, bạn thoát ra khỏi địa ngục 

được thân người, cho dù bạn sống đến một trăm tuổi, bạn lại tạo tội ngũ 

nghịch,  thập  ác,  sau  khi  thọ  mạng  một  trăm  năm  hết  lại  phải  đọa  địa 

ngục  nữa;  lúc  những  kẻ  trong  địa  ngục  nhìn  thấy  bạn,  bạn  chỉ  mới  ra 

khỏi một ngày thôi liền quay trở lại nữa rồi? Chính là sự việc như vậy. 

Quên hết trơn những lời răn dạy của Bồ Tát. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Địa  Tạng  Bồ  Tát,  phương  tiện  lực  cố, sử  lịnh giải thoát, sanh 

 nhân thiên trung, toàn hựu tái nhập. 

地藏菩薩方便力故使令解脫。生人天中旋又再入。

 (Bồ Tát Ðịa Tạng dùng sức phương tiện khiến họ được giải thoát, 

 sanh trong cõi trời, cõi người, nhưng rồi họ lại trở vào lần nữa.) 

Đây chính là thí dụ tôi nói lúc nãy.  “Toàn”  là rất nhanh, vừa thoát 

ra liền quay trở lại. Nếu chiếu theo cách nói thông thường, lúc trước lão 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đại Chuyên Phật Học Giảng Tọa nói trạng huống 

của địa ngục cho chúng tôi nghe. Thầy nói một ngày ở địa ngục bằng hai 

ngàn bảy trăm năm ở cõi người chúng ta, vậy thì cho dù bạn sống đến 

một trăm tuổi, hai trăm tuổi ở cõi người thì cũng không phải chỉ là vài 

phút [trong địa ngục] là quay trở lại hay sao? Vừa ra khỏi địa ngục hít 

một hơi liền quay trở lại. Thật đúng là như vậy. Đây là nhờ bạn học Phật 

tương đối có gốc rễ, Địa Tạng Bồ Tát vừa khuyên bạn, bạn liền khởi lên 

một tâm niệm thiện thì bạn thoát ra, vừa thoát khỏi xong lập tức mê trở  

lại. 

 Nhược nghiệp kết trọng, vĩnh xứ địa ngục, vô giải thoát thời. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 103

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

若業結重。永處地獄。無解脫時。

 (Nếu kết nghiệp nặng nề thì phải ở mãi trong địa ngục, không lúc 

 nào được giải thoát.) 

Đây là nói nghiệp của bạn rất nặng, Địa Tạng Bồ Tát ở đó dạy bạn 

chẳng nghe, chẳng tin. [Nếu bạn có] nghiệp chướng nặng nề như vậy ở 

trong địa ngục, Địa Tạng Bồ Tát thường vào địa ngục giáo hóa thì bạn 

cũng chẳng nhận ra, gặp Bồ Tát cũng chẳng màng tới. Chư Phật, Bồ Tát 

ở cõi nào giáo hóa chúng sanh, nhất định sẽ thị hiện cùng thân tướng với 

chúng sanh ở cõi đó thì mới có thể giáo hóa. Các Ngài chẳng dùng thân 

có  ba  mươi  hai  tướng  tốt,  tám  mươi  vẻ  đẹp,  thân này  người không  có 

phước  báo  chẳng  nhìn  thấy,  chỉ  nhìn  thấy  thân  giống  với  mình,  thân 

giống mình thì càng không dễ nhận ra. Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong 

thế gian chúng ta rất nhiều, đời xưa nhiều, ngày nay càng nhiều nữa. Tại 

sao  nói  ngày  nay  càng  nhiều  hơn?  Ngày  nay  chúng  sanh  khổ  hơn  thì 

Phật, Bồ Tát nhất định sẽ thị hiện nhiều hơn. Nhưng thị hiện thân giống 

như chúng ta thì chúng ta không nhận ra. Người nào là Phật? Người nào 

là  Bồ  Tát?  Chúng  ta  làm  sao  biết  được.  Nhất  định  phải  hiểu  sâu  Phật 

pháp, bạn hiểu Phật lý tương đối thấu triệt, tâm địa thanh tịnh, tâm cảnh 

giác cao, dần dần bạn sẽ phát hiện ở chung quanh thực sự có rất nhiều 

Phật, Bồ Tát luôn luôn chăm sóc cho chúng ta.  Hình tướng của những vị 

Phật, Bồ Tát này thị hiện chẳng giống nhau, có thiện, có ác, cảnh giới thị 

hiện có thuận, có nghịch, hết thảy đều nhằm giúp cho chúng ta giác ngộ, 

quay về. Trong cảnh thuận giúp chúng ta đoạn dứt tham, cắt đứt tham ái, 

trong cảnh nghịch giúp chúng ta đoạn dứt sân giận, giúp tâm  chúng ta 

trong cảnh giới thiện - ác, thuận - nghịch đều có tâm thanh tịnh, có tâm 

bình đẳng. Trong cảnh thuận chúng ta sanh tham ái, trong cảnh nghịch 

sanh tâm sân giận, trong kinh nói như vậy là mê rồi, lại đọa lạc rồi, thoát 

ra khỏi ác đạo chẳng được mấy ngày liền quay trở lại. Đây cũng tức là 

đức Phật trong kinh thường nói chỉ cần trong lục đạo luân hồi thì nhất 

định  thời  gian  ở  trong  tam  ác  đạo  dài,  trong  tam  thiện  đạo  thời  gian 

ngắn, đây là đạo lý nhất định. Nếu bạn không thể nhận biết rõ hoàn cảnh, 

chẳng tiếp nhận lời giáo huấn thì đó là nghiệp chướng của bạn quá nặng, 

 “ở mãi trong địa ngục, chẳng có lúc nào được giải thoát” . Đây là chân 

tướng sự thật, cho nên đọa trong địa ngục thì thọ mạng vô lượng kiếp. 

Xem tiếp kinh văn:   

 Nhĩ thời Ác Độc Quỷ Vương hiệp chưởng cung kính bạch Phật  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 104

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 ngôn: “Thế Tôn, ngã đẳng chư quỷ vương, kỳ số vô lượng tại Diêm 

 Phù Đề, hoặc lợi ích nhân, hoặc tổn hại nhân, các các bất đồng, nhiên 

 thị  nghiệp  báo  sử  ngã  quyến  thuộc  du  hành  thế  giới,  đa  ác  thiểu 

 thiện”. 

爾時惡毒鬼王合掌恭敬白佛言。世尊。我等諸鬼王。

其數無量在閻浮提。或利益人。或損害人。各各不同。然

是業報使我眷屬遊行世界。多惡少善。

 (Bấy giờ, Ác Ðộc Quỷ Vương chắp tay cung kính bạch đức Phật: 

 “Bạch Ðức Thế Tôn! Hàng Quỷ Vương chúng con số đông vô lượng, ở 

 cõi  Diêm  Phù  Ðề  hoặc  làm  lợi  ích  cho  người,  hoặc  làm  tổn  hại  cho 

 người,  mỗi  mỗi  không  giống  nhau.  Nhưng  vì  nghiệp  báo  khiến  quyến 

 thuộc chúng con đi khắp thế giới, làm ác nhiều làm thiện ít”.) 

Phía trước chúng ta đã đọc thấy những đại quỷ vương trong hội 

này, trong kinh nêu ra mười mấy vị, Ác Độc Quỷ Vương là thủ lãnh, vị 

này là đại biểu, xếp tên hàng đầu. Phật nói với chúng ta những đại quỷ 

vương này đều là Pháp Thân Đại Sĩ, đều là chư Phật, Bồ Tát thị hiện, 

chẳng phải là quỷ vương thật. Nếu thực sự từ cõi ngạ quỷ thì đâu có thể 

tham gia pháp hội thù thắng của đức Phật Thích Ca Mâu Ni được? Ngài 

hiện thân quỷ vương trong quỷ đạo độ chúng sanh, trên thực tế thì Ngài 

là Bồ Tát. Giống như trong nhà Phật thường phóng Diệm Khẩu, đối diện 

bàn Diệm Khẩu thì thường dùng giấy làm thành tượng một quỷ vương, 

mặt xanh răng nhọn, hình dạng rất dễ sợ, gọi là Tiêu Diện Đại Sĩ. Vị này 

là ai? Ngài chính là Quán Thế Âm Bồ Tát. Quán Thế Âm Bồ Tát ở trong 

quỷ  đạo  cũng  thị  hiện  thân  phận  quỷ  vương,  nếu  Ngài  thị  hiện  thân 

người,  trời  thì  sẽ  chẳng  độ  nổi  những  chúng  sanh  này,  trong  quỷ  đạo 

nhất định phải hiện thân ngạ quỷ, đó là Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Quỷ  Vương   “hiệp  chưởng  cung  kính”   nói  với  đức  Phật;  phía 

trước là lễ tiết, chúng ta cũng chẳng cần nói chi tiết.  “Thế Tôn”  là tôn

xưng đức Phật Thích Ca Mâu Ni.  “Ngã đẳng chư quỷ vương, kỳ số vô 

 lượng, tại Diêm Phù Đề” , số lượng trên thế gian này quá nhiều đi thôi, 

quỷ còn nhiều hơn người ta. Nói thật ra, phàm nơi có người cư trú thì 

cũng  có  quỷ  ở  đó,  người  và  quỷ  cùng  ở  một  nơi,  chúng  ta  sinh  sống 

trong  hai  không  gian  khác  nhau  cho  nên  có  thể  xếp  chung  một  chỗ, 

chẳng gây trở ngại lẫn nhau; nhà của người có thể xếp chồng lên nhà của 

quỷ mà chẳng ngăn ngại lẫn nhau. Tường vách của chúng ta chẳng ngăn 

ngại đối với quỷ, họ có thể đi xuyên qua, nhưng nhà của họ thì họ không 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 105

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thể đi xuyên qua; cũng giống vậy vách tường nhà của quỷ chúng ta có 

thể đi xuyên qua mà không có chướng ngại, còn họ thì có chướng ngại. 

Đây là hai không gian khác nhau, xếp chồng tại một chỗ. Con người nói 

thật ra có nhiều khi thường thấy quỷ, nếu chúng ta bình tĩnh suy nghĩ, tự 

mình chắc chắn đã từng gặp quỷ rồi. Nhiều khi chúng ta trong nhà, hoặc 

trong phòng đột nhiên cảm thấy không thoải mái, lông tóc dựng đứng, 

đó là gì? Đó là gặp quỷ. Bởi làn sóng của quỷ ảnh hưởng, hiện nay khoa 

học gia gọi là từ trường. Từ trường của chúng ta tiếp xúc với từ trường 

của  họ,  nếu  từ  trường  của  ta  mạnh  thì  sẽ  chẳng  bị  quấy  nhiễu,  nếu  từ 

trường của ta yếu thì sẽ bị quấy nhiễu, bị quấy nhiễu sẽ cảm thấy không 

thoải  mái.  Họ  có  thể  quấy  nhiễu  chúng  ta,  chúng  ta  cũng  có  thể  quấy 

nhiễu họ, lúc từ trường của chúng ta quá mạnh thì họ sẽ tránh xa, họ sẽ 

chẳng đến gần, tại sao vậy? Đến gần thì họ cũng chẳng thoải mái. 

Thế nên trong Phật pháp, trong kinh điển thường nói một người tu 

hành đến mức công phu thực sự đắc lực, trong phạm vi bốn mươi dặm 

những ác quỷ, ác thần đều tránh né, tại sao? Từ trường của người ấy quá 

mạnh,  khi  họ  đi  vào  liền  cảm  thấy  không  thoải  mái,  sức  mạnh  của  từ 

trường có thể khống chế trong phạm vi bốn mươi dặm thì họ đều phải 

tránh né. Khi người tu hành còn gặp quỷ thì nói cách khác, công phu tu 

hành của bạn quá kém, quỷ cũng hiếp đáp bạn, cũng cười bạn. Công phu 

tu hành của bạn là giả, chẳng phải thật, chỉ làm dáng bề ngoài còn trong 

tâm vẫn còn tham-sân-si-mạn, thế nên quỷ cũng khinh thường bạn, là sự 

việc như vậy. Người sợ quỷ, quỷ càng sợ người, không phải có câu nói 

như vầy sao “người sợ quỷ ba phần, quỷ sợ người bảy phần”, nhưng rất 

nhiều người thường sợ quỷ, thật là rất kỳ lạ. Đáng lý quỷ sợ người mới 

đúng, tại sao người lại sợ quỷ? Tâm địa ngay thẳng thì quỷ cũng tránh né 

bạn ba phần, quỷ tôn kính người tốt. Tâm địa ngay thẳng, thanh tịnh, từ 

bi, quỷ thần cũng tôn kính bạn, làm sao dám hại bạn! Quỷ thần ủng hộ 

bạn thì đó là [loại quỷ làm] lợi ích người, quỷ thần đến phá bạn thì đó là 

[loại quỷ] làm hại người, mỗi loại khác nhau. Nếu chúng ta hỏi quỷ thần 

làm lợi người nhiều hay làm hại người nhiều? Vấn đề này chẳng ở tại họ 

mà ở tại bản thân chúng ta. Nếu chúng ta giữ lòng tốt, làm việc tốt, lợi 

ích cho xã hội, lợi ích đại chúng thì quỷ thần nhất định sẽ làm lợi cho, hộ 

niệm và ủng hộ chúng ta. Nếu chúng ta khởi tâm động niệm tà ác, làm 

chuyện gì cũng gây hại kẻ khác, gây hại cho xã hội, chỉ lo cho lợi ích 

của mình, thì quỷ thần sẽ làm hại chúng ta. Do đó [lợi hay hại] chẳng 

phải ở đối phương mà ở chính mình. Đoạn sau Ngài nói rất hay  “nhiên

 thị nghiệp báo, sử ngã quyến thuộc, du hành thế giới, đa ác thiểu thiện” , 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 106

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

“ác nhiều thiện ít” nói rõ người thế gian tạo ác nghiệp nhiều, ác giao cảm 

cùng  ác,  thiện  cảm  ứng  với  thiện.  Tiêu chuẩn  của  thiện  ác,  tiêu  chuẩn 

đơn giản nhất là ngũ giới thập thiện. Sau đó lại nêu thí dụ, những lời này 

đều do Ác Độc Quỷ Vương nói: 

 Quá nhân gia đình, hoặc thành ấp tụ lạc, trang viên phòng xá, 

 hoặc hữu nam tử nữ nhân tu mao phát thiện sự, nãi chí huyền nhất 

 phan nhất cái, thiểu hương thiểu hoa, cúng dường Phật tượng cập Bồ 

 Tát tượng, hoặc chuyển độc tôn kinh, thiêu hương cúng dường nhất 

 cú nhất kệ. 

過人家庭。或城邑聚落。莊園房舍。或有男子女人修

毛髮善事。乃至懸一旛一蓋。少香少華。供養佛像及菩薩

像。或轉讀尊經。燒香供養一句一偈。 

 (Ði qua gia đình người ta, hoặc thành phố, xóm làng, trang trại, 

 vườn cây, buồng nhà, trong đó như có người nam kẻ nữ nào làm được 

 việc thiện bằng mảy lông sợi tóc; cho đến treo một tràng phan, một bảo 

 cái và dâng chút hương, chút hoa cúng dường tượng Phật cùng tượng 

 Bồ Tát, hoặc chuyển đọc tôn kinh, đốt hương cúng dường cho một bài 

 kệ, một câu kinh.) 

Đây là quỷ thần nhìn thấy người tu thiện, chúng ta nói sơ lược về 

đoạn  này.  Quỷ  thần  đi  qua  nhà  người  ta,  đây  là  chuyện  thường,  rất 

thường xảy ra, hầu như mỗi ngày đều có.  “Thành ấp tụ lạc”  tức là thành 

thị, trong đô thị có quỷ thần, trên đường lộ ban ngày dương khí quá thịnh 

thì họ tránh né, phàm là quỷ thần đều sợ ánh sáng mặt trời, cho nên khi 

họ xuất hiện đều là lúc tối. Đại khái đến hoàng hôn lúc mặt trời lặn thì 

quỷ thần liền xuất hiện, nhưng số lượng rất ít, giống như trời tờ mờ sáng, 

lúc bốn, năm giờ trời vừa mới sáng, có một số ít người đi ra ngoài trời 

vận động, phần đông còn đang ngủ. Lúc nào nhiều nhất? Đại khái mười 

một,  mười  hai  giờ  khuya,  ngoài  đường  có  rất  đông  quỷ  thần,  rất  náo 

nhiệt.  Con  người  chúng  ta  có  tiệm  buôn,  có  đường  phố,  quỷ  cũng  có 

tiệm buôn, đường phố của họ. Lần trước bác Lôi ở đây báo cáo với quý 

vị,  [những  chuyện]  đó  đều  là  thật,  chẳng  phải  giả,  chuyện  thật  người 

thật, người và quỷ cùng ở một nơi.  “Trang viên xá trạch” , những chỗ họ 

đi  qua,  thôn  trang  vườn  tược,  những  chỗ  có  nhà  người  ta.  Họ  thấy  có 

người hành thiện nơi đó, đây là một niệm thiện, họ làm việc này.  “Hoặc 

 hữu nam tử nữ nhân, tu mao phát thiện sự” , việc thiện nhỏ, ở đây làm  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 107

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

một việc thiện nhỏ. 

Những việc thiện nào? Sau đó nêu ra vài việc  “nãi chí huyền nhất 

 phan nhất cái” , ý nghĩa của “phan cái” đã nói phía trên; thời xưa treo 

phan, treo tràng là việc mà ngày nay chúng ta gọi là tuyên truyền Phật 

pháp, thời trước dùng cách này để truyền bá tin tức, nói với mọi người 

chỗ đó có giảng kinh, có pháp hội, mọi người biết được, ai muốn thì đến 

đó tham dự, đó là để truyền thông tin tức. Hiện nay chẳng cần nữa, ngày 

nay  thông  tin  phát  triển,  [phương  tiện  thông  tin]  tiến  bộ,  thù  thắng, 

nhanh chóng hơn ngày xưa. Nhưng tác dụng của những thứ Phan và Cái 

này đối với người chẳng còn nữa, đối với quỷ thần vẫn còn dùng được. 

Nhưng  chư  vị  nên  nhớ  đây  là  để  truyền  thông  tin  tức.  “Thiểu  hương 

 thiểu  hoa”   là  tiêu  biểu  tu  hành,  một  cây  nhang,  một  cánh  hoa,  chẳng 

phải là một đóa, chỉ là một cánh hoa, tiêu biểu cái gì? Tiêu biểu tu hành. 

Mọi người đều biết hương tiêu biểu Giới Định, hoa tiêu biểu Lục Độ, họ 

khởi một niệm Giới Định, Lục Độ, chúng ta đốt hương, cúng hoa sẽ phát 

sinh ra lợi ích chân thật. Tuy một niệm này rất yếu ớt, việc thiện nhỏ như 

cọng lông, sợi tóc, nhưng đó thực sự là một niệm, một niệm thiện này. 

Tuy  thiện  niệm  này  rất  yếu,  thời  gian  khởi  thiện  niệm  rất  ngắn  nhưng 

cũng đáng được tán thán; khởi lên một niệm thiện không dễ gì, vì những 

tâm niệm lúc bình thường đều là ác niệm. 

 “Cúng dường Phật tượng, cập Bồ Tát tượng” , cúng dường tức là 

chiêm lễ, chiêm ngưỡng, lễ bái. Hoặc là  “chuyển độc tôn kinh” , là bạn 

đang đọc kinh.  “Thiêu hương cúng dường nhất cú nhất kệ” , lúc đọc kinh 

có thể đốt hương, đốt hương là cúng dường Pháp Bảo. Lúc bạn đọc kinh 

có quỷ thần nghe, người đời xưa đọc kinh thường đốt hương, hiện nay 

người đọc kinh rất ít đốt hương. Chúng ta chỉ đốt hương lúc cúng Phật, 

lúc đọc kinh chúng ta rất ít đốt hương. Nhưng lúc đọc kinh niệm Phật 

chẳng  ở  Niệm  Phật  Đường,  ở  tại  những  chỗ  khác,  chúng  ta  đọc  kinh 

niệm  Phật  có  khi  nghe  được  hương  lạ,  nghe  được  mùi  hương  thoang 

thoảng,  chẳng  giống  với  những  loại  hương  chúng  ta  thường  đốt,  mùi 

hương rất nồng, có thể có trạng huống này xảy ra. Đây là việc gì?  Đây 

là lúc chúng ta đọc kinh, có những thiên thần đi ngang qua, quỷ thần đi 

ngang qua, họ cung kính cúng dường, chúng ta rất khó nhận biết được. 

Thiên thần đi ngang qua, nhìn thấy thì họ ngừng lại ở đó chắp tay, trên 

thân người Trời này có mùi hương, cho nên bạn ngửi được mùi hương, 

hiện  tượng  này  rất  thường  xảy  ra,  có  nhiều  đồng tu đều từng  trải qua. 

Chúng ta gặp những cảnh giới này cũng chẳng phải sanh tâm vui mừng, 

đây là chuyện rất phổ thông, rất bình thường. Nếu bạn gặp những chuyện 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 108

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

này, bạn cảm thấy kỳ lạ, cảm thấy bất bình thường, rất vui thích rồi sanh 

tâm cống cao ngã mạn, vậy thì bạn sai rồi, bạn bị ma chọc phá rồi. Nếu 

dùng tâm bình thường để đối xử thì đây là cảnh giới tốt. Xin xem tiếp 

đoạn kinh sau đây: 

 Ngã đẳng quỷ vương kính lễ thị nhân. 

我等鬼王敬禮是人。

 (Thì hàng quỷ vương chúng con sẽ kính lễ người đó.) 

Đối với người tu thiện, những quỷ thần này đều tôn kính, đều kính 

lễ bạn. 

 Như quá khứ, hiện tại, vị lai chư Phật. 

如過去。現在。未來諸佛。 

 (Như kính lễ các đức Phật thuở quá khứ, hiện tại cùng vị lai.) 

Họ  đối  với  người  tu  thiện,  đương  nhiên  đây  chẳng  phải  là  quỷ 

thông thường, quỷ thường chẳng có cảnh giới này. Con người khởi một 

niệm thiện, làm một chuyện thiện nhỏ liền xem người đó như chư Phật, 

đây là thật chẳng giả. Cho nên tôi thường nói đại chúng niệm Phật trong 

Niệm  Phật  Đường,  mỗi  người  đều  là  Phật,  chẳng  khác  gì  với  lời  nói 

trong kinh này. Vì lúc bạn ở trong Niệm Phật Đường, vạn duyên buông 

xuống, nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật, bạn tương ứng với A Di Đà 

Phật,  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm 

 niệm Phật” , vậy bạn không phải là Phật thì ai là Phật? Ngày nay những 

người hộ  trì, hộ pháp,  người  cúng dường,  chúng ta thực sự đang  cúng 

dường chư Phật Như Lai, phước này bao lớn! Khi bạn ra khỏi Niệm Phật 

Đường, tiếp xúc với người, sự, vật lại khởi tâm động niệm, vậy thì bạn 

đã  thoái  chuyển  rồi,  sự  tu  hành  như  vậy  cứ  tiến  lên  rồi  lại  thoái  lui. 

Nhưng hiện nay bạn còn chưa đến tam ác đạo, bạn thoái chuyển xong lại 

tạo nghiệp tam đồ, quả báo tam đồ còn chưa hiện ra, vậy thì chưa quan 

trọng  lắm.  Thế  nên  thời  gian  huân  tập  trong  Niệm  Phật  Đường,  trong 

giảng đường càng dài càng tốt. 

Chúng  tôi  hy  vọng  tương  lai  làng  Di  Đà  xây  xong,  người  niệm 

Phật  trong  Niệm  Phật  Đường  mỗi  ngày  hai  mươi  bốn  giờ  không  gián 

đoạn, hiện nay đã làm được mười hai tiếng đồng hồ, tương lai hy vọng 

làm được hai mươi bốn giờ. Đạo tràng như vậy, nếu ở đó an định tâm 

được, trụ ở đó ba năm thì làm sao không có thành tựu cho được! Đây tức 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 109

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

là  thâm  nhập  một  môn, huân  tu lâu  dài, sức  mạnh  như  vậy  rất lớn, ba 

năm đến năm năm nhất định sẽ thành công. Pháp môn Tịnh Tông đích 

thực có thể làm cho hết thảy chúng sanh đang chịu tội khổ có thể thành 

Phật ngay trong một đời, pháp môn này thù thắng vô cùng. Chúng ta đều 

là tội khổ chúng sanh, tại sao chúng ta một đời chẳng thể thành tựu? Vì 

duyên chẳng đủ, chẳng có cơ hội. Nói thật ra có thiện căn, có phước đức 

nhưng không có nhân duyên. Ngày nay xây dựng Niệm Phật Đường, xây 

dựng  làng  Di  Đà  chính  là  xây  dựng  nhân  duyên  đắc  độ  cho  hết  thảy 

chúng sanh, làm cho thiện căn, phước đức, nhân duyên cả ba điều kiện 

của bạn đều đầy đủ thì bạn sẽ thành tựu được. Có nắm chắc trong đời 

này  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật  thì  đời  này  sẽ  thành  tựu.  Thế  nên 

chúng ta biết phát khởi một niệm thiện, quỷ thần đều đối xử bạn như đối 

với Phật, bạn là quá khứ, hiện tại, vị lai chư Phật, họ xem bạn như chư 

Phật ba đời. 

 Sắc chư tiểu quỷ các hữu đại lực, cập Thổ Địa phân tiện lịnh vệ 

 hộ. 

勅諸小鬼各有大力。及土地分便令衛護。

 (Chúng con ra lệnh cho các tiểu quỷ có oai lực lớn và thần Thổ 

 Ðịa đều phải bảo vệ, che chở.) 

Đại quỷ vương nhìn thấy, sai các tiểu quỷ đi chăm sóc.  “Cập Thổ 

 Địa phân” , chữ Thổ Địa, chúng ta gọi là thần Thổ Địa; [đại quỷ vương] 

sai  những  tiểu  quỷ,  phái  thần  Thổ  Địa  đi  bảo  vệ,  che  chở,  phần  đông 

người ta gọi là bảo hựu. Họ chẳng phải bảo hộ người, tại vì bạn làm việc 

thiện  nên  họ  mới  bảo  hựu.  Việc  thiện này  nhất  định  là  một  tâm  thiện, 

niệm thiện ấy cảm động quỷ thần đến hộ vệ bạn. Thế nhưng người thế 

gian thường hiểu sai ý nghĩa, họ mong cầu quỷ thần bảo hộ, bảo hộ cái 

gì? Bảo hộ tâm tham-sân-si của họ, vậy là sai rồi. Bảo hộ cho họ thăng 

quan, phát tài, phát đại tài xong họ sẽ cúng dường quỷ thần, ra điều kiện 

với quỷ thần: “Nếu ông giúp tôi giàu một trăm vạn, tôi sẽ lấy một vạn 

cúng  dường  ông”  Đây  tức  là  gì?  Hối  lộ  quỷ  thần.  Họ  làm  việc  ác,  hy 

vọng quỷ thần giúp họ, giúp họ làm chuyện ác, như thế thì không những 

không được quỷ thần giúp đỡ, [trái lại] quỷ thần còn gây họa hại cho họ, 

cho nên quỷ thần làm ác cũng rất nhiều. Cảm được ác quỷ ác thần, cũng 

có thể giúp bạn phát tài, phát tài xong lại làm cho bạn thất bại. Vị thần 

bạn cảm được chẳng phải chánh thần, đó là tà thần, tà mỵ, là yêu ma quỷ 

quái. Chánh thần sẽ tránh xa bạn, chẳng hộ vệ bạn, chúng ta nhất định 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 110

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phải hiểu đạo lý này. Chuyện thiện của bạn nhất định là thiện tâm, thiện 

niệm, sai khác ở chỗ này. Nếu có tâm địa tà ác, mỗi ngày lạy thần, lạy 

Bồ Tát đều chẳng có ích gì, tuyệt đối sẽ chẳng tương ứng. Thế nên một 

đạo tràng, người chủ trì đạo tràng, tâm đại chúng trong ấy chẳng ở tại 

đạo, trong tâm đều là tiếng tăm lợi dưỡng, tham-sân-si-mạn, thử hỏi xem 

đạo tràng này có Phật, Bồ Tát hay không? Không có. [Hình tượng được] 

nặn  đúc  là  hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát,  [nhưng  thực  sự  thì]  Phật,  Bồ  Tát 

chẳng  bao giờ  đến đó.  Ai sẽ đến?  Yêu  ma  quỷ  quái  giả  mạo  Phật,  Bồ 

Tát, ở đó lường gạt chúng sanh. Bạn sẽ cảm được yêu ma quỷ quái, bạn 

lạy yêu ma quỷ quái, chẳng phải là Phật, Bồ Tát. Những quỷ thần này 

bảo hộ bạn, đoạn tiếp theo nói: 

 Bất lịnh ác sự hoành sự, ác bệnh hoành bệnh, nãi chí bất như ý 

 sự, cận ư thử xá đẳng xứ, hà huống nhập môn. 

不令惡事橫事。惡病橫病。乃至不如意事。近於此舍

等處。何況入門。 

 (Chẳng để cho các việc dữ, các tai nạn bất kỳ, hoặc bệnh nan y, 

 bệnh hiểm nghèo bất kỳ, cho đến những việc không vừa ý đến gần chỗ 

 của các nhà đó, huống là để cho vào cửa!) 

Đều ở tại một niệm chân thiện, thiện cảm ứng cùng thiện, bạn có 

quỷ thần bảo hộ bạn. Trong Giới Kinh của Phật có nói khi bạn có thể thọ 

trì Tam Quy thì liền có ba mươi sáu vị thần hộ pháp ngày đêm bảo hộ 

bạn. Bạn trì ngũ giới, trì một giới liền có năm vị thần hộ giới bảo hộ bạn, 

trì hết năm giới thì có hai mươi lăm vị thần hộ giới bảo hộ bạn. Bạn tu 

thập thiện, tức là trong kinh này nói những quỷ vương này sai tiểu quỷ, 

thần Thổ Địa vệ hộ bạn. Chúng ta đều đã thọ Tam Quy Y, cũng thọ Ngũ 

Giới, Bồ Tát giới, có thần hộ pháp bảo hộ không? Chẳng thấy. Tại sao 

nói chẳng thấy? Bạn thọ danh tự giới, là hình thức chứ chẳng phải thật 

chất. Bạn thọ Tam Quy, bạn có Quy hay không? Có Y hay không? Nếu 

chỉ mời một pháp sư giúp bạn làm một nghi thức, trên thực tế bạn chẳng 

có quay đầu, cũng chẳng có nương tựa, bạn vẫn giống như lúc trước, như 

vậy thì chẳng có thần hộ pháp. Tam Quy, quy tức là thực sự quay đầu, y 

tức là từ nay trở về sau đích thật có nơi nương tựa, phải tương ứng với 

những gì bạn nương tựa, được vậy thì bạn mới chân chánh quy y, bạn 

mới có thể cảm được thần hộ pháp bảo hộ bạn; nếu bạn chỉ làm một hình 

thức thì chẳng dùng được. 

Cho nên từ đoạn kinh văn này chúng ta có thể hiểu được [những  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 111

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cảm  ứng  này]  đều  ở  tại  một  niệm  chân  tâm,  dứt  khoát  không  phải  hư 

vọng.  Quy  là  quay  đầu,  quay  đầu  từ  đâu?  Quay  đầu  từ  mê,  tà,  nhiễm, 

phải nương dựa vào Giác, Chánh, Tịnh, đây là điều kiện và nguyên tắc 

cơ bản khi học Phật. Quy y Phật, Phật có nghĩa là Giác, chúng ta từ mê 

hoặc quay trở lại nương dựa vào Giác, Giác chứ chẳng mê; đối người, 

đối sự, đối vật, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ đều Giác chứ chẳng mê 

thì bạn mới gọi là quy y Phật. Trong Tam Quy bạn thọ nhận một điều, 

trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, chúng ta lúc nãy đã nói, khi khởi tâm 

động niệm nếu phân biệt chấp trước tức là mê, là chẳng giác; chẳng khởi 

tâm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước là giác, đó là chẳng mê. Chúng 

ta  có  làm  được  chưa?  Làm  được  thì  bạn  mới  chân  chánh  quy  y.  Pháp 

nghĩa là chánh tri chánh kiến, Phật tri Phật kiến, chẳng phải vọng tưởng, 

vọng tưởng là tà tri tà kiến, từ tà tri tà kiến quay trở lại nương vào chánh 

tri chánh kiến, vậy gọi là quy y Pháp. Tăng nghĩa là thanh tịnh, hòa hợp. 

Không  những  phải  lục  căn  thanh  tịnh,  vả  lại  lúc  đối  xử  với  đại  chúng 

tuyệt đối tuân thủ Lục Hòa Kính; người khác có giữ hay không thì chẳng 

liên quan gì đến mình, còn mình nhất định phải tuân thủ. Được vậy thì 

mới gọi là Tam Quy, Danh hợp với Thật, bạn mới được ba mươi sáu vị 

thần  hộ  pháp  bảo  hựu  bạn.  Nếu  chỉ  quy  y  trên  hình  thức,  vẫn  mê  chứ 

chẳng giác như cũ, tà chứ chẳng chánh, nhiễm chứ chẳng tịnh, thì một vị 

thần hộ pháp cũng chẳng có. Thần hộ pháp coi bạn có phải thực sự quy y 

không? Nếu thực sự quy y, tuy chẳng có hình thức thì thần hộ pháp cũng 

hộ trì bạn, thần  hộ pháp  chỉ dựa trên  thực  tế  chứ không dựa trên hình 

thức. Trên hình thức càng có tu hành, càng có cao tăng đại đức nổi tiếng 

làm nghi thức cho bạn cũng chẳng dùng được, vấn đề là bạn phải thực sự 

làm được, chẳng có người làm nghi thức quy y cho bạn cũng dùng được. 

Năm xưa lúc tôi mới học Phật, đại sư Chương Gia đã dạy tôi như 

vậy.  Đại  sư  Chương  Gia  kêu  tôi  học  Giới,  làm  được  một  điều  thì  bạn 

thực  sự  thọ  một  điều,  chẳng  ở  chỗ  đăng  đàn  hình  thức,  cái  đó  chẳng 

dùng được. Ngài kêu tôi đi học Giới, nhất định phải thực sự làm được, 

làm  được  một  điều,  một  điều  này  bạn  liền  thực  sự  đắc  được  một  điều 

giới, bạn sẽ cảm được thần hộ giới bảo hộ cho bạn. Trên hình thức thọ 

giới mà không thể thọ trì, chẳng thể làm được, đó là phạm hết hai tội: 

Một là bạn phạm tội làm ác, hai là bạn phạm tội phá giới, cho nên tạo 

nên tội hai tầng. Nhất định phải làm cho được, hết lòng nỗ lực mà làm, 

cảnh  tỉnh  mình  từng  giờ,  từng  phút.  Cho  nên  ngày  nay,  đọc  tụng  Đại 

Thừa  vô  cùng  quan  trọng,  Tam  Phước  nói  trong  Quán  Kinh,  “Tin sâu

 nhân quả, đọc tụng Đại Thừa”  đối với người hiện đại quá quan trọng, 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 112

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tuyệt đối không thể coi thường. Nếu mỗi ngày bạn đều đọc thì bạn mới 

biết  mình  nên  làm  như  thế  nào,  nếu  không  đọc  thì  bạn  làm  sao  biết 

được? Tin sâu nhân quả thì tâm cảnh giác của bạn sẽ cao, mới thực sự 

làm được chẳng mê, chẳng tà, chẳng nhiễm, phải biết mê, tà, nhiễm nhất 

định  sẽ  đọa  tam  ác  đạo.  Sanh  mạng  của  chúng  ta  quá  ngắn  tạm,  mấy 

mươi năm khảy một ngón tay liền trôi qua, hà tất phải tạo tội nghiệp làm 

chi? Hà tất phải tạo quả báo khổ sở như vậy? Thế nên bạn thực sự tin 

tưởng thì bạn sẽ chẳng làm việc này. Trước mắt cho dù đời sống cực khổ 

một chút thì cũng có thể cắn chặt răng chịu đựng cho qua, không hề gì! 

Một chút cực khổ này  mà thấm vào đâu?  Sau này được đại tự tại, có 

được niềm vui to lớn, nếu tham  một chút tiện nghi trước mắt, sau này 

phải  chịu  khổ  nặng  nề.  Cho  nên  người  không  hiểu  nhân  quả,  người 

không tin nhân quả mới dám làm; người tin tưởng nhân quả sẽ tuyệt đối 

chẳng  làm.  Quỷ  vương  nói  họ  đối  với  những  người  có  tâm  thiện,  làm 

việc thiện, họ dùng tâm trạng thái độ như thế nào [đối xử với họ], ở đây 

chúng ta hiểu được. Tâm thiện hạnh thiện thì ác quỷ cũng ủng hộ bạn, 

cũng sẽ chẳng hại bạn. 

 Phật tán quỷ vương: “Thiện tai, thiện tai”. 

佛讚鬼王。善哉善哉。

 (Ðức Phật khen ngợi quỷ vương: “Lành thay! Lành thay!) 

Phật nghe họ báo cáo xong vô cùng hoan hỷ, và khen ngợi họ. 

 Nhữ đẳng cập dữ Diêm La. 

汝等及與閻羅。

 (Các ông cùng với vua Diêm La.) 

Diêm La là quỷ vương lớn nhất. 

 Năng như thị ủng hộ thiện nam nữ đẳng. 

能如是擁護善男女等。

 (Có thể ủng hộ các thiện nam thiện nữ như thế.) 

Họ tham dự pháp hội ở cung trời Đao Lợi này, pháp hội của Như 

Lai là pháp hội chân thật, lời nói của mỗi người, biểu hiện của mỗi người 

trong ấy đều từ tâm chân thành tỏ lộ ra, tuyệt đối chẳng có mảy may hư 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 113

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vọng. Do đó những biểu hiện này của họ được đức Phật khen ngợi. Đức 

Phật khích lệ họ và cũng đem lại lợi ích cho những quỷ vương này. 

 Ngô diệc cáo Phạm Vương, Đế Thích lịnh vệ hộ nhữ. 

吾亦告梵王。帝釋令衛護汝。

 (Ta cũng bảo Phạm Vương, Ðế Thích hộ vệ các ông.) 

Đây là quả báo của họ, họ có thể phát tâm hộ niệm những người 

thiện này, đức Phật cũng khuyên Đại Phạm thiên vương, Đao Lợi thiên 

chủ hộ vệ họ. Đây là làm thiện thì được quả báo thiện, nhân duyên quả 

báo tơ hào chẳng sai. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này một cách thật sâu 

sắc, hiểu sơ sài không được, phải hiểu thật sâu, được vậy bạn mới biết tu 

thiện, biết được chỗ tốt của sự tu thiện, lợi ích của sự tu thiện, nên bạn 

cũng chịu làm theo. Sự việc bày trước mắt chúng ta, người hiện đại bất 

kể là người Trung Quốc, người ngoại quốc, có ai không ưa thích của cải? 

Mọi người đều bị của cải mê mất. Lúc trước thế hệ tôi, đại khái trước khi 

ba mươi tuổi thì những người trẻ tuổi coi tiền tài, sắc dục, danh vọng, ăn 

uống, ngủ nghỉ rất lợt lạt, họ đều có một chút hoài vọng muốn lập công, 

ra sức làm một việc gì cho quốc gia, dân tộc, họ có tâm niệm như vậy. 

Bạn hãy hỏi những người trẻ tuổi hiện nay thử coi? Phát tài là hạng nhất, 

làm thế nào kiếm tiền, cách suy nghĩ của họ khác hẳn với thế hệ chúng 

tôi lúc trước. Đừng nói là hiểu chuyện, trên hai mươi tuổi hiểu chuyện 

rồi, đầu óc mỗi người đều suy nghĩ làm thế nào kiếm tiền? Vào trường 

học, họ phải học ngành nào kiếm được tiền, phải học những ngành này, 

tương lai dấn thân vào xã hội nhất định phải làm những sự nghiệp kiếm 

được  tiền,  không  kiếm  được  tiền  thì  không  làm.  Nếu  bạn  quan  sát  kỹ 

càng, bạn hỏi những học sinh tiểu học, những đứa học lớp một, lớp hai 

làm sao kiếm tiền? Việc kiếm tiền được đặt ở hàng đầu, như vậy thì làm 

sao được! Như vậy là giáo dục thất bại triệt để. Tự tư tự lợi đạt đến mức 

cùng cực, xã hội còn có thể an định được sao? Mạnh Phu Tử có nói: “Kẻ 

trên, người dưới tranh nhau thủ lợi”21 , quốc gia như vậy sẽ nguy hiểm 


lắm. 

Xã hội hiện nay đích thật từ trên tới dưới đều như  thế nào?  Lợi  

được đặt ở hàng đầu, chẳng còn đạo, chẳng còn nghĩa, chẳng còn lễ, cái 

gì cũng không muốn, chỉ muốn tranh lợi mà thôi. Mỗi người đều tranh 

lợi, như vậy không phải sẽ đánh lộn tới bể đầu chảy máu hay sao? Xã 

21 “Thượng hạ giao chinh lợi” 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 114

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hội hiện nay, chúng ta thấy [phản ảnh] trong tin tức, mỗi địa phương đều 

bạo động, cướp giựt, [mọi người] đều làm gì? Đều tranh lợi, tranh không 

được  thì  giựt.  [Mọi  người]  đều  làm  chuyện  gì?  Đều  là  chuyện  tổn  hại 

người, lợi mình. Câu “tổn hại người, lợi mình” sai rồi, không thể nói như 

vậy, nếu mọi người đều nói như vậy thì mỗi người đều làm việc tổn hại 

người,  lợi  mình  cả.  Chúng  ta  phải  sửa  câu  này  lại  cho  đúng,  tổn  hại 

người thì không lợi mình, tổn hại người thì sẽ hại mình. Mọi người nghe 

nói tổn hại người sẽ hại mình, thì họ sẽ không làm chuyện tổn hại người 

nữa.  Tại  sao?  Họ  sẽ  không  hại  chính  họ.  Tổn  hại  người,  lợi  mình  thì 

không sao cả, giết thêm vài người cũng không sao, mình tôi giàu có [là 

được rồi, còn người khác thì mặc kệ], suy nghĩ như vậy thì sai rồi! [Thật 

ra]  tổn  hại  người  chắc  chắn  sẽ  không  lợi  mình,  không  lợi  mình  còn  ở 

phía sau, tương lai nhất định sẽ đọa tam ác đạo. 

Phật pháp nói nhân quả báo ứng rất thấu triệt, rất rõ ràng, thiếu nợ 

nhất  định  phải  trả  nợ,  thiếu  mạng  nhất  định  phải  đền  mạng,  bạn  giết 

người thì tương lai nhất định sẽ bị người giết, trốn không khỏi. Bạn giết 

thêm một người, giết thêm một chúng sanh, tương lai bạn sẽ bị họ giết 

thêm một lần. Ngay cả động vật rất nhỏ cũng không thể giết; chúng có 

sanh mạng, cũng có tâm sân giận. Bạn giết chúng, tương lai khi chúng 

có thế lực, chúng nhất định sẽ giết bạn. Phật dạy rất hay  “lúc nhân duyên

 gặp gỡ, quả báo vẫn phải tự thọ” . Bạn gạt kẻ khác thì nhất định bạn sẽ 

gặp người khác gạt lại; bạn hiếp đáp người khác thì kẻ khác nhất định sẽ 

hiếp đáp bạn; gieo nhân gì thì chắc chắn sẽ được quả báo đó. Chúng ta 

hiểu đạo lý này một cách sâu xa thì tại sao không làm người tốt? Tại sao 

không làm thêm chuyện tốt? Làm người tốt, làm chuyện tốt thì bạn sẽ có 

quả báo tốt. Chuyện tốt là gì? Tiêu chuẩn của chuyện tốt là gì? Nhất định 

phải đọc kinh Đại Thừa thì bạn mới biết chuyện gì là chuyện tốt, quả báo 

của chuyện tốt là gì. 

Chuyện tốt thực sự trong thế gian là sự nghiệp của Bồ Tát, ngày 

nay  chúng  ta  phần  đông  gọi  là  Phật  sự,  Phật  sự  là  chuyện  tốt  thật. 

Nhưng dùng danh từ Phật sự sợ người ta hiểu lầm, Phật sự là gì? [Người 

ta thường nghĩ rằng] tụng kinh cho người chết gọi là Phật sự, vậy thì lạc 

quá  xa  rồi!  Do  đó  hiện  nay  thuyết  pháp  là  chuyện  vô  cùng  khó  khăn, 

thường thường làm cho người ta hiểu lầm. Chữ Phật là Phạn ngữ Ấn Độ 

dịch âm ra, ý nghĩa của nó là trí huệ, giác ngộ, Phật sự tức là trong đời 

sống sinh hoạt của chúng ta, trong hết thảy sự việc bạn đều có trí huệ, có 

giác ngộ thì hết thảy sự việc đều gọi là Phật sự. Chúng ta nhất định phải 

hiểu  rõ  ràng,  rành  rẽ  những  danh  từ  thuật  ngữ  này.  Chúng  ta  đối  với 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 30

 115

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

người, với sự, với vật đều dựa vào trí huệ cao độ, dùng cách nói hiện nay 

là dùng lý trí chứ không dùng cảm tình, cảm tình là mê, lý trí là giác; khi 

xử sự đãi người tiếp vật chúng ta có lý trí, chẳng dùng cảm tình. Trong 

đời sống chúng ta dùng trí huệ cao độ thì [mọi việc] đều gọi là Phật sự, 

Phật sự như vậy thì mọi người đều vui vẻ, ai nấy đều vui thích, chúng ta 

nhất định phải hiểu rõ. Thế nên trong tất cả tâm hạnh, sự tướng, các sự 

việc của Phật, Bồ Tát là viên mãn, thù thắng nhất. Những gì Phật, Bồ Tát 

làm chẳng khác gì với đời sống hiện thật của chúng ta, chỉ là chuyển đổi 

tâm niệm trở lại, chuyển đổi mê, tà, nhiễm trở thành Giác, Chánh, Tịnh. 

Đời  sống  của  bạn  là  Phật  sự,  quả  báo  của  Phật  sự  vô  cùng  thù  thắng. 

Chân  chánh  hạnh  phúc,  mỹ  mãn  chính  là  sống  cuộc  đời  của  Phật,  Bồ 

Tát. 

Hôm nay chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 31 (Số 14-12-31) 

Xin  mở  cuốn  Khoa Chú  quyển  trung, trang  một  trăm  mười  tám, 

xin xem kinh văn: 

 Thuyết  thị  ngữ  thời,  hội  trung  hữu  nhất  quỷ  vương  danh  viết 

 Chủ  Mạng,  bạch  Phật  ngôn:  “Thế  Tôn,  ngã  bổn  nghiệp  duyên  chủ 

 Diêm Phù nhân mạng, sanh thời tử thời ngã giai chủ chi. Tại ngã bổn 

 nguyện  thậm  dục  lợi  ích.  Tự  thị  chúng  sanh  bất  hội  ngã  ý,  trí  lịnh 

 sanh tử cụ bất đắc an”. 

說是語時。會中有一鬼王名曰主命。白佛言。世尊。

我本業緣主閻浮人命。生時死時我皆主之。在我本願甚欲

利益。自是眾生不會我意。致令生死俱不得安。

 (Ðức Phật nói lời ấy xong, trong Pháp Hội có một vị Quỷ Vương 

 tên là Chủ Mạng bạch cùng Ðức Phật rằng:”Bạch Ðức Thế Tôn! Nghiệp 

 duyên  căn  bản  của  con  là  chủ  về  nhân  mạng  ở  cõi  Diêm  Phù  Ðề,  khi 

 sanh khi tử đều do con làm chủ. Bổn nguyện của con là rất muốn làm lợi 

 ích, nhưng vì chúng sanh không hiểu ý con nên đến nỗi khi sanh khi tử 

 đều không được an ổn”.) 

Chúng ta coi trước đoạn này.  “Thuyết thị ngữ thời” , câu này tiếp 

theo  câu  trước  và  dẫn  đến  câu  sau,  trong  đoạn  trước  lúc  Ác  Độc  quỷ 

vương thưa với Thế Tôn xong, lúc ấy trong pháp hội lại có một vị quỷ 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 116

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vương tên là Chủ Mạng. Từ danh hiệu chúng ta có thể hiểu vị quỷ vương 

này cai quản về việc sanh tử của tất cả mọi người trong thế gian, chuyên 

môn cai quản về việc này nên được gọi là Chủ Mạng quỷ vương.  “Bạch 

 Phật  ngôn  Thế  Tôn,  ngã  bổn  nghiệp  duyên”   dùng  cách  nói  hiện  nay 

nghiệp duyên chính là chức vụ của ông ta. Sự việc của ông là cai quản 

nhân mạng của người ở cõi Diêm Phù Đề; một người nào đó gần được 

sanh ra, đầu thai, ông ta chăm lo những việc này; người nào đó chết đi 

thì ông cũng lo lắng cho người ấy,  “ngã giai chủ chi” . Từ chỗ này chúng 

ta hiểu được con người từ lúc sanh đến lúc chết đều có quan hệ mật thiết 

đối với thiên địa quỷ thần. Nhưng người hiện đại đọc những đoạn kinh 

văn này đều cho là mê tín, dùng hai chữ mê tín bèn cự tuyệt, bài xích 

những  việc  này.  Nếu  vậy  thì  bạn  có  chịu  sự  cai  quản  của  quỷ  vương 

không? Vẫn phải chịu sự cai quản của ông ta, bất kể là bạn tin hay không 

tin; chẳng phải nói nếu tin thì có, còn không tin thì không có, nếu vậy thì 

đơn giản quá rồi. Chúng ta có thể tận lực không tin lục đạo luân hồi thì 

lục đạo luân hồi sẽ không tồn tại, không tin sanh tử thì sanh tử sẽ không 

có, lẽ nào có chuyện như vậy! Bạn tin tưởng cũng có mà không tin vẫn 

có. Giáo dục thời xưa chẳng giống bây giờ, giáo dục thời xưa ít nhiều gì 

cũng có liên quan đến ba đời, nói về đời quá khứ, đời hiện tại, và cũng 

nói về đời tương lai. Tương lai là nói sau khi chết đi, sau khi con người 

chết đi, đời quá khứ là lúc chúng ta chưa sanh ra, đó là ba đời. 

Nội dung của giáo dục cổ xưa Trung Quốc có ba trọng điểm, thứ 

nhất là dạy bạn làm người, hiểu quan hệ giữa người với người, nếu bạn 

không hiểu thì bạn sẽ không biết cách làm người [cho đàng hoàng]. Nếu 

không biết làm người thì nhân gian này giống như một con đường nguy 

hiểm như trong kinh nói, mỗi bước đều lần lần dẫn đến ba đường ác; nếu 

bạn biết làm người thì bạn có thể tránh khỏi đi vào đường nguy hiểm, 

bạn được thân người rồi còn có thể giữ được thân người, tương lai còn 

có thể sanh làm người, nhất định sẽ sống hạnh phúc tốt đẹp hơn bây giờ, 

đó  là  giáo  dục.  Trọng  điểm  thứ  nhì  là  hiểu  rõ  quan  hệ  giữa  người  và 

thiên nhiên, giữa người và hết thảy động vật, thực vật, giữa người và môi 

trường  tự  nhiên;  một  khi  bạn  hiểu  được  thì  mới  biết  đạo  dưỡng  sinh. 

Trọng điểm thứ ba là dạy bạn quan hệ giữa người và thiên địa quỷ thần, 

nếu quan  hệ này  được xây  dựng tốt đẹp  thì  bạn  sẽ được thiên địa quỷ 

thần ủng hộ, giúp đỡ; nếu quan hệ chẳng đẹp, làm gì cũng có lỗi đối với 

thiên địa quỷ thần thì bạn sẽ gặp phiền phức lớn lắm. Chư vị phải biết 

thiên địa quỷ thần chẳng phải là Phật, Bồ Tát, họ vẫn còn là phàm phu, 

phàm  phu  vẫn  chưa  lìa  khỏi  thất  tình  ngũ  dục;  khi  nhìn  thấy  người  tu 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 117

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thiện  thì  họ  vui  vẻ,  họ  khen  ngợi  bạn,  làm  lợi  cho  bạn;  khi  nhìn  thấy 

người làm  ác  thì họ không  vui,  họ sẽ tức  giận, sẽ gây  phiền phức  cho 

bạn, sẽ trừng phạt bạn. Do đó thiên địa quỷ thần là phàm phu, chúng ta 

phải nhớ họ là lục đạo phàm phu. Giáo dục cổ xưa và Phật pháp đều dạy 

về những chân tướng sự thật này. 

Nói thật ra, người xưa bất luận là pháp thế gian hay xuất thế gian  

đều coi trọng thiền định, trong Phật pháp gọi là thiền định, tuy người thế 

gian  không  gọi  là  thiền  định  nhưng  họ  đề  cao  tâm  thanh  tịnh,  ít  ham 

muốn,  trầm  tịnh  đến  cùng  cực.  Trong  sự  tu  dưỡng  hằng  ngày  đều  coi 

trọng  tâm  thanh tịnh,  khi tâm  thanh tịnh đạt  đến  mức  độ nhất  định thì 

trạng huống đời sống của quỷ thần bạn đều có thể nhận biết được, nhìn 

thấy được, những người học Phật thường thường nhìn thấy lúc họ trong 

thiền định, do đó quỷ thần nhất định là có thật. Quan hệ của quỷ thần đối 

với  chúng  ta  vô  cùng  mật  thiết,  cũng  giống  như  tổ  chức  hành  chánh 

trong thế gian chúng ta vậy, mỗi cơ cấu của quốc gia đối với đời sống 

của chúng ta đều có liên quan lẫn nhau, chúng ta nhất định phải biết đạo 

lý này. Người hiện đại dùng nhãn quan khoa học để quan sát, nếu đi sâu 

thêm một tầng, đối với những sự tướng nói trong kinh Phật, tôi tin rằng 

họ cũng có thể nhận biết được. Ở Trung Quốc thường gọi là khí phận, 

người ngoại  quốc gọi là từ trường. Một khi  bạn  tiếp xúc đến thì  trong 

tâm bạn liền cảm nhận được, giống như ở một nơi nào đó, khí phận lúc 

có nhiều người và lúc có ít người sẽ khác nhau; khí phận ban ngày và 

ban đêm cũng không giống nhau, chúng ta thường có cảm xúc rất rõ ràng 

đối với những chuyện này. Nếu dùng sự quan sát hoặc cách nói của khoa 

học gia hiện đại thì những cảm xúc này chính là sự tiếp xúc giữa các làn 

sóng, nếu tần số của các làn sóng rất gần nhau thì chúng ta sẽ cảm nhận 

rất  thoải  mái;  nếu  những  làn  sóng  này  cường  độ  dao  động  rất  lớn,  rất 

nhanh thì chúng ta sẽ cảm thấy không yên ổn, không tự tại, những sự lý 

này không khó hiểu cho lắm. 

Thân thể của chúng ta có hiện tượng làn sóng, làn sóng từ sự suy 

nghĩ, tưởng tượng trong tâm càng rõ ràng hơn, tất cả các vật thể có hình 

tượng đều có sóng. Hoạt động của thiên địa quỷ thần cùng với làn sóng 

tư tưởng của chúng ta chẳng khác, khi con người chết đi thì sanh mạng 

kết thúc, thân thể chỉ là vật chất, [nhưng] tư tưởng của người ấy chẳng 

đoạn dứt, chẳng diệt mất theo thân thể người ấy. Có thể nói sự thật này 

đã được hết thảy  các  nhà  tôn  giáo  thừa nhận,  những người thực  sự  có 

học vấn, có đức hạnh cũng khẳng định, chẳng phải nói người ta chết đi 

thì hết thảy đều chấm dứt, nếu chết đi mà tất cả đều chấm dứt thì dễ rồi. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 118

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Không những con người chết đi chẳng phải hoàn toàn chấm dứt mà hết 

thảy  vật  chất  tiêu  mất  cũng  chẳng  phải  hoàn  toàn  mất  hẳn;  [chúng  ta] 

không phải đã nghe các khoa học gia từng nói “ tinh thần chẳng diệt, vật 

chất chẳng diệt” rồi sao; hai câu này là chân lý, hai câu này trong Phật 

pháp có thể gọi là “chư pháp thật tướng”, nghĩa là tướng chân thật [của 

mọi  sự  việc].  Trong  Phật  pháp  sự  sanh  diệt  của  vật  chất  được  gọi  là 

duyên tụ, duyên tan, lúc duyên tụ hợp lại chẳng sanh, lúc duyên tan rả 

chẳng diệt, các vật có hình tượng còn như vậy huống chi là tinh thần? 

Do đó tuyệt đối chẳng phải là mê tín, nhất định là sự thật; có rất nhiều 

người  trong  đời  có  dịp  tiếp  xúc  với  quỷ  thần,  cảm  ứng  với  quỷ  thần 

nhiều  lần,  nếu  suy  nghĩ  kỹ  thì  [sẽ  biết]  họ  làm  sao  không  tồn  tại  cho 

được?  Làm  sao  họ  chẳng  liên  quan  gì  với  đời  sống  của  chúng  ta  cho 

được? Quan hệ của Chủ Mạng quỷ vương đối với chúng ta đặt biệt mật 

thiết hơn, ở đây Ngài nói  “tại ngã bổn nguyện, thậm dục lợi ích” , lợi ích 

là giúp đỡ, lúc con người sanh ra, lúc con người chết đi, ý nguyện của 

Chủ  Mạng  quỷ  vương  đều  là  muốn  giúp  đỡ  người  đó,  hy  vọng  kẻ  ấy 

được yên ổn.  “Tự thị chúng sanh bất hội ngã ý” , hết thảy chúng sanh 

không  hiểu  ý  nguyện  của  quỷ  thần,  ý  nguyện  của  quỷ  thần  là  gì?  Ưa 

thích nhìn thấy người ta làm việc thiện, chán ghét chúng sanh làm việc 

ác, cho nên trong kinh này nói ngay cả một niệm thiện nhỏ cũng được 

quỷ thần ủng hộ, được chư Phật, Bồ Tát tán thán, huống chi việc bạn làm 

là việc thiện lớn? Chúng sanh không hiểu được ý nguyện của thiên địa 

quỷ thần, làm cho sống chết đều chẳng được yên ổn. Lời này nghĩa là thế 

nào? Phần sau sẽ nói rõ: 

 Hà dĩ cố. 

何以故。 

 (Tại sao vậy?) 

 Thị Diêm Phù Đề nhân, sơ sanh chi thời bất vấn nam nữ, hoặc 

 dục sanh thời đãn tác thiện sự tăng ích xá trạch, tự lịnh Thổ Địa vô 

 lượng hoan hỷ, ủng hộ tử mẫu, đắc đại an lạc lợi ích quyến thuộc. 

是閻浮提人。初生之時不問男女。或欲生時但作善事 

增益舍宅。自今土地無量歡喜。擁護子母。得大安樂利益 

眷屬。 

 (Người cõi Diêm Phù Ðề lúc mới sanh xong, không kể là con trai 

 hay con gái, hoặc khi sắp sanh, chỉ nên làm thiện sự để thêm sự lợi ích 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 119

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 cho nhà cửa, thì tự nhiên Thần Thổ Ðịa sẽ vô cùng hoan hỷ, ủng hộ cho 

 cả mẹ lẫn con đều được sự an lạc lớn, hàng quyến thuộc cũng được lợi 

 ích.)

Đây là nói rõ khi người nhà sanh con, trong thế gian đây là việc 

vui mừng, có con nối dõi, người Trung Quốc rất coi trọng việc tiếp nối 

giòng  họ,  cho  nên  không  thể  không  vui  mừng.  Vui  mừng  thì  nên  làm 

việc  tốt,  phải  biết làm  việc thiện  mới  có  thể  tăng  thêm  lợi ích  cho gia 

đình ấy. Vị thần Thổ Địa cai quản vùng ấy, thần Thổ Địa giống như xã 

trưởng, trưởng làng ở Trung Quốc thời xưa, các “bảo trưởng, ấp trưởng” 

cai quản một làng, một vùng như vậy. Những quỷ thần này thấy bạn làm 

lành, trong nhà bạn lại có thêm một đứa con thì họ  “ủng hộ tử mẫu, đắc 

 đại  an  lạc” ,  mẹ  con  bình  yên,  quyến  thuộc  của  bạn  được  lợi  ích,  quỷ 

thần che chở, gia bị. Xin xem tiếp, nếu không biết ý của thiên địa quỷ 

thần thì sẽ tạo tội nghiệp. 

 Hoặc dĩ sanh hạ thận vật sát hại, thủ chư tiên vị cúng cập sản 

 mẫu,  cập  quảng  tụ  quyến  thuộc,  ẩm  tửu  thực  nhục  ca  nhạc  huyền 

 quản, năng lịnh tử mẫu bất đắc an lạc. 

或已生下慎勿殺害。取諸鮮味供給產母。及廣聚眷屬

。飲酒食肉歌樂絃管。能令子母不得安樂。

 (Hoặc khi đã sanh rồi thì nên cẩn thận, chớ giết hại để lấy những 

 vị tươi ngon cung cấp cho người sản mẫu, cùng nhóm họp hàng quyến 

 thuộc  lại  để  uống  rượu,  ăn  thịt,  ca  hát,  đánh  đàn,  thổi  sáo;  vì  có  thể 

 khiến cho cả mẹ lẫn con chẳng được an lạc.  )

Người trong thế gian chẳng biết sự lợi hại này, khi sanh con bèn 

làm tiệc ăn mừng, ăn mừng bèn sát sanh. Chư vị nghĩ thử xem, sát sanh 

kết oán thù với những chúng sanh ấy, bạn tạo những tội nghiệp như vậy, 

món nợ sát sanh này sẽ trút lên đầu hai mẹ con người ấy, tại sao vậy? Vì 

nếu không sanh con thì họ sẽ không sát sanh [ăn mừng], khi sanh con 

bèn sát hại những con vật ấy để ăn mừng. Người thế gian sát sanh lúc 

sanh con, lúc chết đi cũng sát sanh, mỗi năm ăn mừng tuổi thọ cũng sát 

sanh,  như  vậy  thì  làm  sao  được!  Tội  nghiệp  ấy  nặng  biết  bao!  Không 

những  không  nên  sát  sanh,  những  lời  nói  trong  kinh  có  mấy  ai  hiểu 

được? Có mấy ai chịu làm theo?  “Thủ chư tiên vị cung cấp sản mẫu” , 

sau khi sanh con thì phần đông người ta phải tẩm bổ. Phương pháp tẩm 

bổ rất nhiều, không lẽ phải sát sanh thì mới được sao? Không lẽ phải ăn 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 120

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thịt mới được sao? Đạo lý này, chỉ có người thực sự học Phật và người 

hiểu rõ những chân tướng sự thật này mới chọn ăn chay. Cho người mẹ 

[vừa  mới  sanh  con]  ăn  chay  tuyệt  đối  khỏe  mạnh,  thứ  nhất  là  tâm  họ 

được yên ổn, thứ nhì là được Phật, Bồ Tát, thiên địa quỷ thần ủng hộ, họ 

làm sao không yên ổn được! Chúng tôi thường tiếp xúc với một số bạn 

đồng tu, trong số người này có người nói đến “thai lý tố” (ăn chay lúc 

mang thai). Ở Đài Loan, tôi biết có vài vị đồng tu từng trải qua việc này, 

lúc người mẹ mang thai mà ăn thịt thì ói mửa nên phải ăn chay, đứa con 

sanh ra liền ăn chay, mãi đến khi mấy chục tuổi cũng ăn chay, thân thể 

rất khỏe  mạnh.  Chẳng phải  là  không ăn  thịt thì không được, không  ăn 

thịt  thì  thân  thể  không  khỏe  mạnh,  lẽ  nào  lại  như  vậy!  Sát  sanh  tạo 

nghiệp, tựa đề của đoạn này [trong cuốn chú giải] gọi là  “Nên bảo thẳng 

 thừng với mọi người đừng sát sanh” , nhất quyết không thể sát sanh. 

 “Quảng tụ  quyến  thuộc” ,  đây  là  lúc  bạn  bè  thân  quyến  đến  nhà 

chúc mừng, chẳng tránh khỏi uống rượu ăn thịt, gia đình giàu có thì còn 

 “ca nhạc huyền quản” , hiện nay gọi là mở hội khiêu vũ. Những nhà giàu 

có, trưởng giả ở Trung Quốc, trong dịp này còn có hát tuồng, mời đoàn 

hát lại hát kịch để ăn mừng. Cách làm này  “năng lịnh tử mẫu, bất đắc an 

 lạc” , tại sao vậy? Quý vị vui mừng, quỷ thần ở kế bên nhìn thấy rất bực 

tức, sẽ chẳng che chở, gia bị cho quý vị. Sát hại những chúng sanh này 

thì tương lai sẽ bị họ đến đòi mạng. Nếu quý vị thực sự hiểu rõ đạo lý 

nhân quả báo ứng, đúng như câu  “ăn thịt nó nửa cân, tương lai phải trả 

 nó  tám  lượng” ,  một  tí  tiện  nghi  gì  cũng  chẳng  chiếm  được.  Chúng  ta 

hiểu được đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật này thì nhất định sẽ chẳng 

dám  ăn  thịt  chúng  sanh,  làm  hại  chúng  sanh,  biết  rằng  làm  hại  chúng 

sanh là làm hại chính mình, gây phiền phức cho chúng sanh tức là gây 

họa cho mình, như vậy là trái nghịch với lòng tốt của quỷ vương và thần 

Thổ Địa. Chúng ta xem tiếp đoạn kế: 

 Hà  dĩ  cố.  Thị  sản  nan  thời  hữu  vô  số  ác  quỷ,  cập  võng lượng 

 tinh mỵ dục thực tinh huyết. 

何以故。是產難時有無數惡鬼及魍魎精魅欲食腥血。

 (Vì sao thế? Bởi vì lúc sanh nở khó khăn đó, có vô số ác quỷ cùng 

 võng lượng, tinh mỵ, muốn tới ăn huyết tanh.) 

Đây  là  việc  phàm  phu  mắt  thịt  chúng  ta  chẳng  nhìn  thấy  được, 

đích thật có những ác quỷ như vậy, số lượng rất nhiều.  “Võng lượng tinh 

 mỵ” , họ làm gì? Đây là những thứ chúng ta thường gọi là yêu quỷ, họ 

thích ăn những vật này. Hiện nay y học phát triển, mức độ nguy hiểm 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 121

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khi sanh sản thấp hơn lúc trước, chúng ta thử hỏi những trạng huống kể 

trên còn hay không? Vẫn còn, nếu bạn muốn hiểu trạng huống của quỷ 

thần  thì  trong  bệnh  viện  có  nhiều  nhất.  Tôi  có  vài  người  bạn  đều  học 

ngành Y khoa, lúc chúng tôi gặp nhau họ thường kể những chuyện ma 

quỷ này cho chúng tôi nghe. Bác sĩ, y tá, người làm việc trong bệnh viện 

đều tin tưởng. Chính mắt họ nhìn thấy, chính tai họ nghe được, đặc biệt 

là ở trong bệnh viện lớn, bệnh viện xưa càng có nhiều quỷ, chẳng khác 

gì với những lời nói trong kinh. Cho nên lúc người còn sống, lúc người 

chết thì những quỷ thần này nhiều vô cùng. Trong số các ác quỷ, có thể 

nói phần lớn đều là oán thân trái chủ; nói thật ra nếu họ chẳng có liên 

quan gì với bạn, ngay cả một chút cũng chẳng thể dính líu. Phàm những 

ai có thể đến gần thì họ nhất định có quan hệ với bạn trong đời trước. 

Nhưng những ác quỷ này cũng có người cai quản, là những quỷ vương 

này cai quản họ. Đối với phần đông chúng ta mà nói, Thổ Địa được kể 

như vị thần hộ pháp, là đến bảo vệ cho chúng ta, hộ vệ địa phương ấy. 

 Thị ngã tảo lịnh xá trạch thổ địa, linh kỳ 22  hà hộ tử mẫu, sử 

 lịnh an lạc, nhi đắc lợi ích. 

是我早令舍宅土地。靈祇荷護子母。使令安樂。而得

利益。

 (Chính con sớm đã sai các thần linh của nhà cửa đất đai phải bảo 

 hộ người mẹ và đứa con, làm cho họ được an vui mà hưởng nhiều sự lợi 

 ích.)

Quỷ  vương  đã  sớm  ra  lịnh  cho  những  thần  Thổ  Địa,  “linh  kỳ” 

cũng  là  những  tiểu  quỷ  dưới  quyền  cai  quản  của  ông,  bảo  hộ  mẹ  con 

được bình yên. 

 Như thị chi nhân kiến an lạc cố, cánh hiệp thiết phước đáp chư 

 thổ địa. 

如是之人見安樂故。便合設福答諸土地。

 (Những người này thấy sự an ổn vui vẻ thì nên tạo phước để báo 

 đáp các thần Thổ Ðịa.) 

22 Kỳ, gọi đủ là Địa Kỳ, là thần cai quản trên mặt đất, sống trên mặt đất, nương gá 

vào núi non, cây to, dinh thự v.v… Còn những vị thần cai quản trên không hoặc cung 

điện nương trên hư không gọi là “thiên thần”. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 122

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Lúc sanh sản mẹ con được bình yên, phải nên tạ ơn quỷ thần bảo 

hộ, làm thế nào để tạ ơn? Tu thiện, làm việc thiện mới là tạ ơn. 

 Phiên vi sát hại, tập tụ quyến thuộc. 

翻為殺害。集聚眷屬。

 (Thế mà trái lại họ còn giết hại, tụ tập quyến thuộc.) 

Như  vậy  là  sai,  như  vậy  chẳng  phải  là  tạ  ơn  quỷ  thần.  Pháp  sư 

Thanh  Liên  trong  Chú  giải,  trích  dẫn  một  câu  chuyện,  là  chuyện  triều 

Minh, năm Vạn Lịch, chuyện này rất đáng để cho chúng ta tham khảo, 

nói rõ sự hưởng dụng của quỷ thần khác với chúng ta. Câu chuyện của 

Ngài ở trang một trăm hai mươi ba, chữ nhỏ hàng thứ hai đếm ngược lại, 

nói rõ không thể dùng rượu thịt để cúng dường quỷ thần. Thời xưa cúng 

tế quỷ thần, tuy nói là dùng rượu nhưng thật ra là nước, trong cổ lễ được 

gọi là  “huyền tửu” , đó là nước, dùng nước để cúng tế thiên địa quỷ thần, 

dùng đồ chay mới đúng. Nhưng người thế gian chúng ta chẳng biết đạo 

lý này, cứ cho rằng nếu không sát sanh để cúng tế thì hình như đại bất 

kính, [cứ nghĩ] nhất định phải sát sanh để cúng tế. Chẳng biết sát sanh để 

cúng tế là tạo tội nghiệp rất lớn, chắc chắn sẽ không được thiên địa quỷ 

thần che chở, gia bị. Ngạn ngữ thường nói “ông trời có đức háo sanh” 

(thượng thiên hữu háo sanh chi đức). Đã là háo sanh thì làm sao bạn có 

thể sát sanh để cúng tế họ, lẽ nào như vậy được! Kết luận sau đây nói với 

chúng ta:

 Dĩ thị chi cố, phạm ương tự thọ, tử mẫu cụ tổn. 

以是之故。犯殃自受。子母俱損。

 (Vì lẽ này, hễ phạm tội tất phải tự gánh chịu, người mẹ và đứa con 

 đều bị tổn hại.) 

Vì trong tiệc vui bạn tạo những tội nghiệp này, chẳng được quỷ 

thần bảo hộ, ngược lại còn dẫn nhiều ác ma, ác quỷ, yêu tinh quỷ quái 

đến,  họ  đến  làm  loạn,  làm  cho  mẹ  con  đều  không  được  yên  ổn.  Nếu 

chúng ta quan sát kỹ những việc này, tâm tình của người mẹ không yên, 

sau  đó bạn  coi đứa  con, quan sát  kỹ  thì thấy  đứa  bé  thường  bị  sợ hãi, 

kinh sợ. Chỉ cần bạn lắng lòng quan sát, bạn sẽ thấy hình như nó rất run 

sợ, rất sợ hãi, tuy nó không biết nói, không biết biểu lộ tình cảm, bạn chỉ 

cần nhìn động tác trên thân thể nó thì biết được. Đoạn này là nói lúc sanh 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 123

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

con, chúng ta phải làm thế nào để tu phước, không thể tạo tội. Xem tiếp 

đoạn sau: 

 Hựu Diêm Phù Đề lâm mạng chung nhân, bất vấn thiện ác, ngã 

 dục lịnh thị mạng chung chi nhân bất lạc ác đạo, hà huống tự tu thiện 

 căn, tăng ngã lực cố. 

又閻浮提臨命終人。不問善惡。我欲令是命終之人不

落惡道。何況自修善根。增我力故。

 (Lại ở cõi Diêm Phù Ðề, những người sắp mạng chung, bất luận 

 là thiện hay ác, con đều muốn cho họ không bị đọa lạc vào đường ác; 

 huống chi là kẻ tự tu thiện căn, làm tăng oai lực của con.) 

Chủ Mạng quỷ vương cũng rất từ bi, không những Chủ Mạng quỷ 

vương từ bi, phía trước chúng ta coi Ác Độc quỷ vương cũng từ bi, Ngài 

chẳng nỡ nhìn thấy chúng sanh đọa tam ác đạo. Nói thật ra Ngài cũng 

lưu ý từng giờ từng phút để giúp đỡ những người làm ác này, làm thế 

nào có thể miễn thọ quả báo trong tam ác đạo, cho nên lúc lâm chung 

chẳng cần biết những người này lúc sanh tiền làm thiện hay làm ác, Ngài 

đều dùng tâm từ bi để giúp đỡ. Nếu người lâm chung này lúc sanh tiền 

có thể tu một chút thiện căn thì sự giúp đỡ của Ngài càng thêm được lợi 

ích; nói cách khác, Ngài càng có thêm lý do để giúp đỡ người ấy. 

 Thị Diêm Phù Đề hành thiện chi nhân, lâm mạng chung thời, 

 diệc hữu bách thiên ác đạo quỷ thần, hoặc biến tác phụ mẫu nãi chí 

 chư quyến thuộc, dẫn tiếp vong nhân lịnh lạc ác đạo, hà huống bổn 

 tạo ác giả. 

是閻浮提行善之人。臨命終時。亦有百千惡道鬼神。

或變作父母乃至諸眷屬。引接亡人令落惡道。何況本造惡

者。

 (Những người làm thiện ở cõi Diêm Phù Ðề, đến lúc lâm chung 

 còn có trăm ngàn quỷ thần trong ác đạo hoặc biến làm cha mẹ, cho đến 

 hàng quyến thuộc, dẫn dắt người chết khiến cho lạc vào ác đạo; huống 

 chi là những kẻ vốn đã tạo ác.) 

Đoạn kinh này rất quan trọng. Người lâm chung, chúng ta đã gặp 

qua rất nhiều, lúc lâm chung người ấy sẽ nói với những người ở xung 

quanh rằng họ nhìn thấy người nào đến. Những người mà họ nhìn thấy 

đều là những bà con, họ hàng đã qua đời. Có phải thật là bà con, họ hàng 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 124

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hay không? Không phải, thật ra đó là những oan gia, chủ nợ biến hiện 

thành bà con họ hàng, bạn bè đến để dẫn người ấy đi, dẫn đi xong rồi sẽ 

báo thù, chúng ta phải biết việc này. Vì khi nhìn thấy bà con, họ hàng thì 

rất dễ đi theo họ. Đặc biệt là lúc chúng ta niệm Phật trợ niệm, việc quan 

trọng  nhất  chúng  ta  phải  đề  phòng  là  việc  này.  Một  khi  người  [lâm 

chung]  nói  họ  “nhìn thấy  một  người nào đó”,  thì  lập  tức phải  nhắc họ 

đừng để ý tới người đó, nhất định phải chờ A Di Đà Phật hiện ra mới đi 

theo đức Phật A Di Đà. Nếu chẳng phải là đức Phật A Di Đà, bất luận là 

người nào hiện ra cũng không cần để ý tới. Nếu không để ý, không chú ý 

thì hiện tượng đó sẽ biến mất rất nhanh, người đó sẽ rời khỏi, điểm này 

là  điểm  quan  trọng nhất.  Trong sự  khai thị lúc  lâm  chung,  câu  này  vô 

cùng quan trọng! Luôn luôn nhắc nhở họ, suốt hai mươi bốn giờ ngày 

đêm không thể gián đoạn. Chỉ sợ một khi gián đoạn, một khi sơ suất thì 

bị những oan gia, chủ nợ biến thành bà con, họ hàng dẫn họ đi mất, đây 

là việc người trợ niệm lúc lâm chung không thể không biết, như vậy thì 

trợ niệm  mới có lợi ích lớn lao. Người trợ niệm dùng tâm chân thành, 

thanh tịnh, từ bi để niệm câu Phật hiệu này, người trợ niệm càng nhiều 

càng tốt, từ trường đó thù thắng, có thể làm cho những quỷ thần cơi ác 

này chẳng dám đến gần. Nếu người trợ niệm ít, người trợ niệm chẳng có 

thành tâm, thì quỷ thần ác đạo sẽ thắng thế, sẽ thừa dịp [người trợ niệm] 

không đề  phòng bèn  đi vào  [phá  khuấy],  chúng  ta phải đặc biệt  chú  ý 

điểm này. Thế nên có người hỏi nếu lỡ không tìm được người trợ niệm, 

chúng ta dùng  máy  niệm  Phật được không?  Chỉ  có thể  nói  [dùng  máy 

niệm Phật] tốt hơn một chút mà thôi, tốt nhất là có người đến niệm, như 

vậy thì sẽ [có hiệu quả] khác hẳn. 

Phàm  khi  gặp  những  chuyện  này  lúc  lâm  chung,  thì  người  mất 

chắc  chắn  sẽ  rơi  vào  ba  đường  ác,  nếu  lúc  còn  sống  người  ấy  lại  làm 

nhiều ác nghiệp thì còn tệ hại hơn nữa! Địa Tạng Bồ Tát cũng cứu chẳng 

nổi. Sanh tử là việc quan trọng lớn lao, sau khi chết đi sanh vào cõi nào 

là một vấn đề vô cùng nghiêm túc. Cho nên khi người mắc bệnh, yêu ma 

ác quỷ đến phá khuấy, trong kinh này nói những người làm việc thiện cả 

đời cũng rất khó tránh khỏi, huống chi là người làm ác! Nhân thiện thì 

được quả thiện, nhân ác thì có quả ác, chắc chắn là chẳng sai; quả báo 

hiện ra hay không là do duyên đầy đủ hay không. Nếu duyên đầy đủ thì 

quả báo sẽ hiện ra. Thế nên chúng ta tiễn đưa người vãng sanh nói thật ra 

là giúp đỡ một người đi làm Phật, cả đời chúng ta làm việc thiện, còn 

việc thiện nào lớn hơn việc tiễn đưa một người đi làm Phật? Chẳng có 

việc nào lớn hơn việc này hết. Nếu lúc một người lâm nguy, bạn có thể 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 125

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

dốc toàn tâm toàn lực để chăm sóc họ, từng giờ từng phút nhắc nhở họ, 

đây tức là chiến đấu với vô số ác quỷ ác thần, nhất định phải chiến thắng 

họ, thì người mất mới có thể vãng sanh một cách thuận lợi, được Phật 

tiếp  dẫn.  Cho  dù  người  tạo  ngũ  nghịch,  thập  ác,  nếu  gặp  tăng  thượng 

duyên này cũng có thể vãng sanh. 

Tôi nghĩ chư vị coi Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện 

đều biết chuyện ông Trương Thiện Hòa đời Đường. Trương Thiện Hòa 

là một kẻ làm nghề giết trâu, cả đời chẳng biết đã làm thịt bao nhiêu con 

trâu, đã làm bao nhiêu ác nghiệp, cho nên lúc lâm chung ông ta nhìn thấy 

rất nhiều người đầu trâu đến đòi mạng, trong Phật pháp gọi là tướng địa 

ngục hiện lên, lúc đó ông ta mới kêu cứu. Duyên của ông rất tốt, may sao 

có  một  người  xuất  gia  đi  ngang,  nghe  tiếng  kêu  cứu  trong  nhà,  người 

xuất gia ấy liền vào nhà ông để coi là chuyện gì. Ông nói ông nhìn thấy 

rất nhiều người đầu trâu, họ nói phải đền mạng cho họ. Vị xuất gia đó 

mới đốt một cây nhang rồi kêu ông cầm trong tay, kêu ông gấp rút niệm 

A Di Đà Phật. Do vì muốn thoát khỏi cảnh tượng ấy ông bèn niệm lớn 

tiếng A Di Đà Phật, mới niệm mười mấy tiếng, ông liền nói với người 

nhà “người đầu trâu đã biến mất, đều đi mất, A Di Đà Phật đã đến”, nói 

xong  ông  bèn  vãng  sanh.  Do  đó  bạn  mới  biết  đã  tạo  ác  nghiệp  cũng 

không  sao,  nếu  lúc  lâm  chung  gặp  duyên  thù  thắng,  vận  may  của  ông 

Trương Thiện Hòa thật là quá tốt, gặp được thiện tri thức, nếu ông chẳng 

gặp vị xuất gia ấy thì nhất định sẽ đọa tam ác đạo, chắc chắn là phải đọa 

địa  ngục.  Sau  khi  thọ  tội  ở  địa  ngục  xong  cũng  phải  làm  trâu  để  đền 

mạng,  bạn  giết  một  con  trâu  thì  phải  đền  mạng  một  lần,  bạn  giết  bao 

nhiêu con trâu thì phải đền mạng bấy nhiêu lần. 

Giết  trâu  [bị  quả  báo]  như  vậy,  chư  vị  phải  biết,  giết  hại  bất  cứ 

chúng sanh nào cũng phải đền mạng, cho dù động vật nhỏ đến đâu cũng 

phải đền mạng, bạn làm sao đền mạng cho hết? Bạn giết một con trùng, 

một con kiến đều phải đền mạng, muôn vàn xin bạn đừng tưởng đây là 

những côn trùng gây hại [thì không sao, chúng ta không thể coi thường] 

sanh mạng của chúng, chúng cũng là chúng sanh đã làm chuyện ác rồi 

đầu thai vào cõi súc sanh, biến thành những hình trạng như vậy. Chúng 

ta trong sáu nẻo luân hồi cũng đã thường làm những chuyện này cả rồi, 

đời này may mắn được thân người, làm sao biết được sau khi chúng ta 

mất thân người thì sẽ có thân hình của con vật gì? Thế nên có được thân 

hình [con người] này cũng không thể kiêu ngạo, không thể dựa vào thế 

lực của thân hình này mà tàn sát những động vật nhỏ, vừa chớp mắt thì 

bạn cũng sẽ phải làm thân hình của chúng, bạn cũng sẽ chịu người khác 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 126

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giết hại, nhân duyên  quả báo  tơ hào  chẳng sai.  Xin xem  đoạn  kinh kế 

tiếp: 

 Thế  Tôn,  như  thị  Diêm  Phù  Đề  nam  tử  nữ  nhân  lâm  mạng 

 chung thời, thần thức hôn mê bất biện thiện ác, nãi chí nhãn nhĩ cánh  

 vô kiến văn. 

世尊。如是閻浮提男子女人臨命終時。神識惛昧不辯

善惡。乃至眼耳更無見聞。

 (Bạch Ðức Thế Tôn! Những kẻ nam người nữ ở cõi Diêm Phù Ðề, 

 lúc  lâm  chung  thì  thần  thức  hôn  ám  mê  muội,  không  phân  biệt  được 

 thiện ác, cho đến mắt và tai đều không còn thấy nghe gì nữa.) 

Đây là lúc lâm chung, chúng ta gọi là trạng thái hấp hối, đoạn thời 

gian  này  rất  ngắn.  Đích  thật  là  họ  hôn  mê  chẳng  hay  chẳng  biết,  họ 

chẳng nhận biết được người nhà, sức trí nhớ hoàn toàn tiêu mất, đây là 

trạng thái cực kỳ nguy hiểm. Duy chỉ có người đầu óc còn tỉnh táo mới 

dễ được giúp đỡ, một khi đầu óc không tỉnh táo thì sự việc sẽ rất phiền 

phức. Khi người lâm chung gặp phải trường hợp này, cho dù gặp được 

thiện tri thức cũng chẳng giúp được gì, đây là nghiệp chướng rất nặng, 

chúng ta phải ghi nhớ lời dạy trong kinh Địa Tạng, họ hoàn toàn nương 

nhờ  vào  sự  giúp  đỡ  của  người  khác.  Hiện  nay  có  một  số  người  mạng 

sống còn chưa hết, phước báo còn chưa hưởng hết, người hiện nay gọi là 

chứng người già mất trí nhớ, chính là trạng thái này. [Việc nói ở đây] là 

họ chưa đến lúc lâm chung  “thần thức hôn mê, bất biện thiện ác, nãi chí 

 nhãn nhĩ cánh vô kiến văn” , đây là chứng người già mất trí nhớ. Phải coi 

phước báo của người ấy, nếu phước báo lớn thì có thể kéo dài thời gian 

này  suốt  mười  năm,  tám  năm,  họ  còn  thở,  vẫn  còn  hô  hấp,  nhưng  mê 

man chẳng tỉnh táo, người thân nhất trong nhà, người mình thương mến 

nhất cũng chẳng nhận ra, mỗi ngày hai mươi bốn giờ đều ở trong trạng 

thái hôn mê. Những người này thật đáng thương, cầu sống không được 

cầu chết cũng không xong, sau khi chết đi nhất định sẽ bị nghiệp lực lôi 

kéo, sẽ chẳng sanh vào cõi thiện, chắc chắn sẽ đọa nẻo ác. Chúng ta có 

khả năng bảo đảm chính mình tương lai sẽ không rơi vào tình trạng này 

hay không? Ai cũng chẳng dám bảo đảm. Ngày nay chúng ta nhìn thấy 

những tình trạng này, tự mình phải có tâm cảnh giác cao độ, đức Phật 

dạy cho chúng ta phương pháp [cứu chữa], chúng ta phải ghi nhớ. 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 127

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Thị chư quyến thuộc đương tu thiết đại cúng dường, chuyển độc 

 tôn kinh, niệm Phật Bồ Tát danh hiệu. Như thị thiện duyên năng lịnh 

 vong giả ly chư ác đạo, chư ma quỷ thần tất giai thoái tán. 

是諸眷屬當須設大供養。轉讀尊經。念佛菩薩名號。

如是善緣能令亡者離諸惡道。諸魔鬼神悉皆退散。

 (Hàng quyến thuộc phải nên thiết đại cúng dường, chuyển đọc tôn 

 kinh, niệm danh hiệu của Phật cùng Bồ Tát; những thiện duyên như thế 

 có thể khiến cho người chết thoát khỏi các đường ác, và các ma quỷ, ác 

 thần đều phải rút lui hoặc giải tán.) 

Chữ  quan  trọng  ở  đây  là   “đại  cúng  dường” ,  người  nhà  quyến 

thuộc có chịu làm hay không? Rất nhiều người bị chứng người già mất 

trí nhớ, nói thật ra họ đều là người giàu có, trưởng giả, giòng dõi giàu 

sang.  Quyến thuộc người nhà của họ bận bịu để tranh giành tài sản, có 

mấy ai chịu làm việc đại cúng dường cho họ? Sống chết gì cũng chẳng 

có người hỏi thăm, [con cháu] tìm hết đủ mọi cách để đoạt gia tài, người 

này thật đáng thương, [rốt cuộc] cũng phải sanh vào ba đường ác. Nếu 

người nhà thực sự là người thông minh, người hiểu rõ Lý muốn cứu họ 

thì phải dùng hết thảy tài sản của người ấy để tu đại cúng dường, giống 

như đoạn trước có nói cô Bà La Môn, cô Quang Mục, vì muốn cứu mẹ 

nên bán hết đất đai tài sản của mình để làm việc cúng dường. Ngày nay 

trong thế gian này đi đâu tìm được con cháu hiếu thuận như vậy? Bạn sẽ 

tìm chẳng được, cũng tìm chẳng được một người bạn đáng tin cậy, thật 

là nguy  hiểm!  Nguy  hiểm  đến  cùng  cực, vậy  thì phải  làm  sao?  Không 

bằng tu đại cúng dường ngay bây giờ, trong kinh nói lúc bạn còn sống 

làm việc này thì bạn có được trọn tất cả lợi ích, bạn sẽ tránh khỏi lúc già 

bị bệnh khổ như vậy, hiện nay phải giác ngộ, phải thực sự giác ngộ, con 

cái cũng tin không nổi, bạn bè cũng tin không nổi, người thân thích nào 

đến sau cùng [lòng dạ] cũng sẽ thay đổi, chẳng có ai đáng tin, người thực 

sự đáng tin được là chính mình. Thừa lúc mình còn khỏe mạnh, còn hiểu 

rõ chân tướng sự thật, chúng ta phải hết lòng tu (chữ tu ở đây nghĩa là 

làm việc) đại cúng dường, dốc hết tâm hết sức để cúng dường. 

Phải tu cúng dường như thế nào, bạn phải có trí huệ, phải thân cận 

thiện tri thức. Trong việc tu hành, bất luận là Hiển Giáo, Mật Giáo, Tông 

Môn, Giáo Hạ, tại gia, xuất gia, điều kiện cần thiết đầu tiên là phải hiểu 

rõ Lý, không thể không hiểu những đại đạo lý của vũ trụ nhân sinh mà 

đức Phật đã dạy, không thể không hiểu rõ các hiện tượng y báo, chánh 

báo trang nghiêm trong thập pháp giới. Sau khi bạn hiểu rõ ràng thì bạn 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 128

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sẽ biết phải làm thể nào để tu đại cúng dường. Trong tình trạng cụ thể 

của chúng ta hiện nay mà nói, nguyên lý nguyên tắc cơ bản của nó chính 

là làm thế nào giúp cho hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ, việc cúng 

dường này sẽ rất lớn. Làm thế nào có thể giúp cho hết thảy chúng sanh 

lìa khổ được vui, việc vui chân chánh chính là vãng sanh Cực Lạc thế 

giới. Chư vị có thể hiểu được, Cư Sĩ Lâm ngày nay, Tịnh Tông Học Hội 

đang làm việc  “tu đại cúng dường” , mỗi ngày giảng kinh hai giờ, đây là 

đại cúng  dường, giúp  cho hết thảy  chúng  sanh  phá  mê  khai ngộ.  Hiện 

nay trong Niệm Phật Đường mỗi ngày [tổ chức] niệm Phật mười hai giờ 

đồng  hồ,  giúp  cho  người  ta  lìa  khổ  được  vui,  đây  cũng  là  đại  cúng 

dường. Cư sĩ Lý [Mộc Nguyên] phát tâm hy vọng có thể làm một việc 

đại  cúng dường lâu dài, xây  Thôn  Di  Đà,  tiếp đón người thập  phương 

chân chánh phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, giúp cho họ có đầy đủ 

điều kiện để niệm Phật, đây là đại cúng dường. Ngoài ra những chuyện 

thiện khác, khi chúng ta gặp thì không thể không làm, cũng phải dốc hết 

tâm hết sức đi làm, đó cũng thuộc về đại cúng dường. Giống như những 

tai nạn [thiên nhiên] to lớn trong nước hiện nay, nước Trường Giang tràn 

ngập,  vùng  Đông-Bắc  Nội  Giang  ,  nước  sông  Tùng  Hoa  ngập  lụt,  tạo 

nên tai hại cực nặng, chúng ta nghe được thì phải dốc hết sức lực để cứu 

trợ.  Không thể nói sự cúng dường này chắc là sự cúng dường nhỏ nhoi, 

không phải vậy đâu, đây cũng là đại cúng dường. 

Nhà Phật thường nói  “Phật chẳng độ người vô duyên” , đức Phật 

muốn giúp đỡ hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, thì 

trước  tiên  phải  bố  thí  kết  duyên.  Chúng  ta  kết  pháp  duyên  với  những 

chúng sanh này, kết thiện duyên, tương lai khi nhân duyên chín muồi thì 

họ sẽ rất vui vẻ tiếp nhận Phật pháp, do đó bố thí tài vật là điều kiện đầu 

tiên nhất định phải có để Phật độ chúng sanh. Pháp thứ nhất trong Tứ 

Nhiếp Pháp của Phật chính là Bố Thí, kế đó là Ái Ngữ, Lợi Hành, Đồng 

Sự, xả bỏ tài vật để tu phước, chỉ cần chịu xả thì tài vật giàu có cuồn 

cuộn  mang đến,  do đó đừng nên  keo kiệt,  giàu  có thì phải biết  bố thí. 

Vui  vẻ  bố  thí  thì  người  ấy  sẽ  có  phước,  người  ấy  chắc  chắn  sẽ  chẳng 

thiếu thốn tiền tài, càng bố thí thì càng giàu có, càng giàu thì càng phải 

bố thí cho nhiều hơn. Gần đây kinh tế vùng Đông Nam Á xuống dốc, đời 

sống dân chúng khốn khổ, nguồn thâu nhập giảm xuống, nhà đất mất giá 

không  chỉ  phân  nửa.  Chúng  tôi  đi  ra  ngoài  đường  thấy  rất  nhiều  chỗ 

đang xây cất giữa chừng phải ngưng lại, nhà bán không được. Chúng ta 

hãy  xem  Cư  Sĩ  Lâm,  nguồn  thâu  nhập  của  Cư  Sĩ  Lâm  cũng  chịu  ảnh 

hưởng, lợi tức của tín đồ ít đi thì đóng góp cũng bớt đi. Thế nhưng từ khi 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 129

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chúng  tôi  bắt  đầu  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  tới  nay,  Niệm  Phật  Đường 

này mở cửa, cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với tôi không những số thâu nhập 

của Cư Sĩ Lâm không giảm bớt mà còn tăng thêm, rất nhiều người nói 

với  tôi  hiện  tượng  Cư  Sĩ  Lâm  hưng  vượng  từ  trước  tới  giờ  chưa  từng 

thấy được. Tại sao vậy? Là do bố thí, càng thí thì có càng nhiều. Những 

lời đức Phật nói trong kinh, chúng ta ở nơi đây nhìn thấy tận mắt. Bạn 

thí tiền tài thì tiền tài nhất định sẽ cuồn cuộn đến; bạn thí pháp thì nhất 

định  sẽ  thông  minh  trí  huệ;  bạn  thí  vô  úy  thì  nhất  định  sẽ  được  khỏe 

mạnh sống lâu. Nếu quy nạp toàn bộ Phật pháp thì đó chính là một chữ 

Bố Thí. 

Trong các việc bố thí, thí tài vật, thí pháp, thí vô úy, chúng ta ai 

nấy đều hy vọng giàu sang, thông minh, khỏe mạnh sống lâu, nếu bạn 

không tu nhân thì làm sao có được quả báo? Chỉ cần bạn chịu tu nhân 

[thiện] thì chắc chắn sẽ được quả báo thiện, đây chính là như câu nói: 

 “Trong cửa nhà Phật có cầu ắt có cảm ứng” . Tôi rất hy vọng các bạn 

đồng tu tu pháp Niệm Phật ở mọi nơi trên khắp thế giới, hy vọng mọi 

người đến đây để tham học, những lời đức Phật dạy trong kinh, những 

lời tôi nói trong giảng đường, giảng không rõ ràng, không rành rẽ, bạn 

nghe xong cũng rất khó hiểu được, nhất định phải đến đây đích thân cảm 

nhận  thì  bạn  mới  hiểu  được,  lời  giáo  huấn  trong  Phật  pháp  chân  thật 

chẳng hư dối. Làm vậy mới có thể tăng thêm lòng tin của bạn, tăng thêm 

tâm nguyện của bạn, để cho bạn tin tưởng chắc chắn y giáo phụng hành, 

tương lai của bạn sẽ tươi sáng rạng rỡ. Dù bạn có gặp khó khăn lớn hơn 

hoặc tai nạn lớn hơn thì bạn cũng vượt qua một cách yên ổn, bạn nhất 

định sẽ chẳng đánh mất lòng thanh tịnh tự tại, đó chính là lợi ích ngay 

trước mắt khi chúng ta học Phật. Trước mắt có thể đạt được lợi ích thù 

thắng như vậy thì lợi ích tương lai sẽ vô lượng vô biên. [Quả báo] hiện 

tiền nhà Phật thường gọi là “hoa báo”, tương lai là “quả báo”, quả báo 

nhất định là sẽ vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đó là việc thù 

thắng không chi sánh bằng. Do đó chúng ta phải biết cách tu đại cúng 

dường, phải tu mau lên, không thể chậm trễ, một khi cơ hội mất đi thì 

muốn  gặp  lại  thật  không  dễ.  Người  thực  sự  có  trí  huệ,  có  phước  đức 

chẳng có gì khác ngoài việc họ nhìn thấy cơ hội, có thể nắm lấy cơ hội 

để thành tựu trí huệ, phước đức vô lượng vô biên của họ. 

 “Chuyển độc tôn kinh”  tức là đọc tụng Đại Thừa, mỗi ngày phải  

đọc thì không đến nỗi mê hoặc, không đến nỗi bị lay động bởi cảnh giới 

bên  ngoài.  Tụng  kinh  chính  là  nghe  lời  dạy  của  Phật,  Bồ  Tát.  “Niệm 

 Phật, Bồ Tát danh hiệu”  tức là trì danh niệm Phật. Trong kinh đức Phật 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 130

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

dạy chúng ta phương pháp tu hành thù thắng nhất, ổn thỏa nhất, nhanh 

chóng nhất, có hiệu quả nhất chính là nhất tâm xưng niệm A Di Đà Phật. 

Bạn phải hiểu rõ  “nhất tâm xưng niệm”  thì bạn sẽ được tâm thanh tịnh, 

tâm thanh tịnh sẽ sanh trí huệ; tâm không thanh tịnh sẽ sanh phiền não, 

khi có phiền não thì bạn sẽ tạo ác nghiệp, tâm thanh tịnh sẽ sanh trí huệ, 

khi  bạn  có  trí  huệ  thì  bạn  mới  tạo  hết  thảy  thiện  nghiệp.  Đây  là  vài 

phương pháp đức Phật dạy trong kinh, cảnh giới của những phương pháp 

này cũng vô cùng rộng lớn,  “như thị thiện duyên, năng lịnh vong giả ly 

 chư ác đạo” , tu phước lớn như vậy, đó là việc tu phước. Đoạn kinh phía 

trước đã nói những quyến thuộc giúp họ tu phước này được sáu phần bảy 

công đức, người mất chỉ được một phần bảy. Đích thật có thể giúp họ lìa 

khỏi ác đạo, tại sao vậy? Khi lâm chung đầu óc họ hôn mê, bất tỉnh nhân 

sự thì họ nhất định sẽ đọa ác đạo. Lúc đó chúng ta trợ niệm cũng chẳng 

giúp được gì, [người được] trợ niệm nhất định phải có đầu óc tỉnh táo thì 

mới có thể vãng sanh. Trong tình trạng [hôn mê] này có trợ niệm cũng 

không  giúp họ được,  vì  họ chẳng tỉnh  táo,  bạn  trợ  niệm  cho họ  thì  họ 

cũng chẳng niệm Phật theo bạn, họ cũng chẳng biết Phật là gì, đó là lúc 

vô  cùng  đáng  thương,  chết  đi  sẽ  sanh  vào  cõi  nào  lúc  này  là  giờ  phút 

quan trọng nhất. 

Nếu người nhà của họ không có tâm từ bi, không có trí huệ thì họ 

sẽ vô cùng đáng thương. Nếu thân quyến họ thực sự có thể hiếu thuận, từ 

bi, có thể hiểu đạo lý, thì nhất định phải làm như thế, họ mới có thể lìa 

khỏi ác đạo, mới có thể sanh vào cõi lành. Vì họ có phước báo lớn như 

vậy, lúc lâm chung những oán gia chủ nợ, những quỷ thần này sẽ thoái 

lui, tạm thời cũng không dám lại khuấy rối họ. Tuy thoái lui, chẳng có 

nghĩa là xong chuyện đâu, những quỷ thần này sẽ đợi cơ hội sau này, đợi 

tới lúc nào bạn mê mờ, chẳng có ai giúp đỡ thì họ sẽ quay trở lại. Do đó 

chư vị phải biết [khi bạn] kết oán thù sâu đậm với chúng sanh, ai chịu 

tha thứ cho bạn? Nếu bạn hiểu đạo lý này thì nhất định phải đừng kết 

oán thù với tất cả chúng sanh. Trong thế gian chúng ta thấy có một số 

người  có  ấn  tượng  không  tốt  đối  với  chúng  ta,  nhìn  rất  gai  mắt,  họ  là 

những oan gia đời trước, họ ác ý hủy báng, thậm chí còn hãm hại, chúng 

ta phải đối đãi như thế nào? Phải dùng tâm chân thành cung kính để đối 

đãi, chúng ta phải dùng tâm sám hối đối xử với họ, tuyệt đối không thể 

có tâm niệm báo thù. Nếu bạn có tâm niệm muốn trả đũa thì gút mắt này 

lại  càng  buộc  chặt  thêm,  đời  đời  kiếp  kiếp  báo  đền  lẫn  nhau,  dây  dưa 

chẳng dứt. Không bằng cứ tiếp nhận hoàn toàn chẳng than trách, đối với 

những  người  ác  không  những  chẳng  có  ác  ý,  chúng  ta  còn  có  ý  kính 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 131

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

trọng, thì gút mắt này sẽ được tháo gỡ, món nợ này sẽ tiêu mất, xóa sạch 

sổ nợ, đó là chuyện tốt! Đại sư Ấn Quang trong Văn Sao dạy chúng ta 

 “Nghĩ như là mình trả nợ”  thì chuyện gì cũng sẽ được kết thúc. Không 

kết oán thù với bất cứ người nào, chúng ta phải học  “dùng Đức báo Đức, 

 dùng  Đức  báo  oán” ,  được  vậy  thì  trên  con  đường  Bồ  Đề  chúng  ta  sẽ 

giảm bớt rất nhiều chướng ngại, trên thế gian bất luận chúng ta làm sự 

nghiệp gì thì cũng sẽ giảm bớt trở ngại, cơ hội thành công sẽ nhiều hơn. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  phải  biết  thế  nào  để  làm 

người. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thế  Tôn,  nhất  thiết  chúng  sanh  lâm mạng  chung  thời,  nhược 

 đắc văn nhất Phật danh, nhất Bồ Tát danh, hoặc Đại Thừa kinh điển, 

 nhất cú nhất kệ, ngã quán như thị bối nhân trừ ngũ Vô Gián sát hại 

 chi tội, tiểu tiểu ác nghiệp hiệp đọa ác thú giả tầm tức giải thoát. 

世尊。一切眾生臨命終時。若得聞一佛名。一菩薩名

。或大乘經典一句一偈。我觀如是輩人除五無間殺害之罪

。小小惡業合墮惡趣者尋即解脫。

 (Bạch Ðức Thế Tôn! Tất cả chúng sanh lúc lâm chung nếu được 

 nghe  đến  danh  hiệu  của  một  đức  Phật,  danh  hiệu  của  một  vị  Bồ  Tát, 

 hoặc một câu hay một bài kệ trong kinh điển Ðại Thừa, con xem xét thấy 

 hạng người ấy, trừ năm tội Vô Gián và tội sát hại, còn những nghiệp ác 

 nho nhỏ đáng phải đọa vào đường ác thì chẳng bao lâu đều được thoát 

 khỏi cả.) 

Đoạn kinh này  nói cho chúng ta tu thiện  đáng quý như  thế  nào, 

cho dù một việc thiện nhỏ cũng đáng quý, huống chi là việc thiện to lớn? 

Lúc quan trọng, lúc sắp mất,  “lâm mạng chung nhược đắc văn nhất Phật 

 danh, nhất Bồ Tát danh” , đầu óc người sắp mất nhất định phải tỉnh táo 

thì mới làm được. Lúc lâm chung đầu óc còn tỉnh táo, còn rõ ràng, rành 

rẽ, nếu có thiện tri thức ở kế bên giúp kẻ ấy, chúng ta có thể khẳng định 

kẻ  ấy  chắc  chắn  sẽ  không  đọa  ba  đường  ác.  Chư  vị  phải  biết  những 

người đọa ba đường ác đều đi vào đó một cách mờ mờ mịt mịt, lẽ nào 

người có đầu óc còn sáng suốt lại đi làm ngạ quỷ, làm súc sanh, không lẽ 

nào như vậy cả? Chúng ta phải biết rất ít người lúc lâm chung còn sáng 

suốt, trong mười người thì hết tám chín người bất tỉnh nhân sự, mù mù 

mịt  mịt,  bạn  coi  như  vậy  đáng  sợ  biết  bao!  Phàm  những  người  lâm 

chung mà đầu óc còn sáng suốt, cho dù tạo ác nghiệp, tâm địa của họ 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 132

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cũng rất thiện, tạo ác nghiệp là vì họ vô tri, họ chẳng biết làm như vậy là 

tạo ác nghiệp, [thí dụ như việc] sát sanh ăn thịt, họ cảm thấy sát sanh ăn 

thịt là việc rất bình thường, họ chẳng cảm thấy làm vậy là tạo ác nghiệp, 

nhưng tâm địa người này vẫn là rất tốt, đây là việc chúng ta quan sát kỹ 

càng thấy được. Nếu tâm người ấy chẳng thiện, thường muốn hại người, 

cướp đoạt tài sản của người khác, làm những việc lợi mình hại người, 

những người này lúc lâm chung hơn phân nửa đều mê hoặc điên đảo. Cả 

đời dựa oai thế để hiếp đáp người khác, thậm chí đến tuổi già mắc chứng 

mất  trí  nhớ,  trí  nhớ  hoàn  toàn  tiêu  mất,  bất  tỉnh  nhân  sự,  hơi  thở  còn 

chưa đứt, cứ nằm trên giường bệnh suốt tám năm, mười năm, trong thời 

đại  ngày  nay  chúng  ta  thấy  những  người  như  vậy  rất  nhiều,  do  đó  tu 

thiện là việc vô cùng quan trọng. 

Đoạn này chúng ta phải ghi nhớ, đây là lý luận y cứ cho việc trợ 

niệm, con người lúc lâm chung, nếu chúng ta gặp phải, chúng ta làm thế 

nào giúp đỡ họ, lúc lâm chung, thời khắc mấu chốt nhất vô vùng ngắn 

ngủi này, phải dùng phương pháp có hiệu quả cao nhất [để giúp họ]. Bất 

luận họ cả đời học Phật hoặc chẳng học Phật, thậm chí phản đối Phật, 

hủy  báng đức  Phật  [mình]  cũng không  cần để  ý  tới, lúc lâm  chung họ 

mang bệnh nặng nằm trên giường, họ chẳng làm chủ được thì chúng ta 

làm chủ [thay họ], chúng ta niệm A Di Đà Phật cho họ nghe, họ không 

muốn nghe thì cũng phải nghe, trồng thiện căn cho họ. Vả lại còn phải 

khuyến dụ họ, phần lớn hầu hết lúc lâm chung cả đời chẳng tin Phật, đến 

lúc lâm chung hoặc có thể sẽ tin, lúc đó mình nhắc họ, nói cho họ biết 

lợi  ích  của sự  niệm  Phật.  Trong lúc  đó nếu họ  có thể nghe được  danh 

hiệu một vị Bồ Tát, một vị Phật, lúc ấy dùng danh hiệu Phật, Bồ Tát đối 

với  họ là việc  có  lợi  ích  lớn nhất.  “Kinh  điển  Đại  Thừa, nhất  cú  nhất 

 kệ” , nói nhất cú nhất kệ thì không cần phải đi tìm kinh nào, trong lúc 

quan trọng nhất này phải buông xuống vạn duyên, nhất tâm niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Độ, bất luận cảnh giới gì hiện ra, bạn có thể nói cho họ 

nghe câu kinh  “phàm những gì có tướng đều là hư vọng” , hết thảy đều 

đừng để ý tới, cứ nói một cách dứt khoát với họ, chẳng có mảy may nghi 

ngờ gì hết thì mới thực sự là giúp đỡ họ. Cho dù trong đời họ đã tạo tội 

cực nặng, nhờ thiện duyên này mà tội nghiệp và tội báo của họ sẽ [tạm 

thời] không thể hiện ra. 

Cho nên quỷ vương nói  “Ngã quán như thị bối nhân, trừ ngũ Vô  

 Gián sát hại chi tội” , tội này chẳng có cách chi hết, tại sao vậy? Tội này 

quá  nặng,  ngũ  Vô  Gián  là  giết  cha,  giết  mẹ,  giết  A  La  Hán,  làm  thân 

Phật ra máu, phá hòa hợp tăng, tội này quá nặng. Ngài nói ngoại trừ tội 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 133

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ngũ Vô Gián, quỷ vương chẳng giúp được. Nhưng chúng ta hiểu rõ, cho 

dù tạo tội ngũ Vô Gián nếu lúc lâm chung đầu óc còn tỉnh táo, nếu có thể 

sám  hối  niệm  Phật  cũng  được  vãng  sanh,  trong  kinh  có  nêu  thí  dụ. 

Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói với chúng ta, vua A Xà Thế 

tạo  tội  sát  hại  ngũ  Vô  Gián,  lúc  lâm  chung  sám  hối,  niệm  Phật  cũng 

được vãng sanh; đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta, người đó 

vãng sanh phẩm vị rất cao, Thượng Phẩm Trung Sanh. Cho nên chúng ta 

đối với người tạo tội nghiệp cũng chẳng dám coi thường, không chừng 

họ vãng sanh phẩm vị còn cao hơn chúng ta, chẳng thể coi thường. Chỉ 

cần chưa chết thì vẫn còn cứu được, đến phút lâm chung một hơi thở còn 

chưa  đứt  thì  vẫn  còn  cứu  được,  nếu  đứt  hơi  rồi  thì  chẳng  có  cách  gì, 

chẳng  cứu  nổi.  Như  việc  người  nhà  thân  quyến  giúp  họ  tu  đại  bố  thí 

cũng chỉ có thể độ họ, cao nhất cũng chỉ độ họ lên trời Ðao Lợi mà thôi, 

họ chẳng được vãng sanh, chẳng thể thoát ra khỏi tam giới. Nếu chưa tắt 

thở thì có thể giúp họ vãng sanh, khuyên họ thực sự tin tưởng, thực sự 

sám hối, thực sự niệm Phật cầu vãng sanh, chẳng có người nào không 

được độ, do đó mới biết pháp môn Tịnh Tông chẳng thể nghĩ bàn. Một 

đời tạo ác nghiệp nhỏ  “hiệp đọa ác thú giả” , đọa súc sanh, đọa ngạ quỷ, 

đọa địa ngục nhỏ, những tội nghiệp trên đây nếu bạn tu những điều thiện 

này thì  “tầm tức giải thoát” , tầm nghĩa là thời gian rất ngắn. Do đó công 

đức  nghe  danh  hiệu  Phật  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  đây  là  lời  những  người 

niệm Phật thường nói  “công đức danh hiệu Phật chẳng thể nghĩ bàn” . 

Xin xem tiếp: 

 Phật cáo Chủ Mạng quỷ vương: “Nhữ đại từ cố năng phát như 

 thị đại nguyện, ư sanh tử trung hộ chư chúng sanh”. 

佛告主命鬼王。汝大慈故能發如是大願。於生死中護

諸眾生。

 (Ðức Phật bảo Chủ Mạng Quỷ Vương rằng: “Ông vì lòng đại từ 

 nên  có  thể  phát  đại  nguyện,  ở  trong  sanh  tử  cứu  hộ  chúng  sanh  như 

 thế”.) 

Ðây  là  lời  đức  Phật  tán  thán  quỷ  vương.  Chữ   “đại  từ”   [ở  đây] 

cùng với lòng đại từ bi hộ niệm hết thảy chúng sanh của đức Phật chẳng 

khác, Ngài lại có một nguyện vọng lớn như vầy, trong giờ phút sanh tử 

Ngài sẽ hộ niệm hết thảy chúng sanh, chẳng khác gì bi nguyện của Bồ 

Tát. Cho nên những quỷ vương này đều là Bồ Tát hóa hiện, nơi cõi này 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 134

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nên  dùng  thân  quỷ  vương  để  độ  được  thì  hiện  thân  quỷ  vương  để  nói 

pháp, đích thật họ chẳng phải là phàm phu. 

 Nhược  vị lai thế  trung  hữu  nam tử  nữ nhân chí  sanh tử  thời, 

 nhữ mạc thoái thị nguyện, tổng lịnh giải thoát vĩnh đắc an lạc. 

若未來世中有男子女人至生死時。汝莫退是願。總令

解脫永得安樂。

 (Như trong đời sau có kẻ nam người nữ nào đến thời điểm sanh 

 tử, thì ông chớ rút lại lời nguyện đó, mà nên làm cho họ thảy đều được 

 giải thoát, mãi mãi được an vui.) 

Những  câu  này  là  lời  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  khuyến  khích 

quỷ  vương,  khuyên  Ngài  từ  bi  hoằng  nguyện  chẳng  nên  thoái  tâm, lời 

khuyến khích này vô cùng quan trọng. Vì càng vào sâu trong thời Mạt 

Pháp, chúng sanh tạo ác nghiệp càng  nhiều, tạo tội càng sâu, càng nặng, 

càng rộng lớn. Trong trạng huống như vậy chỉ sợ là quỷ thần nhìn thấy 

sẽ thoái tâm, cho nên lời dặn dò này vô cùng quan trọng. Chúng ta đọc 

kinh hiểu rõ những trạng huống này cũng phải phát nguyện, dốc hết tâm 

lực giúp đỡ hết thảy chúng sanh đoạn ác tu thiện, làm như vậy cũng gián 

tiếp  giúp  các  quỷ  vương  này  sanh  tâm  vui  vẻ,  giữ  vững  lòng  tin,  tâm 

nguyện của họ để họ chẳng đến nỗi phải thoái tâm. Tuy chúng sanh tạo 

ác nghiệp rất nhiều, vẫn còn một số người làm việc thiện, người hồ đồ 

mê muội tuy nhiều, nhưng vẫn có một số người hiểu rõ, điều này đối với 

quỷ vương là một sự an ủi. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Quỷ  vương  bạch  Phật  ngôn:  “Nguyện  bất  hữu  lự,  ngã  tất  thị 

 hình, niệm niệm ủng hộ Diêm Phù chúng sanh, sanh thời tử thời cụ 

 đắc an lạc”. 

鬼王白佛言。願不有慮。我畢是形念念擁護閻浮眾生

。生時死時俱得安樂。

 (Quỷ Vương bạch cùng Ðức Phật rằng: “Xin Ðức Thế Tôn chớ lo! 

 Trọn đời con luôn luôn ủng hộ chúng sanh ở cõi Diêm Phù Ðề, làm cho 

 lúc sanh lúc tử đều được an vui”.) 

Quỷ vương là Bồ Tát thị hiện chứ chẳng phải là phàm phu, Ngài  

phát nguyện đến độ chúng sanh.  Nghe đức  Phật  Thích Ca Mâu  Ni tán 

thán, khuyến khích Ngài, Ngài tiếp nhận lời dạy của đức Phật, xin đức 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 135

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật đừng  lo lắng   “Nguyện bất hữu lự, ngã tất thị hình” .  Tất  thị hình 

nghĩa là tận hết mạng sống và thân hình này.  “Niệm niệm ủng hộ Diêm 

 Phù chúng sanh” ,  Ngài  hiện  thân  này,  hiện  thân  quỷ  vương  làm  sự 

nghiệp này, sự nghiệp này chính là hộ niệm hết thảy chúng sanh trên thế 

gian trong lúc sanh tử, hy vọng trong giờ khắc sanh tử quan trọng ấy đều  

có thể được yên vui. 

 Ðản nguyện chư chúng sanh ư sanh tử thời, tín thọ ngã ngữ, vô 

 bất giải thoát, hoạch đại lợi ích. 

但願諸眾生於生死時。信受我語無不解脫獲大利益。

 (Chỉ mong các chúng sanh trong lúc sanh cùng lúc tử đều tin theo 

 lời con, thì không ai là không được giải thoát và được lợi ích lớn cả.) 

Ðây là điều mong muốn của Chủ Mạng quỷ vương đối với chúng 

sanh trong lúc sanh tử, chúng ta trong lúc sanh hay lúc chết phải ghi nhớ 

lời nói của Chủ Mạng quỷ vương, trong những lúc này phải đoạn ác tu 

thiện. Nếu thực sự hiểu rõ, lúc sanh phải biết tu đại cúng dường, đại bố 

thí, quỷ vương sẽ sanh tâm hoan hỷ lớn lao, toàn tâm toàn lực ủng hộ 

bạn, bạn nhất định sẽ chẳng đọa ba đường ác. Trong chú giải, pháp sư 

Thanh Liên trích dẫn kinh để thuyết minh, trong đoạn này Ngài trích ba 

đoạn, ý tứ trong ba đoạn đều hay. Ðoạn thứ nhất trong kinh Thế Ký, đức 

Phật dạy:  “Nhất thiết nam nữ nhân sơ thỉ sanh thời giai hữu quỷ thần, 

 tùy trục ủng hộ. Nhược kỳ tử thời bỉ thủ hộ quỷ nhiếp kỳ tinh khí kỳ nhân 

 tắc tử” . (Hết thảy người nam người nữ lúc mới sanh liền có quỷ thần đi 

theo ủng hộ. Lúc chết thì quỷ thủ hộ ấy thu hút tinh khí của người ấy, 

người ấy sẽ chết). Cố nghĩa là do vì duyên cố này, Chủ Mạng quỷ vương 

 “Nguyện nhân sinh thời, tử thời thận vật sát hại, ứng tu thiện duyên” , 

(Mong con người lúc sanh lúc chết nên cẩn thận, đừng giết hại, nên làm 

việc thiện) điều này rất quan trọng, đây tuyệt đối không phải là mê tín. 

Ðoạn thứ nhì trích dẫn kinh Ðại Tập :  “Nếu là người tu tâm từ, lúc mạng 

 chung,  thấy mười phương Phật lấy tay xoa đảnh, nhờ tay xoa chạm vào, 

 tâm người đó được yên ổn, vui vẻ, liền được vãng sanh về cõi Phật thanh 

 tịnh”  23. Ðây là việc niệm Phật lúc lâm chung. Người lúc còn sống có tâm 

từ bi, tâm từ bi tức là có thể xả, hoan hỷ bố thí cúng dường, phước huệ  

23 “Nhược tu từ giả, đương xả thân mạng thời” xả thân mạng tức là lúc lâm chung, 

“kiến thập phương Phật, thủ ma kỳ đảnh, mông thủ xúc cố, tâm an khoái lạc, tầm đắc 

vãng sanh thanh tịnh Phật độ” 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 136

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

song tu, lâm chung sẽ thấy Phật. 

Cuối cùng trích dẫn một đoạn khai thị của đại sư Liên Trì, lời nói 

tuy chỉ có hai câu, nhưng rất quan trọng:   “Do vậy, Ngài Vân Thê có dạy 

 khi cúng giỗ tổ tiên chớ nên sát sanh, để giúp thêm phước cho người đã 

 khuất”  24, câu này là của đại sư Liên Trì nói. Cúng tế người quá cố, tổ 

tiên không thể sát sanh, bạn cúng tế người quá cố, tế tổ tiên mà sát sanh, 

món nợ của nghiệp sát sanh này sẽ phải trút lên đầu của tổ tiên, tại sao 

vậy? Vì họ nên mới sát sanh, nếu không cúng tế thì chẳng phải sát sanh, 

sát sanh là vì họ mà sát, do đó việc này tăng thêm tội nghiệp của tổ tiên, 

đây là việc bất hiếu to lớn. Nhưng sát nghiệp này cũng giống như công 

đức nói ở phía trước, bạn đừng nghĩ là nghiệp sát này do tổ tiên gánh 

chịu, bạn không liên lụy gì cả, nghĩ vậy thì bạn sai rồi. Sát nghiệp này có 

bảy phần, người sát sanh phải chịu sáu phần, tổ tiên chỉ chịu một phần, 

cùng một đạo lý, bạn phải hiểu như vậy. Bạn đã gieo họa cho người ta, 

họ chẳng kêu bạn đi sát sanh, bạn vì họ mà sát sanh, cho nên trách nhiệm 

của  sát  nghiệp  này,  tự  mình  phải  gánh  sáu  phần,  tổ  tiên  chỉ  gánh  một 

phần, kẻ còn lẫn người mất đều chẳng được lợi. Đại sư Liên Trì cũng là 

người tái lai, Ngài biết rõ những chân tướng sự thật này. Chúng ta xem 

tiếp đoạn kinh tiếp theo, trong Địa Tạng Bổn Nguyện Kinh Khoa Chú 

đặt tựa đề cho phần này là Như Lai Phát Bổn (Như Lai nêu rõ Bổn Địa 

của Chủ Mạng Quỷ Vương 25), nói rõ chân tướng sự thật này: 

 Nhĩ thời Phật cáo Ðịa Tạng Bồ Tát: 

爾時佛告地藏菩薩。

 (Lúc đó đức Phật nói với Ðịa Tạng Bồ Tát rằng:) 

Nói với Ðịa Tạng Bồ Tát, trên thực tế là nói với mọi người chúng 

ta. 

 Thị đại quỷ vương Chủ Mạng giả. 

是大鬼王主命者。

 (Vị Ðại Quỷ Vương chủ về sanh mạng.) 

Ðây là Chủ Mạng quỷ vương. 

24 “Cố Vân Thê hữu tế tiên bất nghi sát sanh, dĩ tư minh phước” 

25 Bổn địa của ngài Chủ Mạng là Bồ Tát, thị hiện thân Quỷ Vương (đó là Tích). 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 137

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Dĩ tằng kinh bách thiên sanh tác đại quỷ vương, ư sanh tử trung 

 ủng hộ chúng sanh. 

已曾經百千生作大鬼王。於生死中擁護眾生。

 (Ðã từng trải qua trăm ngàn đời làm vị Ðại Quỷ Vương, ủng hộ 

 chúng sanh trong lúc sanh và lúc tử.) 

Quỷ vương này từ bi đến cùng cực. 

 Thị đại sĩ từ bi nguyện cố, hiện đại quỷ thân, thật phi quỷ dã. 

是大士慈悲願故。現大鬼身。實非鬼也。

 (Bậc Ðại Sĩ này vì lòng từ bi phát nguyện hiện thân đại quỷ, chớ 

 thật ra không phải quỷ.) 

Ngài là Bồ Tát, Pháp Thân đại sĩ, Ngài chẳng phải là quỷ thật, quỷ 

thật đâu có tâm địa tốt như vậy! Bồ Tát thị hiện thân tướng quỷ, đến để 

chủ  trì  sự việc  lúc  sanh  lúc  tử  của hết thảy  chúng  sanh,  chúng  ta phải 

hiểu những chân tướng sự thật này. Trong cuốn chú giải, đại sư Thanh 

Lương, nơi trang một trăm ba mươi mốt hàng thứ nhất, trong đó Ngài kể 

một câu chuyện, Ngài nói “Xưa kia ngài Đạo Sanh thuyết pháp tại Hổ 

Khưu”26, đây là pháp sư Ðạo Sanh27, tôi nghĩ quý vị cũng rất quen thuộc, 

rất nhiều người đến từ Tô Châu đều từng thấy Hổ Khưu. “Sanh Công  

26 Hổ Khưu còn gọi là Hải Dũng Sơn, Hải Dũng Phong, Hổ Phụ, là một thắng cảnh 

phía tây bắc cổ thành Tô Châu, cách Xương Môn 3.5 km. 

 27 Sư họ Ngụy, người rất dĩnh ngộ, không ưa sự ồn náo trần tục, cạo tóc xuất gia thọ 

giới. Ban đầu sư vào Lô Sơn, ở U Thê bảy năm. Sau dạo đến Quan Trung, theo Ngài 

La Thập thọ nghiệp. Tăng chúng khâm phục như thần. Lúc trước, sư thấy phần đầu 

kinh Niết Bàn nói “Trừ hạng Nhất xiển đề ra, tất cả đều có Phật tánh”. Sư bèn nói: 

“Xiển  đề  sao  lại  riêng  không  có  Phật  tánh  được?  Kinh  này  đến  đây  chưa  đủ.  Rồi 

xướng thuyết “Xiển đề đều sẽ thành Phật". Các vị sư khác đời ấy đều trách mắng sư, 

cho là tà thuyết, theo luật đáng bị tẩn xuất. Sư bèn thề: 

- Nếu tôi nói không hợp với nghĩa kinh, thì xin cho hiện thân chịu ác báo. Nếu 

thật khế hợp tâm Phật, nguyện lúc xả thọ mạng, ngồi tòa sư tử. 

Và sư rũ áo vào Hổ Khưu sống lặng lẽ. Khi tâm có chỗ hội, sư đến chùa Thanh 

Viên,  ngồi  dưới  rặng  tùng,  xếp  đá  làm  đồ  chúng,  giảng  kinh  Niết  Bàn.  Một  hôm 

giảng đến chỗ Xiển đề, bèn nói có Phật tánh. Lại nói: 

- Lời của ta có hợp với tâm Phật chăng? 

Hàng đá đều gật đầu. Mùa hạ năm đó, sấm rền Phật điện Thanh Viên, người ta 

chợt thấy một con rồng bay lên múa lượn, ánh sáng trời phát ra, bóng hiện ở vách 

Tây. Chùa liền được đổi tên là Long Quang. Người đời đó than: 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 138

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thuyết  pháp  ngoan  thạch  điểm  đầu”  (Ngài  Ðạo  Sanh  thuyết  pháp,  đá 

cứng cũng gật đầu), mọi người đều thường xem những cổ tích này. Ngài 

nói: Có một lần Ngài Đạo Sanh thuyết pháp, thấy một con quỷ, quỷ này 

đều hiện thân mỗi ngày đến nghe pháp. Ngài Đạo Sanh nói với quỷ đó: 

“Ngươi  hiện nay  là quỷ,  tại sao  không đầu  thai đến cõi người?”.  Ngài 

Đạo Sanh khuyên quỷ này đầu thai đến làm người. Quỷ dùng thơ đáp:  

 Tác quỷ kinh kim ngũ bách thu, 

 Dã vô phiền não dã vô sầu. 

 Sanh Công khuyến ngã vi nhân khứ, 

 Chỉ khủng vi nhân bất đáo đầu. 

 (Tôi làm quỷ đã được năm trăm năm, 

 Không có phiền não cũng chẳng sầu. 

 Ngài Đạo Sanh khuyên tôi đi làm người, 

 Chỉ sợ làm người chẳng tới đâu!). 

Con quỷ này nói làm quỷ tốt hơn, quỷ  nghe giảng kinh cũng có 

thể khai ngộ. Cho nên Chủ Mạng quỷ vương, đây là đại quỷ vương của 

Diêm La thiên tử, cai quản việc lớn sanh tử của con người, đây là Bồ Tát 

hóa thân đến, chẳng phải quỷ thật. Phía sau đức Phật còn nói thêm một 

đoạn, chúng ta hãy đọc qua một lần: 

- Rồng đã bay, sư chắc cũng đi! 

Mấy ngày sau, quả nhiên sư trở về Lô Sơn, để lại một di ảnh rơi trong hang núi. 

Tăng chúng đều đến chiêm lễ. Sau sư nghe Ðàm Vô Sấm dịch lại phẩm sau của kinh 

Niết Bàn, quả nhiên có  nói: “Người Nhất xiển để tuy  đoạn thiện căn, vẫn có Phật 

tánh”. Sư rất mừng rỡ. 

Niên hiệu Nguyên Gia năm thứ chín (432). Sư đến Kim Lăng, chưa bao lâu trở 

lại  Lô  Sơn.  Trụ  tịnh xá Lô  Sơn,  giảng  kinh  Niết  Bàn.  Tháng  mười  một, niên  hiệu 

Nguyên  Gia  thứ  mười  một  (434)*,  sư  thăng  tòa  luận  nghĩa  mấy  phen,  mọi  người 

nghe đều vui vẻ. Chợt thấy phất trần rơi xuống đất, sư ngồi ngay ngắn, nghiêm trang 

tựa ghế mà tịch, thọ 80 tuổi. Sớ luận để lại là những tác phẩm rất quý  báu.  *  Có

 thuyết  nói  sư  tịch  năm  Nguyên  Gia  thứ  chín  (432).    (Trích  Cao  Tăng  Dị  Truyện, 

Hạnh Huệ biên soạn). 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 31

 139

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Khước  hậu  quá  nhất  bách  thất  thập  kiếp,  đương  đắc  thành 

 Phật, hiệu viết Vô Tướng Như Lai, kiếp danh An Lạc, thế giới danh 

 Tịnh Trụ.  Kỳ Phật thọ mạng bất khả kế kiếp. 

卻後過一百七十劫。當得成佛。號曰無相如來。劫名 

安樂。世界名淨住。其佛壽命不可計劫。

 (Quá một trăm bảy mươi kiếp sau, ông ấy sẽ được thành Phật hiệu 

 là Vô Tướng Như Lai, kiếp tên là An Lạc, thế giới tên là Tịnh Trụ, thọ 

 mạng của Ðức Phật đó đến số kiếp không thể tính đếm được.) 

Ðây  là  Phật  thọ  ký,  nói  rõ  Chủ  Mạng  đại  quỷ  vương  tương  lai 

thành  Phật,  hiện  nay  Ngài  dùng  thân  phận  quỷ  vương  để hành  Bồ  Tát 

đạo, tu pháp Lục Ðộ. Do đó hành Bồ Tát đạo dùng các thân phận khác 

nhau,  các  ngành  nghề  khác  nhau,  ngay  trong  sinh  hoạt  hằng  ngày  của 

bạn, trong công việc làm của bạn để tu học, ở đây Chủ Mạng quỷ vương 

thị hiện nêu gương cho chúng ta. 

Hôm nay chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 32 (Số 14-12-32) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang một trăm ba mươi mốt, 

xin xem kinh văn: 

 Khước  hậu  quá  nhất  bách  thất  thập  kiếp,  đương  đắc  thành 

 Phật, hiệu viết Vô Tướng Như Lai, kiếp danh An Lạc, thế giới danh 

 Tịnh Trụ, kỳ Phật thọ mạng bất khả kế kiếp. 

卻後過一百七十劫。當得成佛。號曰無相如來。劫名

安樂。世界名淨住。其佛壽命不可計劫。

 (Quá một trăm bảy mươi kiếp sau, ông ấy sẽ được thành Phật hiệu 

 là Vô Tướng Như Lai, kiếp tên là An Lạc, thế giới tên là Tịnh Trụ, thọ 

 mạng của Đức Phật đó đến số kiếp không thể tính đếm được.) 

Đây  là  lời  đức  Thế  Tôn  nói  cho  chúng  ta  biết,  Chủ  Mạng  quỷ 

vương trong thời gian rất dài đã dùng thân phận đại quỷ vương để giúp 

đỡ hết thảy chúng sanh đang chịu khổ nạn. Phần trước nói việc Ngài tu 

nhân, làm nhân thiện thì nhất định sẽ cảm được quả báo thiện, Phật nói 

cho chúng ta một trăm bảy mươi kiếp về sau thì Ngài sẽ thị hiện thành 

Phật, danh hiệu là Vô Tướng Như Lai. Thời đại đó cũng có danh hiệu, 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 32

 140

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giống như thời đại đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện, tên của kiếp này 

gọi là Hiền Kiếp. Thời đại đó gọi là An Lạc, từ tên này [liền biết] thời 

đại lúc đức Phật ấy ra đời vô cùng tốt đẹp. Danh xưng của thế giới, hiện 

nay  thế  giới  của  chúng  ta  gọi  là  Sa  Bà,  Sa  Bà  là  tiếng  Phạn,  nghĩa  là 

Kham Nhẫn, người trên thế gian này rất khổ [mà] họ có thể nhẫn chịu 

được [nên thế giới này được gọi là] thế giới Kham Nhẫn. Thế giới của 

Vô Tướng Như Lai gọi là Tịnh Trụ, chúng ta coi hai chữ Tịnh Trụ này, 

rất giống với thế giới Cực Lạc của đức Phật A Di Đà, hơn nữa thọ mạng 

cũng là vô lượng thọ. 

Đoạn khai thị này của Thế Tôn khơi gợi cho chúng ta rất nhiều, 

phía trước đã báo cáo với chư vị xong, rất nhiều quỷ vương trong ác đạo 

đều là chư Phật Như Lai ứng hóa ở trong ấy, cũng có rất nhiều pháp thân 

đại sĩ tu hành ở đó. Giống như phẩm Phổ Môn trong kinh Pháp Hoa có 

nói nên dùng thân gì để được độ thì Ngài sẽ hiện thân đó. Lại nữa hiện 

thân thuyết pháp thì duyên phần đối với những chúng sanh này nhất định 

phải chín muồi, nhà Phật thường nói  “Phật chẳng độ người vô duyên” . 

Thế nên chúng ta trong thế gian này, chẳng phải chỉ có đời này mà thôi, 

nhiều kiếp trong quá khứ đến nay, chúng ta đối với hết thảy chúng sanh 

chẳng thể không kết duyên. Duyên thì có thiện duyên, có ác duyên, có 

duyên nhiễm, có duyên tịnh, nếu trong Phật pháp thì còn có pháp duyên, 

hết thảy đều là duyên, có duyên mới được độ, chẳng có duyên thì chẳng 

độ nổi, cho dù duyên đã kết là ác duyên cũng được. Như Chủ Mạng quỷ 

vương, họ hiện thân trong tam ác đạo, độ chúng sanh trong ác đạo, đó là 

ác duyên của những chúng sanh này đã chín muồi, họ đọa vào ác đạo, 

Bồ Tát cũng chẳng chê bỏ, cũng vào ác đạo thị hiện thân cùng loại với 

họ, để khuyên họ nên quay đầu, khuyên họ đoạn ác tu thiện. Chúng ta 

phải hiểu rõ những Sự, Lý này, phải biết là sự việc như thế nào, cũng 

nên biết hiện nay chúng ta phải làm như thế nào. 

Tuy nhiên, trên nguyên tắc thì chỉ là vấn đề của một chữ Duyên. 

Đối với hết thảy chúng sanh thì kết pháp duyên là thù thắng nhất. Trong 

pháp duyên chẳng có phiền não, cho nên đối với mình, đối với người đều 

giảm  bớt  chướng  ngại.  Cho  dù  duyên  này  là  thiện  duyên,  chư  vị  phải 

biết, thiện cũng có thể biến thành ác, trong ngạn ngữ gọi là “vui quá sanh 

ra buồn”, thương đến cùng thì sanh ra giận hờn. Chư vị phải biết ác sẽ 

chẳng biến thành thiện,  hận thù  rất  khó biến thành  thương  yêu,  nhưng 

thương biến thành ghét rất dễ dàng. Cho nên thế giới này là thế giới cực 

khổ, học Phật là học làm một người minh bạch. Chúng ta là người hiểu 

rõ ràng, rành rẽ thì chúng ta kết tịnh duyên với chúng sanh, duyên thanh 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 32

 141

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tịnh nghĩa là buông xả cả thiện và ác. Buông xả chẳng phải xả trên Sự, 

mà phải xả trong Tâm, trên Sự thì khi gặp chuyện thiện ác, chẳng tránh 

khỏi phải tiếp xúc, phải qua lại, như vậy thì sẽ kết duyên thiện ác; [khi 

ấy]  tâm  địa  thanh  tịnh,  mảy  trần  chẳng  nhiễm,  thiện  duyên  cũng  trở 

thành tịnh duyên, ác duyên cũng là tịnh duyên, chúng ta phải hiểu đạo lý 

này. Nếu trong hết thảy cảnh giới, bất luận là hoàn cảnh vật chất, hoàn 

cảnh nhân sự, nếu chúng ta sanh tâm, khởi tâm động niệm có tốt-xấu, có 

lấy-bỏ  thì  duyên  ấy  sẽ  thành  duyên  nhiễm  trước,  quả  báo  của  duyên 

nhiễm  trước  rất  khổ.  Khi  tiếp  xúc  hết  thảy  hoàn  cảnh  nhân  sự,  nếu  tự 

mình thực sự làm được không khởi tâm, không động niệm, không phân 

biệt, không chấp trước, thì cảnh giới thiện ác gì cũng là tịnh duyên, trong 

Tịnh Tông chúng ta gọi là Tịnh nghiệp. Quả báo của Tịnh nghiệp, niệm 

Phật là nhất định cầu sanh Tịnh Độ, nếu không biết niệm Phật cầu sanh 

Tịnh  Độ  thì  quả  báo  của  Tịnh  nghiệp  hơn  phân  nửa  là  ở  cõi  trời  Sắc 

Giới,  vì  ở  trời  Dục  Giới  còn  có  nhiễm  trước,  trời  Sắc  Giới  thì  nhiễm 

trước nhẹ hơn, không được vãng sanh thì cũng sanh lên cõi trời, do đó 

chúng ta phải hiểu đạo lý này, thiện thì nhất định có thiện quả. 

Không  những  Chủ  Mạng  quỷ  vương  tương  lai  sẽ  thành  Phật, 

chúng ta biết hết thảy chúng sanh tương lai đều sẽ thành Phật. Đây là lời 

đức Phật nói trong kinh rất rõ ràng,  “Hết thảy chúng sanh đều có Phật 

 tánh” , vì có Phật tánh nên đương nhiên sẽ thành Phật, chỉ là thành Phật 

sớm hay trễ mà thôi. Do đó chư Phật Như Lai xem hết thày chúng sanh 

đều là chư Phật. Ngày nay chúng ta học Phật, muốn công phu đắc lực thì 

trước hết phải đổi quan niệm này trở lại, điểm này vô cùng quan trọng! 

Tuyệt đối phải xem hết thảy chúng sanh là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị 

lai; khi bạn có thể giác ngộ được như vậy, có cách suy nghĩ, cách nhìn 

như vậy thì bạn sẽ gần gũi với Phật. Tại sao vậy? Đó là cách nhìn của 

Phật, cách suy nghĩ của Phật. Cách nhìn, cách nghĩ này tuyệt đối là sự 

thật, chẳng phải nói mình nên quán như vậy, đó là sự thật, chúng sanh 

mê hoặc chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật. Chúng ta muốn thành Phật, 

thành Phật nhanh chóng, con đường tắt để thành Phật chẳng có gì khác 

hơn là chuyển quan niệm này trở lại, thế nên đối với hết thảy chúng sanh 

có thể tận hết lòng hiếu kính, có thể cung kính tuyệt đối, tại sao vậy?  Họ 

là chư Phật, đó là tu hành, chúng ta nói [đây là phương pháp] tu hành ổn 

thỏa, thích đáng, nhanh chóng nhất, đích thật là con đường tắt. 

Trong đời này tự mình nên nghĩ thử xem, nên tự hỏi, đời này tôi 

đến thế gian này để làm gì? Vì sao tôi phải đến đây? Đời này được thân 

người  có ý  nghĩa gì?  Có  giá  trị  gì?  Người  có  thể  thường thường phản 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 32

 142

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tỉnh như vậy thì đã giác ngộ rồi! Chẳng đến nỗi mê trong vọng tưởng, 

chấp trước, chẳng đến nỗi lạc mất trong ngũ dục lục trần. Những người 

không học Phật, rất ít người có ý thức này, [trong số những] người học 

Phật có được bao nhiêu người tỉnh ngộ? Sau khi thực sự tỉnh ngộ, đi tìm 

câu trả lời trong đó, khi có câu trả lời thì tâm tình của bạn trong đời này 

sẽ  rất  yên  định.  Tại  sao  vậy?  Bạn  làm  người  bất  luận  là  thời  gian  dài 

ngắn, thời gian dài ngắn tức là thọ mạng dài ngắn; bạn đều có mục tiêu, 

có phương hướng, đời này bạn sanh sống rất có ý nghĩa, rất có giá trị. 

Đây  là  trước  hết  tự  mình  xác  định  vị  trí  của  mình,  việc  này  rất 

quan trọng. Chúng ta được thân người, được nghe Phật pháp, xác định vị 

trí của mình ở tại đâu? Xác định vị trí ở nơi hoằng pháp lợi sanh, nhất 

định phải làm việc này cho hoàn hảo, tận tâm tận lực làm cho được viên 

mãn, [vậy thì] cuộc đời này của bạn mới có ý nghĩa, có giá trị. Xác định 

vị  trí  ở  Niệm  Phật  Đường  hướng  dẫn  đại  chúng  tu  hành,  vạn  duyên 

buông  xuống, chết  lòng trọn ý  chấp trì danh hiệu, lãnh đạo đại  chúng, 

giúp  đỡ  đại  chúng  thật  thà  niệm  Phật,  việc  này  có  ý  nghĩa  tốt  đẹp  vô 

cùng, có giá trị phi thường. Đây là nói về người xuất gia, chúng ta nêu 

lên ví dụ đơn giản như vậy. Nếu là người lãnh chúng, hết lòng phát tâm, 

lãnh chúng là chăm sóc đại chúng, phục vụ cho đại chúng, chúng ta phải 

hiểu đạo lý này. Những [người giữ] chức vụ trụ trì trong chùa, sư đương 

gia, thời xưa nói họ là Bồ Tát, chẳng phải người phàm, thanh chúng (đại 

chúng thanh tịnh) trong đạo tràng là người phàm. Những vị Phật, Bồ Tát 

này đến phục vụ cho đại chúng, [các Ngài] chẳng bao giờ làm ra vẻ như 

những người có quyền uy, thế lực, có địa vị tác oai tác phước, làm vậy 

thì  không  tốt  rồi,  trái  nghịch  với  pháp.  Pháp  gì?  Trái  nghịch  với  tánh 

đức, trái nghịch với tánh đức thì quả báo sẽ ở ba đường ác. 

Cho nên những người lãnh đạo trong xã hội, bất luận là ở tầng lớp 

nào, nếu tương ứng với tánh đức, dùng cách nói hiện nay nghĩa là phục 

vụ đại chúng, thì đó là tích lũy công đức, chúng ta phải từ những chỗ này 

tỉnh ngộ trở lại. Ở địa vị càng cao, giống như vị chủ tịch trong tòng lâm, 

bạn làm trụ trì trong đạo tràng, bạn phục vụ cho cả đạo tràng. Nếu bạn 

dùng tâm niệm và thái độ này thì bạn tu hành, thực sự tu hành, phục vụ 

là tu hành.  Có  trở ngại  cho sự dụng  công  của  mình không? Chẳng  trở 

ngại. Lúc đại sư Trí Giả vãng sanh, học trò hỏi “Ngài vãng sanh phẩm vị 

gì?”  Ngài  nói  “Nếu  tôi  không  lãnh  chúng,  không  làm  những  công 

chuyện này, nhất tâm niệm Phật thì phẩm vị tôi rất cao. Nhưng vì lãnh 

chúng thường thường phải phân tâm, tinh thần không thể tập trung, cho 

nên chỉ được ngũ phẩm vãng sanh”. Lời này có phải là thật không? Có 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 32

 143

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thể nói là thật, cũng có thể nói là giả, chúng ta phải hiểu ý nghĩa thực sự 

của lời Tổ sư nói, ý tứ của lời này rất sâu. Nếu là phàm phu giữ chức vụ 

trụ trì, đương gia, quản lý sự vụ, hành chánh trong đạo tràng, đích thật 

đối với phẩm vị vãng sanh của mình có phương hại, nhưng tiêu chuẩn 

thấp nhất là có thể vãng sanh, phẩm vị thấp một chút chẳng sao cả, xả 

mình vì người, đây là đối với phàm phu Tăng mà nói. Nếu đối với thánh 

hiền Tăng thì lại khác, công việc, phục vụ chính là tu hành, trong kinh 

Hoa Nghiêm chúng ta thấy, [họ] phục vụ đại chúng, cả ngày từ sáng đến 

tối vô cùng bận rộn, trên Sự thì bận bịu chứ trong tâm thì thanh tịnh, tam 

luân thể không, mảy trần chẳng nhiễm, Tam Học Giới Định Huệ của họ 

đều hoàn thành cùng lúc, vậy thì họ làm sao không phải là tu hành được? 

Chúng ta thấy Thiền Tông Lục Tổ đại sư Huệ Năng ở Hoàng Mai, 

công việc làm mỗi ngày của Ngài là phục vụ đại chúng, chẻ củi, xay gạo 

trong  nhà  bếp  có  trì  trệ  công  phu  của  Ngài  không?  Chẳng  có!  Không 

những  không  có  mà  còn  thành  thục  công  phu  của  chính  mình.  Người 

khác tu thiền định phải đến thiền đường tọa thiền, còn Ngài tu thiền định 

thì xay gạo là tu thiền định, chẻ củi là tu thiền định, mỗi ngày tiếp xúc 

với thường trụ đại chúng là tu thiền định, không có giờ phút nào chẳng ở 

trong thiền định, đại sư Huệ Năng có thể làm được, đâu có lý nào đại sư 

Trí  Giả  không  làm  được?  Cho  nên  chúng  ta  liên  tưởng  đến  những 

chuyện này thì biết lời nói trên của đại sư Trí Giả có hàm chứa thêm ý 

nghĩa trong đó, vấn đề là bạn biết học hay không? Nhưng rốt cuộc thì 

người giác ngộ ít, người không giác ngộ nhiều, cho nên lời nói này của 

đại sư Trí Giả có dụng ý rất sâu. Dụng ý này của Ngài chính là cảnh cáo 

những người làm công tác phục vụ, ý nghĩa của lời cảnh cáo là nói nếu 

cách làm của bạn không đúng như pháp, chẳng tương ứng với pháp, thì 

sẽ tổn hại đến chính mình; nếu tương ứng với pháp, bất luận làm công 

việc gì đối với sự tu trì của mình đều là thành tựu. Trong nhà Phật thì có 

pháp  nào  chẳng  phải  là  Phật  pháp?  Nếu  tương  ứng  thì  pháp  nào  cũng 

vậy.  Đại  đức  trong Tông  Môn thường  nói   “tả hữu phùng nguyên,  đầu 

 đầu thị đạo” (trái phải đều về nguồn, nơi đâu cũng là đạo), đó là thành 

tựu chân chánh. Do đó, truy về cội nguồn thì chính là hai chữ Giác và 

Mê.  Chúng  ta  làm  thế  nào  trong  đời  sống  hằng  ngày,  trong  công  việc 

thường thường giữ được giác mà không mê? Giác, Mê phải giữ như thế 

nào? Một niệm riêng tư thì mê, đây là mấu chốt, là cái nút [điều khiển], 

khởi một niệm háo ác thì mê rồi, vừa khởi tâm động niệm là mê rồi. Khi 

bạn khởi tâm động niệm có thể nhằm phục vụ hết thảy chúng sanh thì đó 

là giác, chẳng có [ý niệm về] mình, dốc hết tâm lực phục vụ đại chúng  

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 32

 144

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thì đó là giác. 

Từ đây có thể biết, chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát ở trong chín 

pháp giới, hiện thân thuyết pháp phục vụ đại chúng. Thân phận các Ngài 

thị hiện, trong năm mươi ba lần tham vấn chúng ta thấy, nói theo cách 

nói hiện nay thì trong từng ngành từng nghề, trong ngành nghề nào các 

Ngài đều thị hiện, công việc gì các Ngài đều làm. Không những chẳng 

phương hại đến đạo nghiệp của chính mình mà mỗi ngày còn nâng cao 

thêm.  Chúng  ta  thấy  trong  kinh  [có  nói]  từ  Thập  Trụ  nâng  lên  Thập 

Hạnh, từ Thập Hạnh nâng lên Hồi Hướng, từ Hồi Hướng nâng lên Thập 

Địa. Nói chung thì là phục vụ xã hội, phục vụ nhân dân, phục vụ hết thảy 

chúng sanh, nâng cao địa vị Bồ Tát của mình, đó gọi là tu hành. Tu hành 

gì? Tu để bỏ hết tâm riêng tư, bỏ hết tự lợi, cho dù ở địa vị thật cao cũng 

là phục vụ đại chúng, chẳng phải ở đó phô trương quyền vị, tác oai tác 

phước,  mà  là  phục  vụ  đại  chúng,  tức  là  chuyển  đổi  tâm  niệm  này  trở 

ngược  lại.  Sau khi chuyển đổi tâm  niệm  này,  [hết thảy]  đều  là  Bồ  Tát 

hạnh, bất luận ở chức vị gì, bất luận là làm công việc gì, chỉ cần là phục 

vụ xã hội, phục vụ nhân dân, phục vụ chúng sanh, đều là sự nghiệp Bồ 

Tát.  Một  niệm  vì  mình  thì  đó  là  tạo  nghiệp,  trong  kinh  chúng  ta  thấy 

[những việc này], còn sự việc bên ngoài thì càng nhiều nữa. Do đó đoạn 

kinh  này  đem  lại  cho  chúng  ta  khải  thị  rất  lớn,  nhất  định  phải  biết  tu 

thiện nhân mới được thiện quả. Thiện và Ác, một niệm vì chúng sanh là 

thiện, một niệm vì mình nhất định là ác, đây là việc chúng ta nhất định 

phải hiểu rõ, phải nắm chắc. Làm thế nào để xả bỏ hết cái Tôi, cái riêng 

của Tôi, đây là chỗ chúng ta nhập môn, bắt đầu tu hành, được vậy thì 

công  phu  của  bạn  mới  đắc  lực.  Xem  tiếp  kinh  văn,  trang  một  trăm  ba 

mươi hai: 

 Địa Tạng, thị đại quỷ vương kỳ sự như thị, bất khả tư nghị, sở 

 độ thiên nhân, diệc bất khả hạn lượng. 

地藏。是大鬼王其事如是。不可思議。所度天人。亦

不可限量。 

 (Này Ðịa Tạng Bồ Tát, những việc của vị Ðại Quỷ Vương đó thì 

 không thể nghĩ bàn như thế; hàng trời, người được độ thoát cũng đến số 

 không thể hạn lượng.) 

(Chữ “như lai” ở đây, chữ “lai” này là một chữ in sai, trong bản 

kinh của quý vị là chữ lai hay không? Đáng lý phải là  “kỳ sự như thị” . 

Tra trong bản kinh khác coi, tra trong bản kinh Địa Tạng khác xem, tra 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 32

 145

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chữ này, đáng lý phải là  “Như thị” , thì dễ hiểu hơn. Bản của bạn thuộc 

loại nào? Đúng rồi, không sai! Đây là lúc chúng ta xem, đáng lý là  “Như 

 thị” , mọi người hãy sửa lại) Đây là lời đức Thế Tôn nói với Địa Tạng Bồ 

Tát,  nói  với  Ngài   “thị  đại  quỷ  vương”   tức  là  nói  về  Chủ  Mạng  quỷ 

vương, nghĩa rộng là chỉ hết thảy những quỷ vương trong cõi địa ngục, 

ngạ quỷ đều là Phật, Bồ Tát thị hiện. Trong chú giải nói việc này chẳng 

thể nghĩ bàn, ước trên Bổn mà khen Tích. Bổn lai diện mục của họ vốn 

là Phật, Bồ Tát, là Pháp Thân đại sĩ, tướng các Ngài hiện là tướng quỷ 

vương, chúng ta phải biết. Cuối bản chú giải của Ngài có mấy câu chúng 

ta hãy đọc xem. Hai hàng chót trong bản chú giải là:  “Lại nữa, hãy nên 

 biết: Hết thảy đều là tướng huyễn vọng của phù trần 28 , từ đâu sanh ra thì 

 sẽ diệt mất ở ngay nơi đó”  29. Hai câu này  trích từ kinh Lăng Nghiêm, 

 “huyễn vọng gọi là Tướng, nhưng tánh của nó thực sự có bản thể là diệu 

 giác minh”  30 (mầu nhiệm, thấu hiểu cùng tột, sáng suốt). [Kế đó, pháp sư 

Thanh  Liên  nhận  định]   “Nếu  hiểu  rõ  ý  này  thì  các  môn  hóa  hiện  dù 

 Quyền hay Thật của chư Thánh đều có thể hiểu được quá nửa” . Ở đây, 

Ngài dùng mấy câu kinh Lăng Nghiêm để tổng kết, kết thúc [đoạn này] 

rất hay. Đích xác là như vậy đó! 

Do đó chư Phật, Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, nói thật ra còn nhiều 

hơn phàm phu nữa. Phàm phu đã nhiều nhưng Phật, Bồ Tát càng nhiều 

hơn, hóa hiện ở xung quanh chúng ta, mỗi ngày tiếp xúc với chúng ta, 

đáng tiếc là chúng ta không nhận ra. Có lẽ có người sẽ hỏi “Tại sao Phật, 

Bồ Tát không nói rõ?”, nói ra thì bạn cũng chẳng tin. Khi họ nói với bạn 

“Tôi là Bồ Tát nào đó trở lại đây, tôi là vị Phật nào đó trở lại đây”, bạn 

có thể tin hay không? [Nếu bạn phỉ báng thì] nghiệp tạo càng nặng. Cho 

nên  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  có  một  quy  tắc,  tuyệt  đối  không  tiết  lộ 

thân  phận,  khi  tiết  lộ  thân  phận  thì  nhất  định  phải  ra  đi,  không  thể  lộ 

xong rồi còn lưu lại thế gian này, phiền phức sẽ rất lớn, [sẽ khởi lên] lời 

yêu mị mê hoặc đại chúng. Nếu có người nói đây là vị Phật nào đó trở 

lại, vị Bồ Tát nào đó trở lại thì mọi người đều đến cúng dường. Yêu ma 

28 Trần  ở  đây  là  Lục  Trần  (Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp),  bản  chất  của  Lục 

Trần là không thật có. Do vọng tâm còn mê, tâm tánh bị mê nhiễm che lấp, đối các 

cảnh liền bị mê nên gọi đó là Trần. Do tánh nhiễm mê không thật có (vì tâm ta mê 

chứ cảnh không làm cho tâm bị mê) nên gọi là Phù Trần. Khi đã giác thì chân tâm 

nhận biết các cảnh đúng với bản chất thanh tịnh của nó nên gọi là Cảnh chứ không 

còn là Trần nữa. 

29 “Hựu phục ưng tri, nhất thiết giai thị phù trần huyễn vọng tướng, đương xứ xuất 

sanh, tùy xứ diệt tận” 

30 “Huyễn vọng sanh tướng kỳ tánh chân vi diệu giác minh thể” 

 Phẩm Thứ Tám: Các Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán - Tập 32

 146

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

quỷ  quái  có  thể  sẽ  dùng  cách  này  để  lừa  gạt  chúng  sanh,  tạo  nên  vô 

lượng  vô  biên  tội  nghiệp,  mê  hoặc  chúng  sanh,  do  đó  người  thật  sẽ 

không  lộ  [hình]  tướng,  người  lộ  [hình]  tướng  chắc  chắn  không  phải 

người thật. Nếu người đó nói họ là Phật nào đó trở lại, Bồ Tát nào đó trở 

lại, nói xong bèn ra đi tức khắc, thì đó mới là thật, chẳng phải giả. Nếu

nói xong rồi không ra đi thì đó là giả, chẳng phải thật. Do đó nếu gặp 

người như vậy, bạn có thể hỏi họ “Người xưa nói xong thì ra đi, tại sao 

ông còn chưa đi?”. Phẩm này chúng ta nói đến đây thôi. 

Xin xem phẩm kế: Xưng Phật Danh Hiệu Phẩm Đệ Cửu. 

PHẨM THỨ CHÍN : XƯNG DANH HIỆU CHƯ PHẬT 

稱佛名號品第九

Pháp sư Thánh Nhất gọi phẩm này là Phật Bảo, ba phẩm sau cùng 

này, thầy tổng kết thành Tam Bảo: Phật, Pháp, Tăng Tam Bảo, nói vậy 

rất hay! Năm xưa thầy giảng ở núi Cửu Hoa, thầy gởi giảng ký của thầy 

đến  cho  tôi  xem,  tôi  xem  cách  nói  của  thầy  trong  ba  đoạn  này,  tôi  rất 

khâm phục thầy, kết quy đến Tam Bảo mới có lợi ích chân thật. Xin xem 

kinh văn: 

 Nhĩ  thời  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  bạch  Phật  ngôn:  “Thế 

 Tôn, ngă kim vị vị lai chúng sanh diễn lợi ích sự, ư sanh tử trung đắc 

 đại lợi ích, duy nguyện Thế Tôn thính ngã thuyết chi”. 

爾時地藏菩薩摩訶薩白佛言。世尊。我今為未來眾生

演利益事。於生死中得大利益。唯願世尊聽我說之。

 (Lúc đó, Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát bạch cùng Ðức Phật rằng: 

 “Bạch Ðức Thế Tôn! Nay con vì chúng sanh đời sau mà diễn nói về sự 

 lợi ích, làm cho họ trong lúc sanh cùng lúc tử đều được những lợi ích 

 lớn lao. Cúi xin Ðức Thế Tôn nghe con nói”.) 

Trong  kinh  Bồ  Tát muốn  nói  chuyện  lợi  ích  cho  chúng  ta  nghe, 

chuyện lợi ích gì?  “Ư sanh tử trung, đắc đại lợi ích” , đây tức là nói lợi 

ích của sự liễu sanh thoát tử, lợi ích này đích thật là lợi ích to lớn, đích 

thật là lợi ích chân thật. Làm sao có thể làm cho phàm phu, đặc biệt là 

chúng  sanh  trong  thời  Mạt  Pháp,  chữ   “vị  lai” ở  đây  là  chỉ  thời  Mạt 

Pháp,  chúng  sanh  thời  Mạt  Pháp  so  với  bất  kỳ  thời  đại  nào  cũng  khổ 

hơn. Chúng ta quán sát trong lịch sử, trong đời sống hiện thực, dựa vào 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 147

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

trí nhớ của chúng tôi, những người lớn tuổi khoảng bảy, tám mươi tuổi, 

nhớ lại đời sống khoảng nửa thế kỷ về trước, tuy lúc đó thời thế đã loạn 

rồi, nhưng tâm cảnh vẫn còn bình hòa như cũ, tuy trong thời gian chiến 

tranh loạn lạc, phải chạy giặc khắp nơi nhưng tâm tình của họ cũng yên 

ổn.  Còn  ngày  nay  tuy  đời  sống  vật  chất  vô  cùng  phong  phú,  đời  sống 

việc làm cũng an định, nhưng tâm tình của bạn chẳng yên, thực sự có thể 

nói là tâm ý hoảng hốt, rối loạn, nguyên nhân là gì? Nếu không tìm ra 

nguyên nhân này, thì bạn làm sao giải quyết vấn đề được? 

Vả lại Phật pháp đích thật giải thích những nguyên nhân này rất rõ 

ràng, so sánh nửa thế kỷ về trước và nửa thế kỷ sau này sẽ thấy nhân tâm 

của con người thời ấy rất đôn hậu, tuy sánh chẳng bằng thời trước đó, 

đúng là lòng người mỗi đời càng sa sút, [đời sau] chẳng bằng đời trước. 

Lúc chúng tôi còn nhỏ thường nghe người lớn tuổi nói “đời này không 

bằng  đời  trước”,  nghe  câu  này  rất  quen  thuộc  nhưng  không  cảm  nhận 

được,  hiện nay  nghĩ lại những  câu này  có  cảm  nhận  rất  sâu sắc.  Lòng 

người thời đó tham-sân-si ít hơn người đời nay quá nhiều, hơn phân nửa 

nếu  có đủ  ăn, đủ  mặc  thì lòng họ  yên  rồi.  Hiện nay  lòng người hoảng 

hốt, chúng ta có thể hiểu được là vì nguyên nhân gì gây ra? Lòng tham 

không đáy, tham-sân-si-mạn chẳng ngưng dứt, ngược lại còn tăng thêm 

mạnh mẽ, nếu những người này có lên thiên đường, sanh tới Cực Lạc thế 

giới thì thân tâm của họ cũng không yên ổn, đạo lý là như vậy. 

Thời xưa lúc chúng tôi vừa tới Đài Loan vào năm 1949, tất cả đều 

mới  mẻ,  xa  lạ,  khi  chúng  tôi  muốn  đến  một  nơi  nào  đó  để  tìm  người 

quen, chẳng biết đường đi, khi đi ngoài đường tùy tiện gặp người ta hỏi 

đường kiếm nhà. Họ rất nhiệt tâm, không những chỉ đường tường tận, 

nhiều khi họ còn đích thân dẫn mình đi tìm. Hiện nay không còn nữa, 

khi bạn hỏi họ, họ đều nói không biết, chẳng thèm đếm xỉa tới bạn. Hiện 

nay những gì đối với họ có lợi thì họ mới làm, còn không có lợi thì họ 

đều gạt qua một bên hết. Thời xưa rất ít nghe nói chuyện bỏ phế cha mẹ, 

không  thèm  chăm  sóc  cha  mẹ  già cả,  còn  bây  giờ thì đi  đâu  cũng gặp 

chuyện này. Mức độ thời thế sa sút thật là đáng sợ! Xã hội ngày nay như 

thế nào? 

Cho nên rất nhiều lời tiên đoán của Đông phương và Tây phương 

đều nói thời đại hiện nay có tai nạn to lớn; chúng ta nhìn thấy những dấu 

hiệu này hình như không thể không tin, những dấu hiệu, những điềm báo 

trước này  tuyệt  đối  chẳng phải  là  một  chuyện  tốt.  Chúng ta phải  dùng 

cách nói của một số khoa học gia, họ nói về làn sóng, làn sóng tư tưởng. 

Thánh hiền thế gian và xuất thế gian rát lòng mỏi miệng dạy dỗ hết thảy 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 148

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chúng  sanh  dứt  ác,  tu  thiện,  tích  lũy  công  đức,  nền  giáo  dục  thời  xưa 

dùng câu  “dập tắt tham-sân-si, siêng tu giới, định, huệ”  làm trung tâm; 

nói cách khác là giúp cho làn sóng tư tưởng của chúng ta trở nên bình 

hòa. Cho dù có tham-sân-si-mạn, mức độ làn sóng dao động lên xuống 

không quá lớn, nó có một tiêu chuẩn, một nguyên tắc là không quá lố, 

mức độ dao động chỉ ở trong mức bình ổn. Ngày nay bỏ phế nền giáo 

dục này, dựa vào vọng tưởng của phàm phu, dùng [chiêu bài] dân chủ tự 

do mở rộng, đây chính là điều đức Phật đã nói trước  “tà sư thuyết pháp 

 như cát sông Hằng” . Tà sư là gì? Cứ nói dựa trên sự hiểu biết của mình, 

sự hiểu biết của mình chỉ là vọng tưởng, dựa theo vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước của mình, tạo thành thế giới đại loạn, làm cho mức dao động 

của  làn  sóng  tư  tưởng  quá  lớn,  vượt  hơn  mức  tiêu  chuẩn  quá  xa,  hiện 

tượng đó chính là lòng người hoảng hốt, chẳng yên ổn. Đời sống vật chất 

của người thời xưa thiếu thốn như vậy, sanh sống rất khổ cực nhưng họ 

sống  rất  vui  sướng.  Người  đời  nay  sanh  sống  rất  giàu  sang,  [vật  chất] 

đầy  đủ  nhưng  lòng  người  hoảng  hốt,  chẳng  yên  ổn,  hiện  tượng  này 

thường được gọi là hời hợt, bộp chộp, xao động, nóng nảy, do nguyên 

nhân gì  tạo ra vậy? Đều do sóng tư tưởng tạo thành. 

Chúng ta vô cùng may mắn gặp được Phật pháp, chúng ta có thể 

tin tưởng, có thể hiểu, còn có thể y giáo phụng hành. Tư tưởng, cách suy 

nghĩ, cách nhìn của chúng ta rất kề cận với tiêu chuẩn của đức Phật cho 

nên trong khi xã hội động loạn, thế giới động loạn, chúng ta còn bảo trì 

được  mấy  phần bình  tịnh  là  điều  vô  cùng  khó  được.  Càng học tập hết 

lòng, trước hết phải giác ngộ, [nghĩa là phải] tin lời dạy của đức Phật là 

chính  xác,  những  gì  mình  nghĩ  là  sai  lầm,  phải  khẳng  định  như  vậy. 

Cũng giống như lời đức Phật nói trong kinh, trước khi bạn chứng được 

A La Hán, dứt khoát đừng tin tưởng ý tứ của bạn, nếu bạn tin ý tứ của 

bạn, tự mình nghĩ làm thế nào cũng sẽ làm sai; sau khi bạn chứng được 

A La Hán thì có thể tin ý tứ của bạn. Tiêu chuẩn của A La Hán là gì? 

Điều này quá rõ ràng rồi, A La Hán đã phá ngã chấp, vô ngã, niệm niệm 

đều vì hết thảy chúng sanh, chẳng còn Ta nữa, đến lúc đó thì sự suy nghĩ 

của bạn mới đáng tin. Cho nên đức Phật định ra tiêu chuẩn là A La Hán, 

chúng ta phải hiểu ý nghĩa chân chánh của giới định này là ở chỗ nào? 

Nói cách khác, nếu còn Ta, nếu còn tự tư, tự lợi thì cách suy nghĩ của 

bạn sẽ không chính xác, sẽ không đáng tin. Khi bạn thực sự làm được vô 

ngã, vô tư, niệm niệm đều vì xã hội, niệm niệm vì chúng sanh thì sự suy 

nghĩ  của  bạn  mới  đáng  tin.  Chúng  ta  vẫn  còn  Ta,  có  lúc  vẫn  còn  tâm 

riêng tư thì phải làm như thế nào? Phải xả bỏ cách suy nghĩ của mình, 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 149

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tuân theo lời dạy  của  đức  Phật,  như  vậy  mới  chẳng  phạm  lỗi  lầm  lớn. 

Pháp  của  đức  Phật  dạy  chúng  ta  làm  lợi  ích  cho  chúng  sanh,  đương 

nhiên nếu việc đó trái nghịch với lợi ích của mình thì trong tâm chúng ta 

phải khắc phục. Người hiện nay gọi là hy sinh, dâng hiến, hy sinh lợi ích 

của chính mình, giúp cho lợi ích của đại chúng, đây là lời Phật dạy cho 

những chúng sanh chưa giác ngộ. Người đã giác ngộ thì chẳng cần dạy, 

cách suy nghĩ, cách làm của họ tự nhiên sẽ tương ứng, sẽ tương ứng với 

lời dạy của Phật, Bồ Tát. 

Hiện  nay  không  những  người  tại  gia  chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý 

này,  người  xuất  gia  học  Phật  càng  nên  hiểu  đạo  lý  này.  Vì  thân  phận 

người xuất gia là một vị thầy, người ta gặp bạn, xưng bạn là pháp sư.  Sư 

là mô phạm, là gương mẫu cho xã hội đại chúng, chúng ta lấy gì để làm 

gương mẫu? Lấy gì làm mô phạm? Chính là lòng vô tư. Nếu tự mình còn 

tâm  riêng  tư,  người  ta  xưng  bạn  là pháp sư,  bạn suy  nghĩ xem  bạn  có 

cảm giác như thế nào? Không thể làm gương mẫu, làm mô phạm cho đại 

chúng thì khi người ta xưng bạn là Sư, bạn sẽ rất khó chịu, danh chẳng 

phù hợp với thật. Khi nào bạn có thể khởi tâm xấu hổ, có thể quay trở 

lại, sửa sai thì đó là việc tốt. Nếu vẫn ngu si mê  muội như cũ, cho dù 

dám làm thì lẽ nào không tạo tội nghiệp cho được! Khi đảm nhận cách 

xưng hô này thì chúng ta đã có tội, đã tạo tội rồi. [Tội đó là] mạo xưng 

pháp  sư,  chẳng  phải  Sư  (thầy  giáo)  mà  giả  mạo  làm  Sư,  khi  người  ta 

xưng bạn một tiếng Sư thì bạn đã tạo tội một lần, xưng hai tiếng thì bạn 

tạo tội hai lần. Đức Phật dạy chúng ta tích lũy công đức, chúng ta lại tích 

lũy  tội  nghiệp,  như  vậy  thì  làm  sao  được!  Do  đó  người  xưa  mới  nói 

“Trước cửa địa ngục có nhiều tăng sĩ”, ai đọa địa ngục? Người hiện nay 

đọa địa ngục càng nhiều nữa, người xưa đọa địa ngục ít, người tạo tội 

ngũ nghịch thập ác ít. Vả lại một vị tăng chẳng làm tròn trách nhiệm của 

mình  thì  sẽ  chẳng  tránh  khỏi  phải  đọa  lạc.  Sự  nghiệp  to  lớn  của  một 

người xuất gia, Địa Tạng Bồ Tát dạy chúng ta là phải  “vị lai chúng sanh, 

 diễn lợi ích sự” (làm lợi ích cho chúng sanh đời vị lai), câu này chính là 

sự nghiệp của người xuất gia chúng ta. Diễn là biểu diễn, làm ra gương 

tốt cho người ta coi, Thuyết là giải thích, phải vừa làm vừa nói. Ngày 

nay chúng ta vạch định thân phận của chúng ta, biết mình phải làm việc 

gì, làm việc ấy cho hoàn hảo thì đời sống này của chúng ta mới có giá 

trị, mới có ý nghĩa. Xin xem kinh văn, trang một trăm ba mươi bốn:  

 Phật cáo Địa Tạng Bồ Tát: “Nhữ kim dục hưng từ bi, cứu bạt  

 nhất thiết tội khổ lục đạo chúng sanh, diễn bất tư nghị sự, kim chánh  

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 150

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 thị thời duy đương tốc thuyết. 

佛告地藏菩薩。汝今欲興慈悲。救拔一切罪苦六道眾

生。演不思議事。今正是時唯當速說。

 (Ðức Phật bảo Bồ Tát Ðịa Tạng rằng: “Nay ông muốn khởi lòng 

 từ bi, cứu vớt tất cả chúng sanh tội khổ trong Lục Ðạo mà diễn nói sự 

 chẳng thể nghĩ bàn. Bây giờ chính đã phải lúc, ông nên nói ngay đi.) 

Địa Tạng Bồ Tát bạch với đức Phật, không những đức Phật hứa 

khả mà còn hối thúc nói mau. Tại sao? Đối với hết thảy chúng sanh vô 

cùng quan trọng! Mấy câu phía trước là lời tán thán  “nhữ kim dục hưng 

 từ bi” , hưng nghĩa là phát khởi, bạn khởi lòng từ bi. Vì muốn cứu giúp 

hết thảy chúng sanh đang chịu tội khổ trong lục đạo, đây là sự lợi ích to 

lớn, tuy chúng sanh tạo vô lượng vô biên tội nghiệp, bất luận là đời này 

hoặc đời trước đã tạo tội cực nặng, chỉ cần họ còn một hơi thở, chúng ta 

biết họ đều còn có thể được cứu. Nếu lúc đó đầu óc họ còn tỉnh táo, khởi 

lên một niệm quay trở lại (sám hối) thì họ sẽ được cứu, đúng như câu nói 

“quay đầu là bến bờ”. Chúng ta đọc kinh A Xà Thế Vương Tử thấy vị 

vua này có địa vị, có quyền thế trên thế gian, tạo tội ngũ nghịch thập ác 

cực nặng, nhất định sẽ đọa địa ngục A Tỳ. Ông vua này rốt cuộc vẫn còn 

thiện căn, lúc cuối cùng có thể giác ngộ, biết được việc mình làm cả đời 

đều sai lầm, quay đầu lại nương vào lời dạy của Tam Bảo, lúc lâm chung 

niệm Phật vãng sanh. Phật nói với chúng ta, phẩm vị vãng sanh của vua 

là Thượng phẩm Trung sanh, Ngài sám hối vãng sanh. Từ việc này có 

thể nói tạo tội nghiệp cực nặng cũng không sợ, vẫn có thể được cứu, chỉ 

cần chịu quay đầu trở lại, chỉ cần chịu thực sự sám hối, sửa lỗi, đổi mới 

thì vẫn có thành tựu thù thắng. 

Ngày nay chúng ta cũng phải học theo Địa Tạng Bồ Tát, chúng ta 

ở địa phương này xây đạo tràng, đạo tràng có loại tạm thời, có loại lâu 

dài. Loại tạm thời là mướn một chỗ, ở nơi đó giảng kinh một ngày, hai 

ngày, ba ngày, nơi giảng kinh tức là đạo tràng, đây là đạo tràng tạm thời. 

Bất luận là tạm thời hay lâu dài, tâm bạn phát nơi đó thực sự là tâm từ bi, 

chân  thành,  thanh  tịnh,  từ  bi,  giảng  kinh  thuyết  pháp  khuyên  hết  thảy 

chúng  sanh  quay  đầu  là  bến  bờ,  đều  là  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

Người nghe rất nhiều, đương nhiên chúng ta không thể dự đoán ai cũng 

có thể thành tựu, đều có thể quay trở lại, đó là việc không thể làm nổi. 

Trong số người nghe nhất định sẽ có vài người có duyên, khi xây một 

đạo tràng, bạn ở đạo tràng đó độ được một người thì đạo tràng đó cũng 

có vô lượng công đức. Bất luận là tạm thời hay lâu dài, có một người ở 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 151

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đạo  tràng  này  nghe  giảng  kinh  pháp,  giác  ngộ,  có  một  người  thực  sự 

niệm  Phật  vãng  sanh  thì  đạo  tràng  này  có  vô  lượng  công  đức.  Do  đó 

trong kinh này, phía trước chúng ta đã đọc qua trong kinh Địa Tạng, đức 

Phật khuyên bạn xây đạo tràng, đúc tượng Phật, tu cúng dường đều nói 

công đức chẳng thể nghĩ bàn, đạo lý là như vậy. Chỉ cần có một người 

được độ  thì  công đức  sẽ  chẳng thể nghĩ bàn,  huống  chi  có  càng  nhiều 

người  ở  nơi  đó  có  thể  giác  ngộ,  quay  đầu  trở  lại,  đó  chính  là   “chân

 chánh cứu bạt nhất thiết tội khổ chúng sanh” . 

Những chúng sanh tạo tội nghiệp này tương lai nhất định phải đọa 


ác  đạo,  khổ là  ác đạo,  tội là  tạo  tác  hiện  thời,  tội là  nhân,  khổ  là quả; 

nhân và quả đều phải cứu, nhưng nhất định phải cứu lúc họ còn sống thì 

mới được, lúc đó chúng ta mới có biện pháp, nếu họ đã chết rồi và đã 

đọa vào ác đạo thì không có cách chi, chúng ta dứt khoát chẳng cứu nổi. 

Do đó khi họ đọa vào tam ác đạo, chỉ có chư Phật Như Lai, Pháp Thân 

đại sĩ vào ác đạo, thị hiện thân đồng loại để giúp đỡ họ, chúng ta không 

có khả năng này, việc mà ngày nay chúng ta có thể cứu là khi họ còn 

chưa tắt thở. Đây là việc lớn. Phía sau là hai câu đức Phật hối thúc Ngài 

 “Kim chánh thị thời” , hiện nay đúng là lúc [phải nói ra].  “Duy đương 

 tốc thuyết” , hãy nói nhanh. Ngày nay chúng ta đọc đến đoạn kinh văn 

này,  nói  thật  ra  cũng  giống  như  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  hối  thúc 

chúng ta vậy, chúng ta phải làm việc này mau lên, hiện nay đúng là lúc, 

cho nên hai câu này dùng cho chúng ta hiện nay vô cùng chính xác. Sau 

đó đức Phật nói: 

 Ngô  tức  Niết  Bàn,  sử  nhữ  tảo  tất  thị  nguyện,  ngô  diệc  vô  ưu 

 hiện tại vị lai nhất thiết chúng sanh”. 

吾即涅槃使汝早畢是願。吾亦無憂現在未來一切眾生

 (Ta sắp sửa vào Niết Bàn rồi! Ông hãy sớm hoàn tất lời nguyện 

 đó, thì Ta cũng không còn phải lo nghĩ gì đến tất cả chúng sanh ở hiện 

 tại và vị lai nữa”.) 

Đọc  câu  kinh  này  chúng  ta  cảm  xúc  thật  sâu  sắc,  chúng  ta  học 

Phật  bắt  đầu  từ  đâu?  Bạn  xem  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  có  tâm  gì? 

Trong tâm Phật chỉ có hết thảy chúng sanh hiện tại và vị lai, chẳng có 

Ta,  đó  chính  là  tâm  Phật.  Mỗi  niệm  đức  Phật  đều  phục  vụ  cho  chúng 

sanh, đều để cứu vớt hết thảy chúng sanh đang chịu khổ nạn. Kinh này là 

do đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng trước khi Ngài nhập diệt, có thể nói 

là lời dạy cuối cùng, sau khi giảng xong kinh này là Ngài giảng bộ kinh 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 152

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Niết Bàn, cho nên đây là kinh giảng ngay trước kinh Niết Bàn, có thể nói 

đây là lời dạy cuối cùng. 

 “Ngô tức Niết Bàn” , Niết Bàn là Phạn ngữ dịch âm, thông thường  

dịch  là  diệt  độ,  trong  Tứ  Đế:  “Khổ,  Tập,  Diệt,  Đạo”.  Diệt  tức  là  Niết 

Bàn.  Ở Trung Quốc cách dịch được dùng nhiều nhất là viên tịch, viên là 

viên mãn, công đức viên mãn, tịch là tịch diệt, thanh tịnh tịch diệt. Trong 

chú giải ghi là  “Niết bàn, Huyền Trang Tam Tạng Pháp Sư dịch là viên 

 tịch” . Huyền Trang đại sư tóm gọn lại rất hay!  “Đức chẳng không đầy 

 đủ gọi là Viên” , công đức viên mãn, chẳng có một tơ hào thiếu sót gọi là 

Viên,  “Chướng  không  còn  chỗ chẳng tận  gọi là  Tịch” ,  cũng  rất hay,  ý 

nghĩa rất hay! Chướng tức là Tam chướng, Nhị chướng; Nhị chướng là 

Phiền Não chướng, Sở Tri chướng; Tam chướng là Hoặc, Nghiệp, Khổ, 

cả ba đều đoạn dứt hết thì gọi là Tịch. Do đó có thể biết Niết Bàn, Viên 

Tịch chẳng phải danh từ thay thế cho chữ tử (chết), hiện nay mọi người 

đều dùng nó như là danh từ thay thế cho chữ chết.  Khi người xuất gia 

chết, [người ta thường nói] người nào đó viên tịch, người nào đó nhập 

Niết Bàn. Vậy thì có ai tương lai không nhập Niết Bàn không? Ai cũng 

phải  nhập  Niết  Bàn,  bất  kể  là  học  Phật  hay  không  học  Phật  đều  phải 

nhập  Niết  Bàn,  đây  là  quan  niệm  sai  lầm.  Nói  thật  ra  Niết  Bàn  là  khi 

sống đã chứng được, chứ chẳng phải là từ ngữ thay thế cho chữ chết. 

Ở đây nói  “ngô tức Niết Bàn” , là trong thời gian này duyên giáo 

hóa chúng sanh của đức Phật đã hết, công đức viên mãn, Ngài thị hiện 

rời khỏi thế gian này, là tướng nhập Niết Bàn trong tám tướng thành đạo, 

[nhập Niết Bàn] có ý nghĩa như vậy. Khi duyên hết thì đức Phật không 

trụ trong cõi đời, trụ ở đời chẳng còn ý nghĩa, những người có duyên, 

đáng được độ đều đã được Ngài độ, những người chẳng được độ đều đã 

được Ngài gieo hạt giống Phật pháp, nhưng hạt giống ấy còn chưa chín 

muồi đương nhiên Ngài phải rời khỏi thế gian này. 

 “Sử nhữ tảo tất thị nguyện” , bạn phát tâm tiếp tục làm công việc 

này, rất tốt! Cho nên lúc đức Phật không trụ ở đời, trước lúc Di Lặc Bồ 

Tát thị hiện thành Phật, khoảng giữa này là do Địa Tạng Bồ Tát giáo hóa 

thay thế đức Phật, trong hết thảy Bồ Tát, Địa Tạng Bồ Tát thay thế đức 

Phật, trong thời gian này thân phận của Ngài rất đặc biệt. Địa Tạng Bồ 

Tát  thay  mặt  đức  Phật  là  có  ý  nghĩa  gì?  Trong  kinh  này  có  nói  Hiếu 

dưỡng cha mẹ, Tôn kính sư trưởng, cương lãnh giáo học Hiếu thân tôn 

sư, thay thế lời dạy của đức Phật trong suốt khoảng thời gian dài này, vì 

lời dạy của hết thảy chư Phật Như Lai đều dựa trên căn bản Hiếu thân 

tôn sư. Đức Phật chẳng còn tại thế, công việc chúng ta phải làm là duy 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 153

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

trì ủng hộ cơ sở giáo học này, chúng ta không có năng lực nâng cao giáo 

học này lên nhưng cơ sở này nhất định phải giữ gìn, không thể đánh mất. 

Công việc này rất quan trọng, đây là tinh thần được nói rõ trong bộ kinh  

này. 

Tin sâu nhân quả, đoạn ác tu thiện, hiếu thân tôn sư, đây là những 

gì kinh Địa Tạng dạy. Nếu dùng giáo nghĩa của Tịnh Tông, cơ sở tu học 

của  Tịnh  Tông  là  lời  đức  Phật  dạy  “Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước”  trong 

Quán Kinh, khi chưa tu pháp môn niệm Phật th́ phải củng cố cơ sở này, 

Tịnh  Tông  được  xây  dựng  trên  cơ  sở  này.  Điều  thứ  nhất  trong  đó  là 

 “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng sát hại, tu thập 

 thiện nghiệp” . Chư vị nghĩ coi bốn câu này có phải là Kinh Địa Tạng Bồ 

Tát Bổn Nguyện hay không, đúng vậy. Điều thứ hai  “Thọ trì Tam Quy, 

 đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi” . Điều thứ ba  “Phát tâm Bồ Đề, 

 tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  Thừa,  khuyến  tấn  hành  giả” ,  bảy  câu 

trong hai câu cuối này hoàn toàn tương ứng với năm phẩm cuối của kinh 

Địa Tạng, từ phẩm [thứ chín] đến hết kinh, tổng cộng là mười ba phẩm. 

Nói một cách khác bộ kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện chính là lời 

giải thích rõ ràng cho Tịnh Nghiệp Tam Phước, không những là cơ sở 

của Tịnh Tông, mà trong Phật pháp bất luận Đại Thừa, Tiểu Thừa, bất 

luận Tông Môn Giáo Hạ, Hiển Giáo Mật Giáo đều được xây dựng trên 

cơ sở này. Lúc đức Phật không còn tại thế, chẳng có người hoằng pháp, 

giáo huấn, chúng ta có thể duy trì bảo hộ cơ sở này là được rồi, duy trì 

bảo hộ cơ sở này sẽ có thể cứu vớt hết thảy chúng sanh đang chịu tội khổ 

trong  lục  đạo.  Cho  nên  thời  Mạt  Pháp  kiên  quyết  củng  cố  cơ  sở  này, 

khuyên  người  thật  thà  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  sẽ  thành  công, 

đây  thực  sự  là  việc  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  muốn  hoằng  dương 

kinh luận khác, tự mình chưa khai ngộ, chưa kiến tánh sợ nói sai, rất khó 

được thọ dụng chân thật. Duy chỉ có kiên quyết giữ gìn cơ sở này, thật 

thà niệm Phật thì nhất định là chẳng sai, cho dù ngày nay chư Phật Như 

Lai thị hiện giáo hóa chúng sanh cũng nhất định phải làm như vậy. Cho 

nên chúng ta đọc đoạn kinh văn này sẽ biết trong tâm chư Phật Như Lai 

nghĩ  việc  gì,  việc  các  Ngài  làm  là  việc  gì,  chúng  ta  phải  học  tập,  làm 

theo. 

Trong chú giải của pháp sư Thanh Liên có một đoạn, chúng ta đọc 

thử, trang một trăm  ba mươi lăm, hàng thứ tư đếm ngược từ dưới lên, 

chúng ta coi từ đầu  “Thử pháp chi diệu” (Chỗ nhiệm mầu của pháp ấy), 

pháp ấy chính là lời dạy trong phẩm kinh Địa Tạng Bồ Tát, pháp đó là 

gì? Pháp môn Xưng danh hiệu Phật tức là pháp môn Niệm Phật.  (Cho dù

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 154

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 ta nhập Niết Bàn ngay, hoặc cho dù ông đã sớm hoàn tất nguyện [cứu 

 độ chúng sanh] ấy rồi, ta vẫn không lo cho hết thảy chúng sanh trong 

 đời hiện tại hay vị lai. Vì sao? Đã có pháp Xưng Danh này thì ai cũng 

 chẳng bị đọa vào cảnh khổ, đều cùng tu hành để sanh vào đường trời 

 người cho đến rốt cuộc thành Phật không còn nghi ngờ chi nữa)  31. Nói

rất hay!  “Hiểu được tâm Phật, rõ được ý Phật, khéo noi theo chí hướng 

 để  kế tục  sự nghiệp ấy,  không ai  hơn được  đức  Từ  Tôn  Địa Tạng của 

 chúng ta” .  Địa Tạng Bồ Tát thực sự hiểu được ý Phật, kế thừa nguyện 

vọng của Phật, chúng ta thường gọi là tiếp nối huệ mạng của Phật, Địa 

Tạng Bồ Tát hiểu được ý tứ này. Đức Phật không còn tại thế, Ngài Địa 

Tạng nhận lấy và tiếp tục [giáo hóa chúng sanh], Ngài dùng pháp môn 

gì? Pháp môn Xưng Danh. Do đó Thế Tôn tán thán Ngài, hối thúc Ngài 

nói mau lên. Sau đó là lời Địa Tạng Bồ Tát, ý nghĩa của lời nói rất sâu, 

Địa  Tạng  Bồ  Tát  nói  ra  mười  danh  hiệu  của  mười  vị  Phật,  thứ  tự  của 

mười vị Phật này là từ vị gần đây nhất cho đến vị xa nhất, nói trên thời 

gian thì vị gần gũi với chúng ta nói trước, càng về sau càng xa. Xin xem 

kinh:

 Địa Tạng Bồ Tát bạch Phật ngôn: “Thế Tôn, quá khứ vô lượng 

 a-tăng-kỳ kiếp. 

地藏菩薩白佛言。世尊。過去無量阿僧祇劫。

 (Bồ Tát Ðịa Tạng bạch cùng Ðức Phật rằng: “Bạch Thế Tôn! Vô 

 lượng a-tăng-kỳ kiếp về thuở quá khứ.) 

Tuy gần, đây là vị gần nhất, gần nhưng cũng không gần lắm. 

 Hữu Phật xuất thế, hiệu Vô Biên Thân Như Lai. 

有佛出世。號無邊身如來。

 (Có đức Phật ra đời hiệu là Vô Biên Thân Như Lai.) 

Đây là nói ra danh hiệu của đức Phật. 

 Nhược hữu nam tử nữ nhân, văn thị Phật danh tạm sanh cung 

 kính, tức đắc siêu việt tứ thập kiếp sanh tử trọng tội. Hà huống tố họa 

31 “Túng  ngô  tức  nhập  Niết  Bàn,  túng  tiện  nhữ  tảo  tất  thị  nguyện,  ngô  diệc  bất  ưu 

hiện tại vị lai nhất thiết chúng sanh hỹ. Hà dã, hữu thử xưng danh chi pháp, nhân 

nhân khả bất đọa khổ, tinh thú nhân thiên tu hành, chung chí thành Phật vô ngại” 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 155

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 hình tượng, cúng dường tán thán, kỳ nhân hoạch phước vô lượng vô 

 biên. 

若有男子女人。聞是佛名暫生恭敬。即得超越四十劫 

生死重罪。何況塑畫形像。供養讚歎。其人獲福無量無邊

 (Như  có  người  nam  người  nữ  nào  nghe  đến  danh  hiệu  của  Ðức 

 Phật này mà tạm thời sanh lòng cung kính, thì liền được vượt thoát tội 

 nặng  sanh  tử  trong  bốn  mươi  kiếp;  huống  là  vẽ  đắp  hình  tượng,  cúng 

 dường, tán thán! Người này sẽ được vô lượng vô biên phước báo.) 

Chúng ta đọc đoạn kinh này, nghe cách nói như vậy xong có thể 

tin  được  không?  Cũng  có  chúng  sanh  y  giáo  phụng  hành,  họ  có  được 

phước như vậy không? [Đoạn kinh này] làm cho người ta rất nghi ngờ. 

Chúng ta làm theo phương pháp Địa Tạng Bồ Tát dạy, quả báo chẳng 

được như vậy, tự mình vẫn phải gánh chịu tội nặng sanh tử, đáng đọa địa 

ngục thì vẫn phải đọa địa ngục, vậy thì phải giải thích lời này ra sao? Có 

phải Địa Tạng Bồ Tát đã nói sai rồi chăng? Địa Tạng Bồ Tát chẳng nói 

sai, chúng ta coi kinh văn, coi sai rồi, chúng ta nghe sai rồi. Địa Tạng Bồ 

Tát nói  “Văn  thị  Phật  danh,  tạm  sanh  cung  kính” ,  ý  của  hai  câu  này 

chúng ta chưa hiểu rõ ràng. Văn là một trong Tam Huệ của Bồ Tát, nói 

một chữ thì nhất định phải bao gồm hai chữ kia “Văn, Tư, Tu”. Làm sao 

biết  được?  Nếu  không  có  Tư  và  Tu  thì  làm  sao  có  thể  tạm  sanh  cung 

kính? Cung kính chính là Tư, Tu. Tư nghĩa là trong tâm của bạn thực sự 

có  Phật,  một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  như  vậy  là  tương  ứng. 

Cung  kính  chẳng  phải  tạo  tượng  Phật  để  ở  đó  xong  rồi  lễ  lạy,  cúng 

dường, cung kính như vậy chỉ là trên hình thức, là giả, chẳng dùng được. 

Một  niệm  tương  ứng,  khi  niệm  tương  ứng  thì  đương  nhiên  hành  động 

cũng  tương  ứng,  tâm  hạnh  cũng  tương  ứng,  lời  nói  đương  nhiên  cũng 

tương ứng, ba nghiệp thân khẩu ý của bạn đều phải tương ứng. Cho dù 

thời gian rất ngắn, chỉ cần tương ứng, công đức sẽ chẳng thể nghĩ bàn! 

Đây tức là một niệm Giác cho nên mới được lợi ích thù thắng như vậy, 

 “tức đắc siêu việt tứ thập kiếp sanh tử trọng tội” . 

Phật hiệu Vô Biên Thân Như Lai, trong chú giải, pháp sư Thanh 

Liên chú thích rất rõ ràng; đối với Phật hiệu bạn phải hiểu rõ, nếu bạn 

không hiểu rõ không lý giải thì làm sao tương ứng được? Vô Biên Thân 

nghĩa là gì? Phần chú giải ghi Ba Thân đều có ý nghĩa như vậy, Ba Thân 

là  Pháp  Thân,  Báo  Thân,  Ứng  Hóa  Thân.  Pháp  Thân  chính là  tự  tánh, 

Pháp Thân chẳng có hình tướng, Pháp Thân là Lý chứ chẳng phải là Sự 

tướng,  Lý  trùm  khắp  mọi  nơi,  đó  là  Vô  Biên  Thân.  Trong  kinh  Hoa 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 156

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Nghiêm  chúng ta  thấy  Tỳ  Lô  Xá  Na,  đây  là  tên tiếng  Phạn,  nghĩa  của 

danh từ này là Biến Nhất Thiết Xứ, đây là bản thể, lý thể. Trong kinh 

Hoa  Nghiêm  cũng  được  gọi  là  Nhất  Chân  pháp  giới.  Nhất  Chân  pháp 

giới chính là Pháp Thân, trong Tịnh Độ gọi là Thường Tịch Quang Độ, 

Thường Tịch Quang chẳng có hình tướng. Trong bốn cõi ở Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  Thường  Tịch  Quang  chẳng  có  tướng,  Thật  Báo  Độ 

chính  là  Báo  Thân,  Phương  Tiện  Độ,  Đồng  Cư  Độ  là  Ứng  Hóa  Thân; 

Ứng Hóa Thân tùy loại hóa thân, chúng sanh có cảm thì lập tức liền hiện 

tướng, cũng hiện vô lượng vô biên. Khi bạn hiểu ý nghĩa này thì hãy hỏi 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni có nhập Niết Bàn không? Chẳng có, chẳng 

những trên Lý chẳng có, trên Sự cũng chẳng có, đó là sự thật. Tại sao lại

nói trên Sự cũng chẳng có? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhập diệt, thay 

đổi một thân phận khác, chẳng dùng thân có ba mươi hai tướng tốt và 

tám  mươi  vẻ  đẹp,  Ngài  chẳng dùng thân  này  nữa.  Tại sao  chẳng  dùng 

thân này? Chúng sanh phước mỏng, cho nên đức Phật phải hiện một thân 

tướng khác. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở trên thế gian này có thể hiện 

vô  lượng  vô  biên  thân  tướng,  thị  hiện  nam  nữ,  già  trẻ,  các  ngành  các 

nghề, mỗi một vị Phật đều có thể hiện vô biên thân tướng, đặc biệt là lúc 

chúng sanh có tai nạn, chịu đựng nỗi khổ to lớn, tạo tội nghiệp to lớn thì 

tâm từ bi của chư Phật, Bồ Tát càng to lớn. Chúng ta phải nhận biết, phải 

hiểu rõ. 

Làm sao bạn có thể nhận biết? Làm sao mới có thể tiếp xúc đến? 

Bạn hãy  thử  xem,  xem  hết  thảy  chúng sanh như  cha  mẹ  quá khứ,  chư 

Phật vị lai, thì bạn sẽ tiếp xúc được, thì bạn sẽ cảm nhận được chư Phật, 

Bồ Tát đang ở trong thế giới này của chúng ta, chẳng hề rời khỏi chúng 

sanh đang chịu tội khổ, ngay vào lúc đó nếu chúng ta có một niệm tương 

ứng thì sẽ được cứu, sẽ được độ. Sau đó bạn mới hiểu quả báo nói trong 

kinh là thật chứ chẳng phải giả, tâm cung kính của bạn mới thực sự có 

thể khởi lên. Cung kính chẳng ở trên hình thức, cung kính là lý giải, hiểu 

rõ, giác ngộ, y giáo phụng hành, dứt khoát chẳng ở trên hình thức. Hình 

thức  là  để  biểu  diễn  cho  những  người  có  thiện  căn  ít  ỏi;  chúng  ta  tạo 

hình tượng Phật, Bồ Tát, mỗi ngày cung kính lễ bái, cúng dường là đóng 

kịch, để cho những người còn chưa học Phật, còn chưa tiếp xúc đến Phật 

pháp coi. Họ coi xong sẽ cảm thấy rất kỳ lạ, tại sao phải làm những động 

tác, bày tỏ [cung kính] này trước hình tượng Phật, Bồ Tát? Khi họ đặt 

dấu hỏi xong sẽ đến tìm bạn, lúc đó bạn giải thích, bạn giảng giải cho họ 

hiểu, công đức là như vậy, đây là cơ hội giáo dục. Hiện nay thực hiện cơ 

hội giáo dục phải nói là có hiệu quả thù thắng hơn thời xưa. Thời xưa 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 157

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

[những người] đến đạo tràng nhất định là người cầu pháp, đúng như câu 

nói “chẳng có việc gì thì chẳng lên điện Tam Bảo”, đặc biệt là đạo tràng 

nhà Phật đều được xây dựng trong núi sâu, chỗ dấu chân người ít tới. Vì 

giao thông chẳng thuận tiện, vô cùng khó khăn, nếu họ không có chuyện 

gì thì đến đó làm chi? Khi đến đạo tràng thì nhất định phải là đến cầu 

pháp, cho nên cơ hội giáo dục ít hơn ngày nay. 

Hiện nay giao thông thuận tiện, nhanh chóng, những người đi du 

lịch  ngắm  cảnh  muốn  đến  những  chỗ  [có  đạo  tràng]  ấy  để  xem,  để 

thưởng thức; những người xuất gia ở trong đạo tràng mỗi ngày sẽ có thể 

làm [công tác] cơ hội giáo dục. Có người ở chánh điện đốt hương, lễ lạy, 

làm  ra  những  hình  thức  như  vậy  cho  các  du  khách  coi,  họ  chưa  từng 

thấy, chưa từng tiếp xúc đến, cần có người giải thích cho họ hiểu. Nhờ 

vậy trong chuyến đi du lịch của họ sẽ vô hình trung được tiếp xúc đến 

Phật pháp, chẳng hay chẳng biết hạt giống Phật pháp được gieo xuống 

nên họ sẽ học Phật, bạn coi công đức ấy bao lớn. Do đó những đạo tràng 

này [có thể thực hiện] cơ hội giáo dục, tiếp dẫn quảng đại chúng sanh, 

thực  sự  là  đang  cứu  độ  hết  thảy  tội  khổ  chúng  sanh,  họ  đang  làm  sự 

nghiệp  này.  Nhất  định  phải  có  tâm  lượng  như  Phật,  có  tấm  lòng  của 

Phật,  niệm  niệm  đều  nghĩ  đến  hết  thảy  chúng  sanh  đang  chịu  tội  khổ, 

tuyệt đối chẳng vì chính mình. Người đi du lịch đem nguồn thâu nhập 

đến cho chúng ta, nếu mục tiêu của chúng ta chỉ đặt ở chỗ này thì sai rồi, 

hoàn toàn sai lầm. Mục đích của chúng ta phải đặt trên việc cứu độ hết 

thảy chúng sanh đang chịu tội khổ, làm cho họ nhận biết Phật pháp, hiểu 

rõ Phật pháp, sửa đổi quan niệm của họ về vũ trụ nhân sinh, đó là việc 

cứu độ cho họ. Phần cúng dường của họ cho đạo tràng mới là công đức 

chân thật. Đây là nói về việc  “tạm sanh cung kính” , tạm thời tức là một 

niệm tương ứng, một niệm ấy thực sự tương ứng thì sẽ có thể đạt được 

mức  “siêu việt bốn mươi kiếp sanh tử trọng tội”. 

 “Huống chi là nặn đúc hình tượng, cúng dường tán thán” . Đây là 

người  đã  bước  vào  cửa,  đã  nhập  cảnh  giới  rồi  mới  chịu  làm  như  vậy. 

[Nói đến việc] tạo tượng Phật, hiện nay tạo tượng Phật rất dễ dàng, thuận 

tiện hơn lúc trước nhiều. Lúc trước tượng Phật đều là đồ thủ công nghệ; 

hiện nay làm tượng Phật có thể đúc một cái khuôn thì có thể làm ra mấy 

ngàn, mấy vạn tượng Phật một cách nhanh chóng, lợi dụng máy móc để 

làm  [cho  nhanh].  Lúc  trước  mỗi  tượng  Phật  đều  dùng  sức  người  điêu 

khắc thành. Chư vị ở Trung Quốc Đại Lục, bạn thấy động Vân Cương, 

Đôn Hoàng đều phải trải qua mấy chục năm, mấy trăm năm mới hoàn 

thành. Hiện nay muốn làm thì rất thuận tiện. Nói một cách khác, người 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 158

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hiện đại tu phước thuận tiện hơn thời xưa, nhưng khó ở chỗ nào? Bốn 

chữ sau  “cúng dường, tán thán” . Cúng dường là gì? Y giáo phụng hành, 

phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  dạy  chúng  ta   “Rộng  tu  cúng  dường” , 

trong đó đặc biệt dạy chúng ta  “Pháp cúng dường là quý nhất” . Bồ Tát 

nói ra bảy loại pháp cúng dường, thứ nhất là  “Cúng dường bằng cách y 

 theo lời dạy tu hành” , đức Phật dạy chúng ta làm sao, chúng ta phải làm 

theo, như vậy mới gọi là cúng dường. Nói một cách cạn cợt, đức Phật 

dạy chúng ta không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm,  chúng ta 

đều  có thể  làm  được  thì  gọi  là  cúng dường.  Tán  thán  tức là “vì  người 

diễn nói”, giới thiệu Phật pháp cho người thì gọi là tán thán. Do đó tán 

thán là hoằng pháp lợi sanh, cúng dường là tự mình y giáo phụng hành. 

Người có thể làm như vậy thì phước báo của họ đương nhiên sẽ lớn,  “kỳ 

 nhân hoạch phước vô lượng vô biên” . Cho nên sau khi hiểu rồi thì đọc 

đến  kinh  này  chúng  ta  sẽ  tin  tưởng,  sẽ  chẳng  còn  nghi  ngờ  nữa.  Phần 

đông  người  ta  đọc  kinh  rất  sơ  ý,  chỉ  làm  hình  thức  chứ  chẳng  có  nội 

dung thực tế, tâm cảnh đều không tương ứng, thì họ làm sao có phước 

được? Khi không có phước thì họ sẽ chê bai, hủy báng kinh, nói lời Phật 

dạy trong kinh đều là giả, tôi làm theo chẳng có cảm ứng, tội báng Phật, 

báng pháp cực nặng, không những chẳng được lợi ích mà còn đọa lạc. 

Nói thật ra trong kinh đức Phật nói rất rõ ràng, bạn lại hiểu sai ý tứ, dùng 

ý tứ của bạn để giải thích kinh Phật, giải sai kinh Phật, hiểu méo mó lời 

của Phật dạy, lỗi đó là tại mình chứ chẳng phải tại kinh, cho nên kinh 

Kim Cang dạy chúng ta  “thâm giải ý thú” , bốn chữ này rất quan trọng, 

phải lý giải một cách chính xác, phải hiểu sâu thì bạn mới có được thọ 

dụng chân thật. Coi tiếp vị thứ hai: 

 Hựu ư quá khứ Hằng hà sa kiếp, hữu Phật xuất thế, hiệu Bảo 

 Tánh Như Lai, nhược hữu nam tử nữ nhân, văn thị Phật danh nhất 

 đàn chỉ khoảnh, phát tâm quy y, thị nhân ư vô thượng đạo vĩnh bất 

 thoái chuyển. 

又於過去恒河沙劫。有佛出世。號寶性如來。若有男

子女人。聞是佛名一彈指頃。發心歸依。是人於無上道永

不退轉。

 9Lại Hằng hà sa kiếp về thuở quá khứ, có đức Phật ra đời hiệu là 

 Bảo Tánh Như Lai. Như có người nam người nữ nào nghe đến danh hiệu 

 của Ðức Phật này và trong khoảnh khắc bằng khảy móng tay liền phát 

 tâm quy y, người đó sẽ vĩnh viễn không còn thoái chuyển nơi Ðạo Vô  

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 159

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Thượng.) 

Đoạn trước có nói Vô Biên Thân Như Lai cách chúng ta vô lượng  

A Tăng Kỳ kiếp, Bảo Tánh Như Lai cách chúng ta số kiếp bằng số cát 

sông Hằng, vô cùng lâu xa. Do đó trong chú giải vừa mở đầu liền nói 

 “Hằng hà sa kiếp, giác tiền cánh đa hỹ” (Số kiếp như số cát sông Hằng, 

còn nhiều hơn đoạn trước), so sánh với vị Phật trước, thời gian càng lâu 

dài hơn. Bảo Tánh Như Lai ở đây cũng có lời giải thích đơn giản, kinh 

Liên Hoa Diện nói  “chư Phật Như Lai thị chúng sanh bảo”  (Chư Phật 

Như Lai là vật báu của chúng sanh). Sau đó nói của báu có bảy thứ, đây 

là bảy thứ báu thường được nói đến trong kinh Phật. Tánh là tỷ dụ cho 

Pháp Thân, trong chú giải cũng có [giải thích], chư vị coi thử sẽ hiểu. 

Thí dụ “Thường, Lạc, Ngã, Tịnh” của Pháp Thân gọi là Tứ Tịnh Đức, 

trong tự tánh vốn sẵn có, khi mê  mất tự  tánh thì bốn thứ này  mất hết. 

Nếu bạn giác ngộ rồi, kiến tánh rồi, kiến tánh tức là tư tưởng, kiến giải, 

hành vi tương ứng với tự tánh, lúc ấy Tứ Đức sẽ hiện ra. Đích thật có 

Thường,  Thường  nghĩa  là  không  sanh  không  diệt,  trong  Phật  pháp 

thường  gọi  Vô  Lượng  Thọ  nghĩa  là  Thường.  Chữ  Vô  Lượng  ở  đây  là 

thực sự vô lượng, chẳng phải giả, chẳng phải là hữu lượng Vô Lượng, 

thực sự là vô lượng. Tịnh là thanh tịnh chẳng nhiễm, cả hai bên nhiễm 

tịnh cũng chẳng lập. Ngã là tự tại, là chủ tể, cái gì là chủ tể? Vũ trụ là 

chủ tể, pháp giới là chủ tể, thực sự là chủ tể. Lạc là chân lạc, cả hai Khổ 

và Lạc đều chẳng có mới gọi là Lạc thực sự, đó là tuyệt đối chứ không 

phải là tương đối. Bảo Tánh Như Lai là ai? Là chính mình, là Pháp thân 

thanh tịnh của chính mình. Phía trước Vô Biên Thân Như Lai là ba thân 

của chính mình, tương ứng với Phật tức là tương ứng với tự tánh ba thân. 

Bảo Tánh Như Lai, niệm danh hiệu của vị Phật này, một niệm tương ứng 

là tương ứng với tự tánh của tánh đức. 

Phía sau nói  “Nhược hữu nam tử nữ nhân, văn thị Phật danh, nhất 

 đàn chỉ khoảnh” , đây là nói thời gian rất ngắn, tỏ rõ công đức chẳng thể 

nghĩ bàn.  “Phát tâm quy y” , chúng ta phải hiểu ý nghĩa của hai chữ quy 

y, Quy nghĩa là quay về, thực sự quay về; Y nghĩa là nương dựa, nương 

dựa vào cái gì? Nương dựa vào Bảo Tánh Như Lai, tức là nương dựa vào 

tự tánh của tánh đức, một niệm này tương ứng. Sau đó nói đến lợi ích mà 

người ấy đạt được  “thị nhân ư vô thượng đạo, vĩnh bất thoái chuyển” , 

vô thượng đạo là con đường thành Phật, phàm phu chúng ta học Phật tại 

sao phải trải qua vô lượng kiếp? Trong kinh gọi là “vô ương kiếp số”, 

nguyên  nhân  là vì thoái chuyển,  nói thật ra  tiến lên  thì ít, thoái  lui  thì 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 160

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nhiều, chư vị thử suy nghĩ thì sẽ hiểu được. Chúng ta xoay vần trong lục 

đạo, cơ hội được thân người thì ít, cơ hội nghe được Phật pháp lại càng 

ít, khi bạn được thân người mà không có cơ hội được nghe Phật pháp thì 

sẽ thoái chuyển, chẳng phải chỉ là “một ngày nóng, mười ngày lạnh” mà 

thôi.  Thí  dụ  đời  này  chúng  ta  được  thân  người,  được  nghe  Phật  pháp, 

nếu  không  thể  thành  tựu  thì  nhất  định  sẽ  xoay  vần  theo  nghiệp,  lưu 

chuyển theo nghiệp th́ nhất định sẽ đọa tam ác đạo, tại sao vậy? Chúng 

ta hãy bình tĩnh, thành thật suy nghĩ thử coi, chẳng cần nghĩ về đời quá 

khứ,  chỉ  nghĩ  về  đời  này,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  hành 

động tương ứng với tham sân si mạn thì là tam ác đạo, nếu tương ứng 

với ngũ giới thập thiện thì là cõi trời, người, mỗi ngày chúng ta có bao 

nhiêu  tâm  niệm  tương  ứng  với  ngũ  giới  thập  thiện?  Có  bao nhiêu  tâm 

niệm tương ứng với tham-sân-si, thập ác nghiệp? Như vậy không phải là 

đã rõ ràng rồi sao. Một khi rơi vào ác đạo, trong kinh này nói thời gian 

trong địa ngục đều là vô số kiếp. Ở cõi người mấy mươi năm ngắn ngủi 

được nghe Phật pháp, sau đó là vô số kiếp không được nghe Phật pháp, 

bạn mới biết mức độ thoái chuyển bao lớn! Sau khi nhận lãnh khổ báo 

trong vô số kiếp xong mới được thân người, khi được thân người chưa 

chắc  sẽ  được  nghe  Phật  pháp  trở  lại,  cho  nên  trong  kinh  đức  Phật  nói 

 “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe”  là thật chứ chẳng phải giả, 

thật là rất khó! Vì nguyên nhân này nên bạn học Phật muốn được thành 

tựu phải trải qua vô ương kiếp số. 

Vô  ương  kiếp số  bạn đạt được hiệu  quả gì?  Thoát khỏi lục đạo, 

thoát khỏi thập pháp giới, chứng được quả vị Sơ Trụ Bồ Tát phải trải qua 

vô ương kiếp số. [Thời gian] từ Sơ Trụ Bồ Tát đến khi thành tựu Phật 

quả cứu cánh viên mãn, thông thường nói đến ba A Tăng Kỳ kiếp, con 

số này có thể xác định, còn con số phía trước chẳng có cách gì xác định 

được. Tới bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo cũng ví như bạn đi học, bạn học 

cấp một, bạn có thể dự định bao nhiêu năm có thể tốt nghiệp, nhập học 

rồi thì  con số này  có  thể tin  được.  Thường  thường  nói  thành Phật  cần 

phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp, chư vị phải biết, chẳng phải nói chúng 

ta, mà là nói Sơ Trụ Bồ Tát trong Nhất Chân pháp giới đến Phật quả cứu 

cánh, trong đó trải qua bốn mươi mốt địa vị: Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập 

Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, trải qua bốn mươi mốt địa vị phải cần 

ba A Tăng Kỳ kiếp, quá khó! Thật là quá khó! 

Nhưng khi bạn có một niệm quy y, quy y phải là quy y thật, chẳng 

phải quy y trên hình thức.  Quy y này là nương về Bảo Tánh Như Lai, là 

quy  y  Tự  Tánh,  Bảo  Tánh  Như  Lai  là  Tự  Tánh  Tam  Bảo,  chân  chánh 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 32

 161

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

quy  y  Tự  Tánh  Tam  Bảo thì  công đức  ấy  sẽ  rất  lớn,  tại sao vậy?  Mỗi 

niệm bạn đều có thể xứng tánh thì đương nhiên sẽ chẳng thoái chuyển. 

Người như thế nào mới có thể làm được việc này? Sơ Trụ Bồ Tát, trong 

kinh chúng ta thấy, Đại Thừa Khởi Tín Luận là cảnh giới của Sơ Trụ Bồ 

Tát, Kinh Kim Cang cũng là cảnh giới của Sơ Trụ Bồ Tát, họ thực sự 

quy y Tự Tánh Tam Bảo. Chiếu theo tiêu chuẩn của kinh Kim Cang mà 

nói thì quy y Tự Tánh Tam Bảo nghĩa là lìa bốn tướng  “Chẳng có tướng 

 Ngã,  chẳng  có  tướng  Người,  chẳng  có  tướng  Chúng  Sanh,  chẳng  có 

 tướng  Thọ  Giả” ,  đó là  thực sự  quy  y.  Nếu  vẫn  còn  bốn  tướng  này  thì 

chẳng phải quy y, bạn vẫn chưa quay về, cũng chẳng nương dựa, đây là 

việc chúng ta nhất định phải hiểu rõ, phải biết rõ. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 33 (Số 14-12-33) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển trung, trang một trăm ba mươi tám: 

 Hựu  ư  quá  khứ  hữu  Phật  xuất  thế,  hiệu  Ba  Đầu  Ma  Thắng 

 Như Lai.  Nhược hữu nam tử nữ nhân, văn thị Phật danh lịch ư nhĩ 

 căn, thị nhân đương đắc thiên phản sanh ư Lục Dục thiên trung, hà 

 huống chí tâm xưng niệm. 

又於過去有佛出世。號波頭摩勝如來。若有男子女人

。聞是佛名歷於耳根。是人當得千返生於六欲天中。何況

志心稱念。

 (Lại  về  thuở  quá  khứ,  có  đức  Phật  ra  đời  hiệu  là  Ba  Ðầu  Ma 

 Thắng Như Lai. Như có người nam người nữ nào nghe đến danh hiệu 

 của đức Phật này thoáng qua tai, người đó sẽ được một ngàn lần sanh 

 trong Lục Dục thiên, huống chi là chí tâm xưng niệm.) 

Đây là lời Địa Tạng Bồ Tát giảng về đức hiệu của vị Phật thứ ba 

cho chúng ta, thời gian [lúc đức Phật này ra đời] còn lâu xa hơn hai vị 

trước.  Danh hiệu của  đức Phật này  là  Ba Đầu  Ma  Thắng  Như  Lai.  Ba 

Đầu Ma là Phạn ngữ, nghĩa là hoa sen màu đỏ. Trong kinh đức Phật nói, 

thông thường nói hoa sen bốn màu, trên thực tế hoa sen không phải chỉ 

có bốn màu thôi đâu, bốn màu có thể nói là bốn màu chánh, nếu pha trộn 

bốn màu này với nhau thì sẽ biến thành vô lượng, vô số màu sắc. Kinh 

nói trong các màu sắc thì màu đỏ đẹp nhất, đương nhiên đây là dựa trên 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 162

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tập  quán  của  chúng  sanh,  Phật  pháp  là  pháp  bình  đẳng,  nhưng  chúng 

sanh  ưa  thích  màu  đỏ,  đại  khái  thời  cổ Ấn  Độ  cũng  vậy,  người  Trung 

Quốc cũng thích màu đỏ, nhưng người ngoại quốc không nhất định sẽ 

thích màu đỏ, do đó màu nào đẹp nhất rất khó nói, hoàn toàn dựa trên sự 

ưa thích của chúng sanh. Đây là vì thời xưa ở Ấn Độ và Trung Quốc đều 

thích hoa sen màu đỏ. 

Giả sử nói có người nam, người nữ nghe đến danh hiệu này, vừa 

nghe lọt vào tai thì liền có quả báo thù thắng như vậy, tu nhân được quả, 

chúng ta có thể tin tưởng hay không? Do đó mấu chốt vẫn chú trọng ở 

chữ  Văn,  “văn  thị  Phật  danh,  lịch  ư  nhĩ  căn” ,  tám  chữ    này  rất  quan 

trọng.  Văn  không  phải  là  chúng  ta  nghe  người  ta  niệm  Phật,  chúng  ta 

nghe xong, làm gì có lợi ích thù thắng như vậy! Sự nghe danh hiệu này 

thông thường chỉ có thể nói  “Một phen lọt vào tai, vĩnh viễn trở thành 

 hạt giống đạo” , công đức đó đích thật cũng rất thù thắng. Nhưng muốn 

được một ngàn lần sanh về cõi trời Lục Dục hưởng phước báo, đây là 

chuyện không thể có được; chỉ là gieo một hạt giống thành Phật trong A 

Lại Da thức mà thôi, cũng giống như câu  “Xưng niệm một câu Nam Mô 

 Phật thì đều đã thành Phật đạo”  nói trong kinh Pháp Hoa, là có ý nghĩa 

như vậy. 

Nếu chữ Văn này là một trong ba Huệ, thì quả báo này sẽ hiện lên, 

nghe danh hiểu nghĩa, chẳng phải là không hiểu nghĩa. Hoa sen đỏ có thể 

giải  thích  cho  nghĩa  này,  hoa  sen  mọc  trong  bùn  nhơ  nhưng  không 

nhiễm,  họ  từ  chỗ  này  giác  ngộ  trở  lại,  tự  mình  sống  trong  hồng  trần, 

trong lục đạo, đặc biệt là trong Dục Giới, có thể không nhiễm ngũ dục 

lục trần, thì công đức ấy sẽ lớn. Nếu có thể buông xuống hết ngũ dục lục 

trần  thì  quả  báo  của  họ  sẽ  không  chỉ  ở  trời  Dục  Giới  mà  thôi,  họ  sẽ 

chứng quả, sự ham muốn trong thế gian đã bớt, đã giảm nhẹ, chẳng phân 

biệt chấp trước như trước, cho nên họ có thể từ cõi người siêu sanh đến 

cõi trời, đạo lý là như vậy.  “Lịch ư nhĩ căn”  nghĩa là họ ghi trong tâm, 

nghe đến danh hiệu này thì trong tâm họ có giác ngộ được đôi chút. 

Lời  ghi  trong  chú  giải  rất  hay,  hàng  thứ  hai  trang  một  trăm  ba 

mươi chín, chúng ta đọc đoạn này:  “Nêu tỏ người nghe được danh hiệu, 

 tuy sanh cõi trời Dục Giới”  32 , tuy là sanh đến cõi trời Dục Giới,  “thực 

 sự  chẳng chấp trước  ngũ  dục  lục trần thô hèn”  33,  đối với ngũ dục lục 

trần thô tục, họ đã không còn chấp trước, có thể buông xuống;  “Do hiểu 

 rằng Tánh của lìa sự nghe vốn là không, nên sanh lên cõi trời cũng tịch 

32 “Biểu văn danh giả, tuy sanh Dục thiên” 

33 “thật bất trước thô tệ ngũ trần” 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 163

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 tịnh.  Do  cõi trời  Không  Xứ  chính  là giả,  nên quyền  biến thị hiện thân 

 trời  để  độ  kẻ  thực  sự  sanh  lòng  tham  chấp  ngũ  dục”  34,  vừa  nghe  liền 

khai ngộ, khai ngộ xong họ đích thật có khả năng siêu việt, nhưng lòng 

từ bi của họ rất nặng, họ còn lưu lại cõi Dục Giới, độ những chúng sanh 

còn đang tham trước hưởng thụ ngũ dục. Trời Dục Giới vẫn còn ngũ dục 

lục  trần,  chẳng  qua  là  lợt  lạt  hơn  cõi  người  mà  thôi.  Sáu  cõi  trời  Dục 

Giới càng lên cao càng lợt. Đoạn cuối trong chú giải rất hay  “Hoa sen

 Phật có ngàn cánh, tiêu biểu cho ngàn pháp minh môn, cho nên gọi là 

 thiên phản” , thiên phản cũng không phải thật là một ngàn lần, không nên 

nghĩ thực sự [là một ngàn lần], đây là tiêu biểu pháp. Chỗ này tiêu biểu 

pháp,  chúng  ta  phải  hiểu,  chỗ  nào  cũng  là  tiêu  biểu  pháp.  Nghe  pháp 

quan trọng ở chỗ ngộ nhập, nếu không thể ngộ nhập, thì bạn không được 

lợi  ích,  ngộ  nhập  thì  mới  có  lợi  ích  thực  sự.  Cho  nên  niệm  danh  hiệu 

Phật, không thể không hiểu ý nghĩa của danh hiệu Phật, đặc biệt là công 

đức của danh hiệu A Di Đà Phật không thể nghĩ bàn, tại sao không thể 

nghĩ bàn? Không thể nghĩ bàn ở chỗ nào? Bạn phải hiểu rõ ràng, rành rẽ, 

có thể giải thích được thì sau đó bạn mới thực sự có thể cảm nhận được, 

khế nhập vào cảnh giới. Đoạn cuối nói  “hà huống chí tâm xưng niệm” , 

chí tâm xưng niệm hồi hướng Tịnh Độ chắc chắn sẽ được vãng sanh, đây 

là  việc  chúng  ta  nhất  định  phải  biết.  Chí  tâm  nghĩa  là  nhất  tâm  xưng 

niệm,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  hoàn  toàn  hết  sạch,  dẫu  chưa 

đoạn hết nhưng cũng rất lợt lạt, tới lúc đó mới có thể chí tâm xưng niệm. 

 “Chí”  nghĩa là chuyên chí. Xin xem tiếp: 

 Hựu ư quá khứ bất khả thuyết, bất khả thuyết a-tăng-kỳ kiếp. 

又於過去不可說。不可說阿僧祇劫。

 (Lại  bất  khả  thuyết,  bất  khả  thuyết  a-tăng-kỳ  kiếp  về  thuở  quá 

 khứ.) 

Ở đây dùng con số này, con số này thật quá lớn. 

 Hữu Phật xuất thế, hiệu Sư Tử Hống Như Lai. Nhược hữu nam 

 tử nữ nhân văn thị Phật danh, nhất niệm quy y, thị nhân đắc ngộ vô 

 lượng chư Phật, ma đảnh thọ ký. 

有佛出世。號師子吼如來。若有男子女人聞是佛名。 

34 “Dĩ giải ly văn tánh bổn không, sanh thiên diệc tịch. Dĩ không xứ tức giả, quyền thị 

thiên thân dĩ độ thật sanh trước dục chi giả” 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 164

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

一念歸依。是人得遇無量諸佛。摩頂授記。

 (Có đức Phật ra đời hiệu là Sư Tử Hống Như Lai. Như có người 

 nam người nữ nào nghe đến danh hiệu của đức Phật này mà nhất niệm 

 quy y, người ấy sẽ được gặp vô lượng chư Phật xoa đảnh thọ ký cho.) 

Sư Tử Hống là dùng thí dụ để đặt danh hiệu, thí dụ oai đức của 

Phật thuyết pháp.  Phật thuyết pháp mỗi phương diện đều đầy đủ, Lý Sự 

đều viên dung; khi đức Phật thuyết pháp, hết thảy tà ma, ngoại đạo trong 

thế gian đều bị khuất phục, không thể tranh biện được, cho nên ví như 

Sư Tử Hống, [tức là] dùng trạng huống lúc đức Phật thuyết pháp để lập 

danh hiệu. Sau đó nói về quả báo của nhất niệm quy y,  “nam tử nữ nhân 

 văn thị Phật danh” , nghe được danh hiệu của Phật thì nghĩ đến oai đức 

khi đức Phật thuyết pháp, cho nên là  “nhất niệm quy y” . Từ hết thảy tà 

tri tà kiến quay về, nương dựa vào chánh tri chánh kiến của đức Phật, lời 

giáo huấn của Phật là chánh tri chánh kiến, như vậy thì sẽ tương ứng, sẽ 

là đệ tử chân chánh của Phật. Chúng ta biết nhà Phật thường nói  “Trong

 cửa nhà Phật chẳng xả một ai” . Lời Phật nói nhất định chẳng dối, chỉ 

cần tâm hạnh của bạn tương ứng thì sẽ được chư Phật Như Lai gia bị, 

che chở, được chư Phật Như Lai gia trì, đó là ý nghĩa của  “ma đảnh thọ 

 ký” . Tâm của bạn tương ứng với tâm Phật, hạnh của bạn tương ứng với 

hạnh của Phật, lẽ nào không được chư Phật Như Lai gia trì! Tại sao Phật 

phải gia trì cho bạn? Mục đích là rộng độ chúng hữu tình, hôm nay bạn 

phát tâm giúp Phật rộng độ hữu tình, đức Phật đương nhiên sẽ gia trì cho 

bạn, nếu bạn khởi tâm động niệm gì cũng chỉ lo cho bản thân của mình, 

Phật dù muốn gia trì cũng không được, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Độ chúng sanh phải bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ kinh Địa Tạng này là tốt 

nhất, kinh Địa Tạng đích thật có thể độ chúng sanh trong chín ngàn năm 

đời Mạt Pháp. Mạt Pháp kéo dài một vạn năm, đã trải qua một ngàn năm 

rồi,  sau  này  còn  chín  ngàn  năm  nữa,  thực  sự  có  thể  độ.  Nội  dung  của 

kinh này dạy rõ về nhân quả, nếu có thể y giáo phụng hành thì nhất định 

sẽ được hết thảy chư Phật xoa đảnh thọ ký. Xem tiếp vị Phật thứ năm: 

 Hựu  ư  quá  khứ  hữu  Phật  xuất  thế,  hiệu  Câu  Lưu  Tôn  Phật. 

 Nhược  hữu  nam  tử  nữ  nhân,  văn  thị  Phật  danh  chí  tâm  chiêm  lễ, 

 hoặc phục tán thán, thị nhân ư Hiền Kiếp thiên Phật hội trung, vi đại 

 Phạm Vương đắc thọ thượng ký. 

又於過去有佛出世。號拘留孫佛。若有男子女人。聞 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 165

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

是佛名志心瞻禮。或復讚歎。是人於賢劫千佛會中。為大 

梵王得授上記。

 (Lại  về  thuở  quá  khứ,  có  đức  Phật  ra  đời  hiệu  là  Câu  Lưu  Tôn 

 Phật. Như có người nam người nữ nào nghe đến danh hiệu của đức Phật 

 này mà chí tâm chiêm lễ hoặc lại tán thán, người ấy nơi pháp hội của 

 một  ngàn  đức  Phật  trong  thời  Hiền  Kiếp  sẽ  làm  vị  Ðại  Phạm  Vương, 

 được thọ thượng ký.) 

Câu Lưu Tôn Phật có phải là Phật trong Hiền Kiếp này của chúng 

ta hay không? Trong phần chú thích có nói, chẳng phải là Hiền Kiếp mà 

đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  với  chúng  ta,  trong  chú  giải  nói:   “Đó 

 không phải là Hiền Kiếp thứ chín, lúc đức Phật ra đời trong kiếp giảm 

 đến sáu vạn tuổi” . Sau đó lại nói  “Căn cứ theo kinh Vạn Phật Danh có 

 vô lượng Thất Phật” . Lời này giải thích rất hay, có rất nhiều Phật, Bồ 

Tát có cùng danh hiệu, tên kiếp cũng giống nhau, tên thế giới cũng giống 

nhau,  do  đó  khẳng  định  chẳng  phải  vị  Câu  Lưu  Tôn  Phật  trong  Hiền 

Kiếp của chúng ta. Nếu là Câu Lưu Tôn Phật của Hiền Kiếp chúng ta thì 

phải được đặt ở phía trước, vì Ngài cách chúng ta gần nhất, cách sắp xếp 

ở đây là càng trở về sau thì càng cách xa chúng ta. Câu Lưu Tôn là Phạn 

ngữ, nghĩa là Sở Ứng Đoạn, hoặc Tác Dụng Trang Nghiêm, thật ra tên 

thứ nhất tốt nhất. Vật gì bạn phải nên đoạn? Phải nên đoạn phiền não, 

nên đoạn sanh tử, cho nên danh hiệu của Ngài được đặt ra từ chỗ này, 

cũng như Phật pháp thường gọi Đoạn Đức. Pháp Đại Thừa thường nói 

phải  nên  đoạn  Kiến  Tư,  Trần  Sa,  Vô  Minh.  Đoạn  Kiến  Tư  thì  chứng 

Tiểu Thừa A La Hán, ra khỏi lục đạo; đoạn thêm Trần Sa, phá một phẩm 

Vô  Minh  sẽ  ra  khỏi  thập  pháp  giới,  đến  Nhất  Chân  pháp  giới.  Trong 

Nhất Chân pháp giới còn bốn mươi phẩm Vô Minh, đoạn hết bốn mươi 

phẩm Vô Minh này thì chứng được quả vị viên mãn cứu cánh, ý nghĩa 

này  trong  Phạn  ngữ  gọi  là  Câu  Lưu  Tôn.  Do  đó  danh  hiệu  [nhắc  nhở 

chúng ta khi] nghe đến danh hiệu này thì tự mình biết phải đoạn phiền 

não, phải hết lòng học tập. 

Đoạn phiền não ở đâu? Ngay ở trong cảnh duyên, và cũng là trong 

đời sống, cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn cảnh nhân sự, trong 

hoàn cảnh vật chất có cảnh thuận, có cảnh nghịch; trong hoàn cảnh nhân 

sự  có  duyên  thiện,  có  duyên  ác,  trong  duyên  thiện,  cảnh  thuận  chẳng 

sanh tham ái, trong duyên ác, cảnh nghịch chẳng sanh sân khuể thì bạn 

đã  đoạn  dứt  phiền  não.  Trong  duyên  thiện,  cảnh  thuận  còn  sanh  tâm 

hoan hỷ thì là phiền não, trong duyên ác, nghịch cảnh cảm thấy không 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 166

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vui, sanh tâm sân khuể, thì phiền não của bạn đã hiện lên. Do đó đoạn 

phiền não ở đâu? Đoạn ngay trong đời sống hằng ngày khi tiếp xúc với 

hết thảy người, sự, vật. Người thực sự biết đoạn phiền não đối với hết 

thảy  người,  sự,  vật  thường  giữ  một  tâm  niệm  cảm  ân,  nếu  chẳng  có 

những cảnh giới này hiện ra thì phiền não của bạn làm sao có thể đoạn 

dứt!  Mỗi  ngày  ở  trong  hoàn  cảnh  này  đoạn  sân  khuể  trước,  xong  mới 

đoạn tham ái. Sân khuể vô cùng nghiêm trọng, trong hết thảy kinh luận 

đức  Phật  nói  với  chúng  ta   “Một  niệm  sân  tâm  khởi,  trăm  vạn  cửa 

 chướng  ngại  mở  ra” ,  trong tâm  có  một tí  xíu  chẳng  vừa  ý thì  toàn bộ 

công đức của bạn đều bị mất hết, lửa [sân] thiêu trụi rừng công đức, đây 

là việc  chúng ta không  thể không  biết, không  thể  không  cảnh  giác.  Ai 

hủy hết công đức của bạn? Là do chính bạn hủy hết công đức của mình, 

tuyệt chẳng thể oán trời trách người, bất cứ sức lực bên ngoài nào cũng 

chẳng thể hủy diệt công đức của bạn được. Ác duyên, nghịch cảnh bên 

ngoài hiện lên thì bạn phải nhận chịu, đâu có cách chi khác! Tâm bạn bị 

cảnh giới chuyển; lỗi là ở tại chính mình. Phật dạy chúng ta tu hành là 

luyện  công  phu  ngay  tại  những  lúc  này,  luyện  đến  mức  tâm  chẳng  bị 

ngoại cảnh chuyển, chính mình trong cảnh giới [thuận hay nghịch đều] 

có thể làm chủ được thì công đức của bạn đã thành tựu, công đức của 

bạn có thể giữ gìn, do đó Nhẫn Nhục Ba La Mật thì sẽ thành công. 

Trong kinh Kim Cang Bát Nhã, đức Phật nói rõ cho chúng ta, Bố 

Thí Ba La Mật là tích lũy công đức, phải nhờ Bố Thí, Trì Giới. Có thể 

giữ gìn Nhẫn Nhục Ba La Mật làm cho công đức của bạn không bị phá 

hoại, không bị mất. Nếu bạn không thể nhẫn thì công đức Bố Thí, Trì 

Giới của bạn hoàn toàn bị phá hủy mất. Sau khi bị phá mất bạn còn gì? 

Còn phước đức. Còn phước đức không sao, tánh tình bạn có nóng nảy 

hơn nữa, tánh tình có xấu đến đâu thì bạn vẫn còn phước báo, tương lai 

sẽ sanh đến đâu? Kinh Hoa Nghiêm nói tương lai sanh đến cõi A Tu La 

hưởng phước, chúng sanh ở cõi A Tu La tánh tình rất nóng nảy, tâm đố 

kỵ, sân khuể rất nặng, họ có phước, cho nên A Tu La có phước báo lớn 

đều là nhờ tu được trong cửa Phật, chỉ vì chẳng chống nổi sự dụ hoặc từ 

cảnh giới bên ngoài nên thường sanh phiền não. Ở chỗ này chúng ta nhất 

định phải học Phật, Bồ Tát, trong hết thảy cảnh duyên phải tu những gì? 

Tu như như chẳng động, tu chẳng chấp vào tướng thì bạn sẽ thành công. 

Hai câu trong kinh Kim Cang là tổng cương lãnh tu hành, là bí quyết tu 

hành của Đại Thừa Bồ Tát từ sơ phát tâm đến khi thành Phật. Bên ngoài 

chẳng trước tướng, bên trong không động tâm, có thể hòa quang đồng 

trần,  thành  tựu  đạo  nghiệp  của  mình,  và  cũng  độ  hóa  hết  thảy  chúng 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 167

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sanh. Độ chúng sanh, trong kinh đã nói chẳng phải vài vạn lần thôi đâu, 

đức Phật dạy chúng ta  “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói” , Ngài đã nói 

câu này hết bao nhiêu lần? Trong kinh Kim Cang, vỏn vẹn chỉ có năm 

ngàn chữ mà đã lập đi lập lại câu này hết mười mấy lần, số lần lập lại 

càng nhiều thì câu nói đó càng quan trọng! 

Thọ trì là chúng ta thọ nhận lời dạy của đức Phật, phải hết lòng mà 

làm, đó gọi là thọ trì. Đọc tụng là mỗi ngày đều ôn lại kinh điển, mỗi 

ngày  đều  nghe  Phật  giáo  huấn,  đọc  kinh  qua  một  lần  tức  là  nghe  đức 

Phật dạy chúng ta một lần, mỗi ngày đều phải đọc, mỗi ngày đều phải 

tiếp nhận sự giáo huấn của đức Phật, nếu một ngày bạn không đọc thì sẽ 

quên mất. Nói thật ra mỗi ngày đọc tụng mà chúng ta còn phạm lỗi lầm, 

nếu không ðọc thì chịu sao nổi! Tại sao mỗi ngày đọc tụng mà vẫn còn 

phạm lỗi? Nguyên nhân trong đó thứ nhất là chẳng chịu nổi sự dụ hoặc 

của cảnh giới bên ngoài, thứ hai là phiền não tập khí của mình quá nặng, 

chẳng thể đè nén cho nên mỗi ngày đọc tụng Đại Thừa mà vẫn tạo tội 

nghiệp. Vậy thì phải làm sao? Không sợ tạo tội nghiệp, phải tăng thêm 

công phu, nếu  không  gắng lên  thì  chắc  chắn  sẽ đọa lạc.  Làm  sao  tăng 

thêm  công  phu?  Nhất  định  phải  có  chánh  tín,  chánh  giải,  chánh  hạnh; 

những gì đức Phật dạy, chúng ta phải nỗ lực làm cho bằng được, đó là 

chân tu, làm chân thật! Phải bắt đầu từ đâu? Phía trước chúng ta đã nói 

qua, trong Quán Kinh đức Phật dạy chúng ta bắt đầu từ Tam Phước, bộ 

kinh Địa Tạng này chính là lời thuyết minh cho Tam Phước. Mười một 

câu trong Tam Phước chính là cương lãnh của kinh Địa Tạng, những gì 

nói trong kinh Địa Tạng đều chẳng rời khỏi mười một câu này, bạn phải 

biết cách thực hiện mười một câu này, phải đọc thuộc kinh Địa Tạng Bồ 

Tát Bổn Nguyện. Kinh này nói rất rõ nghiệp nhân quả báo, đặc biệt là 

nghiệp Ngũ Nghịch, Thập Ác, chúng ta dứt khoát không thể phạm, phạm 

thì chắc chắn phải đọa ác đạo, một khi đã đọa ác đạo rồi muốn thoát ra 

rất khó, khó vô cùng, chúng ta nhất định phải biết việc này. 

Học Phật chẳng có gì khác ngoài việc khắc phục sự khó khăn của 

mình mà thôi. Giáo học nhà Nho cũng nói về việc này, “khắc kỷ phục 

lễ”, khắc phục phiền não của mình, khắc phục tập khí của mình mới gọi 

là  tu  hành  chân  chánh.  Nói thật  ra tu hành  chân  chánh  chẳng  phải nói 

bạn một ngày đọc bao nhiêu cuốn kinh, mỗi ngày đọc mười cuốn kinh 

Vô Lượng Thọ có ích lợi gì đâu? Vẫn còn tạo tội nghiệp. Chẳng phải nói 

mỗi ngày bạn niệm bao nhiêu tiếng Phật hiệu, người xưa nói mỗi ngày 

niệm mười vạn Phật hiệu, hét bể cổ họng cũng uổng công. Thực sự tu 

hành, công phu đắc lực là ở tại một niệm quay về, chuyển tâm luân hồi 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 168

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

trở lại thành tâm Bồ Đề. Nói cách khác lúc chúng ta chưa học Phật thì 

sống cuộc đời lục đạo luân hồi, sau khi học Phật thì sống cuộc đời của 

chư Phật, Bồ Tát, vậy mới đúng. Chư Phật, Bồ Tát trong các cảnh duyên 

có hoan hỷ không? Chư Phật, Bồ Tát trong hết thảy cảnh giới có buồn 

rầu  hay  không?  Chẳng  có!  Tuyệt  đối  chẳng  có.  Nhưng  chúng  ta  trong 

kinh điển thấy chư Phật, Bồ Tát thị hiện có khi cũng hoan hỷ, cũng có 

phiền  não,  đó  là  gì?  Đó  là  thủ  đoạn  giáo  hóa  chúng  sanh,  chẳng  phải 

thật, giống như câu nói của Vĩnh Gia  “Phân biệt cũng chẳng phải ý” , 

Ngài đang biểu diễn, biểu diễn trên khán đài, biểu diễn cho người dưới 

khán đài coi, chẳng phải là thực sự có hoan hỷ, thật có phiền não. Những 

sự biểu diễn đó giúp cho chúng sanh giác ngộ, trong tâm đích thật mảy 

trần chẳng nhiễm, đích thật ngoài chẳng trước tướng, trong chẳng động 

tâm.  Niệm  niệm  thị  hiện  thân  này  trên  thế  gian  là  vì  ai?  Vì  hết  thảy 

chúng sanh, tuyệt đối chẳng phải vì mình, tuyệt chẳng phải vì cái thân 

này của mình, đó là tư tưởng của Bồ Tát, hành vi của Bồ Tát, chúng ta 

phải  nên  học  theo.  Do  đó  chúng  ta  muốn  học  Phật,  đoạn  dứt  hết  thảy 

phiền não, đoạn dứt hết thảy tập khí, bạn phải bắt đầu làm từ chỗ này. 

Người thế gian vô tri, Phật, Bồ Tát dùng tâm chân thành đến cùng 

cực,  thanh tịnh,  từ bi  cùng  cực để  đối  đãi  chúng  sanh;  chúng sanh  mê 

hoặc, vô tri, không những không lãnh hội, tiếp nhận, mà còn muốn chà 

đạp Phật, Bồ Tát.  Giống như trong kinh thường nói, hủy báng, sỉ nhục 

thậm chí hãm hại Phật, Bồ Tát; [lúc đó] Phật, Bồ Tát có khởi tâm động 

niệm  hay  không?  Chẳng  có.  Các  Ngài  tại  sao  chẳng  khởi  tâm  động 

niệm?  Các  Ngài  hiểu  rõ  ràng,  rành  rẽ  về  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai  của 

người đó; nghiệp chướng, tập khí của chúng sanh đó từ vô lượng kiếp 

đến nay khởi lên thì đâu còn cách chi khác. Tuy là từ bi giáo hóa nhưng 

họ vẫn không giác ngộ, đây là như trong kinh đức Phật thường hay cảm 

thán [gọi họ là] “những người đáng thương xót”. Họ tạo những nhân ác 

như báng Phật, báng Pháp, báng Tăng thì chắc chắn phải đọa địa ngục, 

bạn nói có đáng thương hay không? Chúng ta hãy hỏi những người ấy có 

được cứu hay không? Vẫn có thể được cứu, chỉ cần họ còn chưa tắt thở 

và họ chịu quay về thì vẫn còn cứu được, nếu họ không chịu quay về thì 

không cứu nổi, cho nên [quan trọng là] phải biết quay về. 

Như trong kinh A Xà Thế Vương có nói vua tạo tội Ngũ Nghịch 

Thập Ác nhưng lúc lâm chung có thể quay về, có thể giác ngộ, thực sự 

sám hối, cho nên vua niệm Phật vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ, phẩm 

vị  cũng  rất  cao,  Thượng  phẩm  Trung  sanh.  Vì  sao  vua  chẳng  được 

Thượng  phẩm  Thượng  sanh?  Sám  hối  còn  chưa  đến  mức  rốt  ráo.  Cho 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 169

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nên tạo tội nghiệp cực nặng, lâm chung niệm Phật vãng sanh thuộc về 

sám  hối  vãng  sanh,  phẩm  vị  cao  thấp  phải  coi  công  đức  sám  hối  của 

người  đó,  nếu  là  sám  hối  rốt  ráo  viên  mãn  thì  đương  nhiên  sẽ  được 

Thượng phẩm Thượng sanh. Công phu sám hối của vua A Xà Thế tương 

đối  rất  tốt,  thực  sự  là  phần  đông  những  người  tạo  tội  chẳng  làm  nổi. 

Nhưng chỉ cần được vãng sanh, Phàm Thánh Đồng Cư Độ Hạ Hạ Phẩm 

vãng sanh cũng là thành tựu thực sự. Do đó chúng ta phải khuyên những 

chúng  sanh  tạo  tội  nặng  phải  biết  quay  về,  ăn  năn  sám  hối,  sửa  lỗi. 

Chúng  ta  thấy  trong lịch  sử  có  rất  nhiều sự  tích  thị hiện  của  chư  Phật 

Như Lai, chư đại Bồ Tát như vậy. 

Vào thời quá khứ tại Ấn Độ, Thiên Thân Bồ Tát đã từng hủy báng  

Tam Bảo. Lúc đầu Ngài học Tiểu Thừa, Ngài viết ra năm trăm bộ luận 

về pháp Tiểu Thừa, Ngài là người thông minh tuyệt đỉnh; Luận là chú 

giải của hết thảy kinh điển; Ngài viết [năm trăm bộ luận] hủy báng Đại 

Thừa. Anh của Ngài là Vô Trụ35 Bồ Tát học Đại Thừa, anh Ngài có thiện 

xảo  phương  tiện  hướng  dẫn  Ngài  tiến  vào  Đại  Thừa,  sau  khi  học  Đại 

Thừa mới biết mình đã phạm tội nghiệp to lớn nên Ngài hết sức hối hận. 

Vì dùng ngôn ngữ hủy báng cho nên Ngài muốn cắt đứt lưỡi trước Phật 

xin sám hối; dùng tay viết văn chương nên Ngài muốn chặt tay xin sám 

hối. Anh Ngài nói: “Không cần làm vậy, trước kia em dùng lưỡi để hủy 

báng Đại Thừa thì tại sao bây giờ không dùng lưỡi ấy để tán thán Đại 

Thừa? Trước kia dùng tay viết văn hủy báng Đại Thừa thì tại sao không 

dùng bàn tay ấy để viết văn tán thán Đại Thừa?” Từ đó Ngài giác ngộ và 

soạn năm trăm bộ luận [tán thán] Đại Thừa, trong lịch sử xưng Ngài là 

Thiên Bộ Luận Sư, do đó có thể thấy trong cửa nhà Phật quay về là bến 

bờ. Những chuyện giống như vậy hầu như đời nào cũng có. 

Chúng  ta  coi  vị  tổ  sư  gần  thời  đại  chúng  ta  nhất  là  đại  sư  Ấn 

Quang,  chư  vị  kiếm  cuốn  Ấn  Quang  Đại  Sư  Hành  Nghiệp  Ký,  tức  là 

truyện ký của đại sư Ấn Quang, trong Toàn Tập có, mỗi người trong quý 

vị đều có một bộ Toàn Tập. Bạn coi truyện ký của đại sư Ấn Quang, lão 

nhân gia lúc trẻ tuổi hủy báng Tam Bảo, Ngài đọc sách của Khổng Tử, 

coi Nho gia là chánh thống, Phật pháp là bàng môn. Sau này khi tiếp xúc 

Phật pháp mới biết mình đã tạo tội nghiệp, lúc trước đã sai lầm. Ngài có 

thể sám hối, quay về, xuất gia tu hành, hoằng dương Phật pháp, tẩy trừ 

35 Vô Trụ là cách dịch khác của danh hiệu phổ biến hơn là Vô Trước (Asanga) Bồ 

Tát. 

Cũng  như  ngài  Thiên  Thân  thường  được  biết  dưới  danh  hiệu  phổ  biến hơn  là  Thế 

Thân Bồ Tát. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 170

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tội nghiệp hủy báng Tam Bảo lúc còn trẻ. Sau này chúng ta biết Ngài là 

Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai, nói cách khác, những việc Ngài làm cả đời 

đều là biểu diễn, diễn kịch cho chúng ta coi. Đó chẳng phải là thật, Ngài 

diễn cho chúng ta coi, Ngài biết đời này chúng ta rất dễ phạm tội hủy 

báng Tam Bảo, rất nhiều người phạm, lão nhân gia làm một gương mẫu 

cho chúng ta xem. Phạm những tội nặng này vẫn có thể được độ, chúng 

ta coi trong lịch sử, truyện ký thấy có rất nhiều. Quan trọng nhất là phải 

quay về, quan trọng là phải đoạn phiền não, đoạn dứt tập khí, phải coi 

trọng  việc  này,  phải  mang  việc  này  vào  trong  đời  sống  sinh  hoạt  của 

chúng  ta,  coi  nó  như  là  một  việc  lớn  phải  làm,  được  vậy  thì  đời  này 

chúng ta tu học mới mong thành tựu. [Nếu được vậy thì] khi chúng ta 

giúp đỡ chúng sanh tu học Phật pháp mới nói được là có [chút ít] công 

đức,  nếu không thì bạn  giúp đỡ hết  thảy  chúng  sanh  tu học  Phật pháp 

đều là phước đức. Phước đức khác công đức, trong Pháp Bảo Đàn Kinh 

của Lục Tổ nói rất hay:  “Phước đức không thể giúp con người liễu sanh 

 tử, xuất tam giới, người dù có phước đức to lớn cách mấy thì cũng chỉ 

 sanh lên cõi trời hưởng phước mà thôi, chẳng thể thoát khỏi tam giới, 

 [chỉ có] công đức mới có thể thoát tam giới” . Chúng ta phải phân biệt 

công  đức  và  phước  đức  cho  rõ  ràng.  Dùng  tâm  thanh  tịnh  tu  hết  thảy 

thiện pháp, đoạn hết thảy điều ác là công đức, dùng tâm tạp nhiễm để 

đoạn ác tu thiện là phước đức, quan trọng là ở chỗ này. 

Một người nghe danh,  “chí tâm chiêm lễ”  tức là thọ trì, nếu không 

thọ trì thì không thể gọi là chí tâm chiêm lễ. Có thể có chiêm lễ, nhưng 

không  có  chí  tâm.  Đây  là  chân  tâm,  tâm  chân  thành  chiêm  lễ.  “Hoặc 

 phục tán thán” , tán thán là lợi tha, tự hành hóa tha.  “Thị nhân ư Hiền 

 Kiếp thiên Phật hội trung vi đại Phạm Vương” (Người ấy trong hội ngàn 

Phật ở Hiền Kiếp làm đại Phạm Thiên Vương), phước báo làm đến Đại 

Phạm  Thiên  Vương  rất  lớn,  tại  sao  vậy?  Người  ấy  có  thể  đoạn  ác  tu 

thiện.  Đương  nhiên  cùng  một  đạo  lý  với  đoạn  trước,  trên  thực  tế  nói 

người này là Bồ Tát chân chánh, Bồ Tát [khác với] phàm phu ở tại một 

niệm mà thôi, một niệm chuyển trở lại thì thành Bồ Tát, chuyển không 

được thì là phàm phu. Phật, Bồ Tát và phàm phu chỉ khác nhau ở trên 

quan niệm mà thôi. Một niệm chuyển trở lại thì người đó là Bồ Tát, tại 

sao  Bồ  Tát  lại  đi  làm  Đại  Phạm  Thiên  Vương?  Dùng  thân  phận  Đại 

Phạm  Thiên  Vương  để  giúp  đỡ  những  người  cõi  trời  đoạn  phiền  não, 

phiền não tập khí của người trời chưa đoạn hết cho nên chẳng thoát ra 

khỏi tam giới. Nếu họ có thể đoạn dứt, lại hiện thân thuyết pháp giúp kẻ 

khác đoạn dứt, cho nên  “đắc thọ thượng ký” , thượng ký là thọ ký thành 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 171

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật.  Trong  chú  giải  của  pháp  sư  Thanh  Liên  có  trích  dẫn  kinh  điển, 

trong đó có rất nhiều công án có thể xem, rất đáng tham khảo. Chúng ta 

xem tiếp vị Phật thứ sáu: 

 Hựu ư quá khứ hữu Phật xuất thế, hiệu Tỳ Bà Thi, nhược hữu 

 nam tử nữ nhân, văn thị Phật danh vĩnh bất đọa ác thú, thường sanh 

 nhân thiên thọ thắng diệu lạc. 

又於過去有佛出世。號毘婆尸。若有男子女人。聞是

佛名永不墮惡道。常生人天受勝妙樂。

 (Lại về thuở quá khứ, có đức Phật ra đời hiệu là Tỳ Bà Thi Phật. 

 Như có người nam người nữ nào nghe đến danh hiệu của đức Phật này, 

 thì  vĩnh  viễn  không  đọa  vào  ác  đạo,  thường  được  sanh  vào  chốn  trời, 

 người, hưởng sự vui thù thắng vi diệu.) 

Tỳ Bà Thi là Phạn ngữ dịch âm, ý nghĩa là Thắng Quán, Thắng là 

thù thắng, Quán là quán sát. Phàm phu chúng ta đối với hết thảy vạn vật 

thường  nhìn  thấy  thiên  lệch,  coi  sai  lạc,  nói  cách  khác  là  không  thù 

thắng. Thù thắng ở đây là đối với hết thảy chân tướng của chư pháp nhìn 

thấy rõ ràng, rành rẽ, cái nhìn như vậy gọi là Thắng Quán. Mọi người 

nghe cách nói này xong sẽ cảm thấy rất mơ hồ, chúng ta không thể học 

tập. Nói thật ra quán tức là quan niệm của bạn. Kinh Lăng Nghiêm nói 

rất  hay,  quán  như  thế  nào  mới  thực  sự  là  thù  thắng  quán,  đại  sư  Giao 

Quang trong chú giải dạy chúng ta  “xả Thức dùng Căn” , đó thực sự là 

thắng quán, Danh phù hợp với Thật. Nói thì không sai nhưng phàm phu 

chúng ta không làm nổi, phàm phu dùng thức thứ sáu Ý Thức, xả Thức 

dùng Căn thì chẳng dùng Ý thức. Căn là tánh ở trong Căn, và cũng là nói 

chúng ta dùng tánh Thấy để nhìn sự vật, quán như vậy  mới thù thắng. 

Chư vị phải biết trong hội Lăng Nghiêm, đức Phật dạy chúng ta rất rõ 

ràng, pháp môn tu của Quán Thế Âm Bồ Tát chính là pháp này “Nghe 

trở lại tự tánh, tánh thành đạo vô thượng”, Quán Âm Bồ Tát nêu ra báo 

cáo tu học, Ngài làm thế nào để tu hành thành công? Chính là dùng Tánh 

trong Căn, Tánh trong Căn là chân tâm. Nói cách khác dùng chân tâm, 

chẳng dùng vọng tâm. Dùng tánh Thấy để thấy Sắc (nhìn sự vật), thấy 

Sắc chẳng phải là Sắc trần, chúng ta dùng Nhãn Thức để thấy Sắc là sắc 

trần, trần là nhiễm ô; Nếu dùng tánh Thấy để nhìn sắc thì sẽ thấy tánh 

của sắc. Trong Thiền Tông gọi là minh tâm kiến tánh. Khả năng của họ 

lớn,  còn  khả  năng  của  chúng  ta  vô  cùng  kém  cỏi.  Dùng  tánh  nghe  để 

nghe tánh của âm thanh, dùng tánh ngửi để ngửi tánh của hương, dùng 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 172

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tánh nếm để thưởng thức tánh của vị, [đó là ] minh tâm kiến tánh. Chúng 

ta rất hèn tệ, sáu căn chúng ta tiếp xúc sáu cảnh giới bên ngoài đều là sáu 

thứ ô nhiễm, người ta khi sáu căn tiếp xúc sáu [cảnh giới] bên ngoài liền 

kiến tánh, do đó sau khi kiến tánh mới nói “nơi nơi đều là đạo, trái phải 

đều về nguồn”, đó là việc đương nhiên vì những gì sáu căn tiếp xúc đến 

đều là chân như bổn tánh, kiến tánh thành Phật. 

Người kiến tánh là người như thế nào? Nói cho chư vị biết đó là 

Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, cho nên chúng ta mới biết hai mươi lăm vị Bồ 

Tát trong kinh Lăng Nghiêm đều là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. Đây là 

điều  chúng  ta  thấy  trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  chương  Hai  Mươi  Lăm 

Viên Thông.  [Mỗi vị trong] hai mươi lăm vị Bồ Tát đều tự thuật mình 

dùng phương pháp gì để tu hành chứng quả, họ làm một đại biểu. Số hai 

mươi  lăm  này  là  hai  mươi  lăm  loại  lớn,  số  lượng  trong  mỗi  loại  rất 

nhiều, rất nhiều, tất cả tượng trưng cho tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô 

lượng pháp môn, quy nạp vô lượng pháp môn thành hai mươi lăm loại, 

chẳng phải chỉ có hai mươi lăm pháp môn mà thôi, bạn phải hiểu đạo lý 

này. Hai mươi lăm vị này đều là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, thân phận 

Quán Thế Âm Bồ Tát thị hiện trong hội giảng kinh Lăng Nghiêm là Sơ 

Trụ Bồ Tát; thị hiện trong kinh Hoa Nghiêm, tương lai chư vị đọc đến 

đoạn  năm  mươi  ba  lần  tham  vấn  [sẽ  biết],  là  Thất  Hồi  Hướng;  trong 

phẩm Phổ Môn, kinh Pháp Hoa, địa vị của Ngài là Đẳng Giác Bồ Tát, 

cho nên trong hội kinh nào Ngài sẽ thị hiện thân phận [thích hợp]. 

Ở đây chúng ta nói trở lại [vấn đề, chúng ta] phải bắt đầu từ đâu? 

Trên  thực  tế  mỗi  người  chúng  ta  dùng  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  bên 

ngoài, một niệm đầu tiên là tánh Thấy nhìn thấy, khi chúng ta vừa mở 

mắt  nhìn  cảnh  giới  bên  ngoài,  còn  chưa  khởi  tâm  động  niệm,  lúc  còn 

chưa phân biệt chấp trước gọi là một niệm thứ nhất, một niệm này [là] 

Phật tri, Phật kiến, một niệm này là kiến tánh (tánh Thấy). Nhưng phàm 

phu không có khả năng duy trì, tới niệm thứ hai bèn khởi phân biệt chấp 

trước, niệm thứ hai bèn rơi vào trong Ý Thức, nếu bạn có thể duy trì một 

niệm thứ nhất thì không phải bạn đã thành Phật rồi sao? Chẳng có phân 

biệt,  chẳng  chấp  trước,  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  mắt  mở  ra 

nhìn  thấy  rõ  ràng,  rành rẽ,  lúc đó  là tánh  Thấy  nhìn thấy  sắc  tánh,  cái 

Thấy của bạn lúc đó mới chân thật, sắc bên ngoài cũng chân thật, chư vị 

biết đó là Nhất Chân pháp giới. Nhưng niệm thứ hai khởi lên thì đã có 

phân biệt, có chấp trước, có vọng tưởng; phân biệt, chấp trước khởi lên 

ngay lập tức. Từ chỗ này chúng ta hiểu được, khi sáu căn chư Phật, Bồ 

Tát tiếp xúc cảnh giới sáu trần rốt cuộc khác với chúng ta ở chỗ nào? 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 173

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tại sao các Ngài [thấy] Nhất Chân pháp giới? Vì rời khỏi hết thảy vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, thì thời gian, không gian là một chứ chẳng 

phải hai, chẳng có quá khứ, hiện tại, vị lai, chẳng có mười phương, là 

cảnh giới như vậy. Lúc niệm thứ hai khởi lên thì vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước khởi lên bèn biến Nhất Chân pháp giới có vô lượng vô biên 

chướng ngại. Chẳng phải chỉ có mười pháp giới mà thôi, mười pháp giới 

là nói về những điểm khác nhau chính yếu, mười nói thật ra không phải 

là con số, mười tượng trưng cho vô tận, vô lượng, đạo lý là như vậy. 

Đại  Thừa  Phật  pháp  nói  đến  tu  hành,  tu  hành  là  tu  quán,  không 

phải chỉ có Tông Môn mới tu quán, Giáo Hạ cũng tu quán, [thường gọi 

là]  Chỉ  Quán.  Do  đó  tu quán  trong  Phật pháp  cũng là  một tổng  cương 

lãnh, thuật ngữ trong cửa Phật gọi là “Đại đà-ra-ni môn”, là tổng cương 

lãnh. Không tu quán nên mới dạy bạn thật thà niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ, đới nghiệp vãng sanh, tu quán thì sẽ không đới nghiệp. Mỗi niệm 

của bạn đều thanh tịnh, bình đẳng, giác, đây là việc mà nhà Phật thường 

nói  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng,  niệm 

 niệm Phật” , tương ứng với gì? Với thanh tịnh, bình đẳng, giác. Thanh

tịnh thì không chấp trước, chẳng có chấp trước; bình đẳng thì không có 

phân  biệt.  Không  phân  biệt  thì  sẽ  bình  đẳng,  không  chấp  trước  thì  sẽ 

thanh tịnh, chẳng có vọng tưởng thì sẽ giác. Thanh tịnh, bình đẳng, giác 

nghĩa là đoạn dứt vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, có thể tương ứng 

với  những  điều  này  thì  đương  nhiên  bạn  đã  thành  Phật.  Phật  chính  là 

thanh tịnh, bình đẳng, giác. Thanh tịnh, bình đẳng, giác chính là tự tánh 

của chúng ta. Do đó một niệm khởi lên thì sẽ hư hết, tốc độ của nó còn 

nhanh  hơn  ánh  sáng,  nhanh  hơn  điện  không  biết  gấp  bao  nhiêu  lần, 

nhanh chóng biến mất, biến đổi mau lẹ. Chúng ta hiểu được đạo lý này, 

hiểu rõ chân tướng sự thật này thì mới thực sự hiểu được câu đức Phật 

trong  kinh  Đại  Thừa  thường  nói   “Chúng  sanh  và  Phật  chẳng  cách  xa 

 mảy may, chỉ ở tại một niệm mà thôi”  36. 

Cách nhìn của chúng ta, sự tiếp xúc của sáu căn và cảnh giới sáu 

trần của chúng ta là tiếp xúc sai lầm; sự tiếp xúc của chư Phật, Bồ Tát là 

tiếp xúc chính xác; các Ngài tiếp xúc đại giác, chúng ta tiếp xúc mê tà. 

Việc này đức Phật đã nói rõ ràng, nói rành rẽ rồi, chuyển biến là ở nơi 

chính mình, Phật, Bồ Tát chẳng có cách gì giúp chúng ta chuyển biến. 

Chúng ta biết cách chuyển biến, chịu chuyển biến thì Phật, Bồ Tát nhìn 

thấy hoan hỷ. Nếu chúng ta không biết chuyển biến, không chịu chuyển  

36 (Sanh Phật bất cách hào đoan, tựu tại nhất niệm chi gian). 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 174

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

biến thì Phật, Bồ Tát cũng không làm sao được. Đây là nói về ý nghĩa  

của Thắng Quán của đức Phật Tỳ Bà Thi. 

Phần  cuối  trong  chú  giải  trích  dẫn  một  bài  kệ  trong  Đại  Trang 

Nghiêm Luận, trên hàng cuối của trang một trăm bốn mươi hai, chúng ta 

phải ghi nhớ bốn câu trong bài kệ này.  “Vô bệnh đệ nhất lợi” (Chẳng có 

bệnh là lợi ích hạng nhất), lợi là lợi ích, lợi ích chân thật là gì? Là chẳng 

có bệnh.  “Tri túc đệ nhất phú” (Biết đủ là giàu có hạng nhất), người thế 

gian theo đuổi giàu có, giàu có là gì? Biết đủ là giàu có. Thời xưa đức 

Phật và đệ tử chỉ có ba y, một bình bát, mỗi ngày ăn một bữa, đêm ngủ 

dưới  gốc  cây,  đó  là  giàu  có  nhất,  [vì  họ]  biết  đủ.  “Thiện  hữu  đệ  nhất 

 thân” (Bạn tốt là người thân hạng nhất), chư Phật, Bồ Tát là bạn tốt của 

chúng ta.  “Niết Bàn đệ nhất lạc” (Niết Bàn là niềm vui hạng nhất), phía 

trước có nói về Niết Bàn, pháp sư Huyền Trang dịch nghĩa chữ Niết Bàn 

rất hay, nghĩa là Viên Tịch, công đức viên mãn, thanh tịnh tịch diệt, đó 

là niềm vui hạng nhất.  Hai câu cuối  “Thử nãi thọ tức bất thọ, vô thọ tức 

 thọ dã” (Đó là: thọ là không thọ, không thọ là thọ vậy), ý vị của hai câu 

này rất dài, ý nghĩa rất sâu sắc. Chúng ta hiểu đạo lý này, quả thật có thể 

quay về, có thể giác ngộ, có thể hết lòng nỗ lực học tập, đó là nói  “Nam

 tử nữ nhân, văn thị Phật danh, vĩnh bất đọa ác đạo” , đương nhiên họ sẽ 

chẳng đọa ác đạo.   “Thường sanh nhân thiên, thọ thắng diệu lạc” , thắng 

diệu lạc chính là những gì bốn câu kệ trên diễn tả, tuyệt đối chẳng phải 

niềm vui của ngũ dục lục trần trong thế gian, chẳng phải niềm vui của 

tiếng tăm, lợi dưỡng thế gian, nếu bạn xem những thứ này là niềm vui 

thì sai lầm quá đỗi. Niềm vui (Lạc) này trong Phật pháp gọi là Hoại Khổ, 

chẳng phải chân lạc (niềm vui chân thật). Thắng diệu lạc là chân lạc, bài 

kệ nói trên chính là  “thọ thắng diệu lạc” , Ngài nói  “thọ tức bất thọ, vô 

 thọ tức thọ” , như vậy mới thực sự là thắng diệu lạc, tương ứng với nhân 

hạnh  Thắng  Quán  nói  phía  trên,  thắng  quán  mới  được  thắng  diệu  lạc. 

Chúng ta xem tiếp vị thứ bảy: 

 Hựu ư quá khứ vô lượng vô số Hằng hà sa kiếp, hữu Phật xuất 

 thế,  hiệu  Bảo  Thắng  Như  Lai,  nhược  hữu  nam tử  nữ  nhân,  văn  thị 

 Phật danh tất cánh bất đọa ác đạo, thường tại thiên thượng thọ thắng 

 diệu lạc. 

又於過去無量無數恒河沙劫。有佛出世號寶勝如來。

若有男子女人。聞是佛名畢竟不墮惡道。常在天上受勝妙

樂。

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 175

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Lại vô lượng vô số Hằng hà sa kiếp về thuở quá khứ, có đức Phật  

 ra  đời  hiệu  là  Bảo  Thắng  Như  Lai.  Như  có  người  nam  người  nữ  nào 

 nghe đến danh hiệu của đức Phật này, thì sẽ không bao giờ bị đọa vào 

 ác đạo, mà thường ở trên cõi trời, hưởng sự vui thù thắng vi diệu.) 

Bảo Thắng Như Lai, Bảo nghĩa là trân bảo, người thế gian chúng 

ta coi trọng bảy thứ báu, đây là thất bảo thường được nói tới trong kinh 

Phật.  Người xưa  coi trọng,  mong  muốn  có được;  người hiện nay  cũng 

coi trọng, cũng hy vọng có được. Vật báu tượng trưng cho sự giàu có của 

bạn, có thể làm cho đời sống vật chất của bạn được phong phú, chẳng 

thiếu  thốn.  Trong  Phật  pháp  cũng  có vật báu.  Đối  với  chữ  Bảo  ở  đây, 

trong sách chú giải nói đến bốn thứ báu Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, đó là 

bốn thứ báu xuất thế gian, và cũng là những món báu mọi người đều hy 

vọng đạt được. Đây là cách dùng vật chất làm tỷ dụ để nói. Trên thực tế 

thì nên nói Tam Bảo: Phật, Pháp, Tăng. Trong Tam Bảo mới có Thường, 

Lạc,  Ngã,  Tịnh.  Rời  khỏi  Tam  Bảo  thì  đi  đâu  tìm  được  Thường,  Lạc, 

Ngã,  Tịnh?  Tìm  không  ra.  Tam  Bảo,  mọi  người  đều  biết  Phật,  Pháp, 

Tăng, nhưng người biết rõ ý nghĩa thực sự của Tam Bảo không nhiều, 

cho nên chúng ta thấy rất nhiều người quy y Tam Bảo, có phải họ thực 

sự đã quy y hay không? Họ chẳng có quy y, chỉ làm một hình thức, hình 

thức ấy trống rỗng, là giả, chỉ là hình thức, chẳng có thật chất. Tại sao? 

Vì họ chẳng hiểu ý nghĩa của Tam Bảo, chẳng rõ Tam Bảo, cho nên họ 

cũng chẳng được Tam Bảo. Người đã thọ giới đều biết Giới có Giới Thể, 

họ chẳng được Giới Thể. Tam quy cũng là giới, cùng một ý nghĩa, họ 

chẳng được Giới Thể. Giới Thể là gì? Là Tự Tánh. 

Lục Tổ đại sư Huệ Năng trong Đàn Kinh giảng về Tam Bảo rất 

hay: Phật Bảo là Tự Tánh Giác, Pháp Bảo là Tự Tánh Chánh, Tăng Bảo 

là Tự Tánh Tịnh. Lúc chúng ta thọ tam quy có đạt được Tự Tánh Giác, 

Chánh, Tịnh hay không? Nếu lúc bạn thọ Tam Quy đạt được thì bạn đã 

quy y thực sự, quy y nói trong kinh là việc này, chẳng phải là nói trên 

hình  thức.  Quy  nghĩa  là  quay  về,  từ  chỗ  nào  quay  về?  Từ  chỗ  mê,  tà, 

nhiễm lúc trước. Y là gì? Nương theo Tự Tánh Giác, Chánh, Tịnh, đó là 

thực sự quy y, một niệm này đã quay về, đó thực sự là đệ tử Phật. Nếu 

chẳng xả bỏ mê, tà, nhiễm, chẳng nương theo Giác, Chánh, Tịnh thì sự 

quy y đó là mạo danh, nói dễ nghe một chút, như tông Thiên Thai nói 

trong Lục Tức, đây là Danh Tự Quy Y. Danh Tự Quy Y nghĩa là gì? Có 

danh không thật, một chút tác dụng gì cũng chẳng có. Muốn thực sự có 

thể hữu dụng,  mức  tối thiểu  bạn  cũng phải  là  Quán  Hạnh  Quy  Y,  nếu 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 176

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chúng ta tu học không thể khế nhập vào địa vị Quán Hạnh, chỉ ở địa vị 

Danh  Tự  thì  sẽ  luống  uổng.  Nói  thật  ra  địa  vị  Danh  Tự  rất  dễ  tạo  tội 

nghiệp, rất dễ đọa ba đường ác; khi đến địa vị Quán Hạnh, khi công phu 

quán hạnh được đắc lực thì có thể được phước báo nhân thiên, sẽ chẳng 

đọa tam đồ. Nếu vào địa vị Tương Tự thì bạn sẽ thành công, trên Bồ Tát 

đạo bạn tu hành chứng quả rồi. Tương Tự vị là quả vị gì? Nếu dùng quả 

vị nói trong kinh Hoa Nghiêm, địa vị Tương Tự chính là Thập Tín Bồ 

Tát, bạn đã chuyển phàm thành thánh. Phần chứng tam quy tức là quả vị 

Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên. 

Công đức quy y không thể nghĩ bàn, bạn phải thực sự quy y, trong 

kinh Phật nói bạn chân chánh quy y thì có ba mươi sáu vị thần hộ pháp 

ngày đêm hộ vệ bạn, đây là việc đương nhiên. Tại sao họ phải bảo hộ 

bạn? Vì tôn kính bạn, khâm phục bạn, ngưỡng mộ bạn, chẳng phải có ai 

phái họ đến bảo hộ bạn mà họ tự động bảo hộ bạn. Đó mới gọi là Tam 

Bảo. Tự Tánh Giác, Chánh, Tịnh mới là Tam Bảo, đây là tổng nguyên 

tắc, tổng cương lãnh để tu hành chứng quả trong nhà Phật. Vừa vào cửa 

Phật, vào lớp đầu tiên liền truyền thọ tổng cương lãnh của việc tu hành 

chứng quả cho bạn, đó gọi là truyền thọ Tam Quy, làm cho bạn trong đời 

này, đời đời kiếp kiếp đều hướng về phương hướng này, nỗ lực tiến đến 

mục  tiêu này,  bạn  mới  có  thể thành  Bồ Tát,  thành  Phật.  Nền  giáo học 

trong  Phật pháp  thực  sự là tốt  đẹp  đến cùng  cực! Chân  thật viên  mãn, 

vừa mở đầu liền chỉ rõ ràng, chỉ rành rẽ con đường này. 

Nhưng hiện nay [việc quy y] chúng ta thường thấy là quy y một vị 

pháp sư nào đó, như vậy là hỏng hết. Thói tệ quy y một pháp sư nào đó 

đã bắt đầu từ lâu rồi, trong trước tác của đại sư Ngẫu Ích chúng ta thấy 

được. Đại sư Ngẫu Ích là người cuối triều Minh, lúc đó Ngài đã nêu ra 

sự hiểu lầm của việc quy y. Cho nên có thể biết vào thời đại đó, cách 

chúng ta năm trăm năm, năm trăm năm trước đã có việc quy y một pháp 

sư nào đó rồi, chẳng phải quy y Tam Bảo. “Đây là sư phụ của tôi, vị kia 

không  phải  sư  phụ  của  tôi”,  nghĩ  như  vậy  là  phá  hòa  hợp  tăng.  Tăng 

đoàn là một gia đình hòa hợp, những đệ tử quy y trong đó có phân biệt, 

chấp trước đây là sư phụ của tôi, đây là đạo tràng của sư phụ tôi nên tôi 

phải ủng hộ, còn kia chẳng phải nên tôi bài xích, làm vậy là đã phá hòa 

hợp tăng. Mọi người đều biết việc phá hòa hợp tăng là tạo tội nghiệp đọa 

Vô Gián địa ngục; nói cách khác khi bạn chưa quy y thì còn chưa tạo tội 

nghiệp, sau khi quy y lại tạo nên tội nghiệp này, đến cuối cùng quy đến 

chỗ nào? Quy đến A Tỳ địa ngục, như vậy có oan uổng không? Sai lầm 

quá đỗi. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 177

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tại sao lại sanh ra sự sai lầm này? Do một niệm mê tình, một  

niệm tự tư, tạo thành sai lầm to lớn này. Sự sai lầm này từ từ lan rộng ra, 

làm cho nhiều người đối với ý nghĩa chân chánh của sự quy y mê mất, 

không những có ảnh hưởng rộng lớn, mà thời gian ảnh hưởng cũng dài, 

từng đời truyền mãi về sau, chúng ta cứ tưởng như vậy là đúng, ai có thể 

phát  hiện  được  sự  sai  lầm  này?  Nếu  chúng  ta  không  đọc  Lục  Tổ  Đàn 

Kinh, nếu không đọc những trước tác của đại sư Ngẫu Ích thì làm sao 

chúng ta biết được? Đàn Kinh khơi gợi cho chúng ta, khi Lục Tổ truyền 

quy  y,  Ngài  chẳng  nói  “Quy  y  Phật,  quy  y  Pháp,  quy  y  Tăng”,  Ngài 

chẳng  giải  thích  như  vậy.  Ngài  nói  “Quy  y  Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y 

Tịnh”. Năm xưa lúc tôi đọc kinh này đã đem lại sự khơi gợi rất lớn cho 

tôi, tại sao Ngài lại nói như vậy? Ngài là người đời Đường, cách chúng 

ta hơn một ngàn ba trăm năm, chắc chắn lúc đó mọi người đã hiểu lầm 

Tam  Bảo,  mê  trong  Phật,  Pháp,  Tăng,  chẳng  biết  ý  nghĩa  thực  sự  của 

Phật, Pháp, Tăng, cho nên Ngài mới nói “Quy y Giác, quy y Chánh, quy 

y  Tịnh”,  sau  đó  nói  “Phật  nghĩa  là  Giác,  Pháp  nghĩa  là  Chánh,  Tăng 

nghĩa là Tịnh” Ngài nói như vậy. Ngài nói như vậy là vì người thời đó 

chắn chắn đã hiểu sai ý nghĩa chân chánh của Phật, Pháp, Tăng rồi cho 

nên Huệ Năng đại sư truyền thọ Tam Quy mới dùng cách nói [như trên], 

nhằm thức tỉnh mọi người, việc này rất có lý. 

Muốn tu hành chứng quả trong nhà Phật, việc thứ nhất là phải xả 

bỏ cái Tôi, xả bỏ cái Tư, bạn chấp trước có một cái Tôi, tất cả đều vì 

Tôi,  chấp  trước  có  một  ý  niệm  [riêng]  Tư,  thì  đó  là  tâm  luân  hồi  tạo 

nghiệp  luân  hồi,  chẳng  phải  là  Phật  pháp.  Phật  có  nghĩa  là  Giác,  Phật 

pháp là pháp giác ngộ, khi bạn có một niệm riêng tư xen lẫn trong ấy, đó 

là Mê pháp, là pháp mê hoặc điên đảo, chẳng phải là Phật pháp. Ngày 

nay chúng ta coi pháp Mê Nhiễm thành Phật pháp thì bạn tu học trong 

Phật pháp có thành tựu gì không? Chúng ta không thể không biết đạo lý 

này. Do đó Giác, Chánh, Tịnh là của báu, là của báu thù thắng nhất trong 

các của báu, Tam Bảo thuộc về tự tánh, chẳng ở bên ngoài, cũng chẳng ở 

tại người khác. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni chẳng dạy chúng ta phải quy y Ngài, 

thời xưa dạy chúng ta quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng, chẳng có nói 

quy y Ngài, mọi người đều hiểu Tự Tánh Giác, Chánh, Tịnh là Tam Bảo, 

gọi là Tự Tánh Tam Bảo. Nhưng đối với Hình Tướng Tam Bảo chúng ta 

cũng phải tôn trọng, tại sao vậy? Nếu chẳng có Hình Tướng Tam Bảo thì 

làm sao bạn biết Tự  Tánh Tam Bảo, nhất định phải dùng Hình Tướng 

Tam Bảo thường thường khơi gợi bạn, hướng dẫn bạn, làm cho bạn luôn 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 178

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

luôn hướng về Tự Tánh Tam Bảo, do đó hình tướng có thể khởi tác dụng 

lớn như vậy. Chúng ta nhìn thấy tượng Phật, nghe đến danh hiệu Phật 

lập  tức  liền  quay  trở  về  Tự  Tánh  Giác;  khi  nhìn  thấy  kinh  sách,  thấy 

Pháp bảo liền quay về Tự Tánh Chánh; khi nhìn thấy hình tượng người 

xuất gia thì liền  biết  quay  về  Tự  Tánh  Tịnh, do  đó công đức  của  hình 

tướng là vô lượng vô biên. Hình tướng thức tỉnh chúng ta từng giờ, từng 

phút, nếu không có những hình tướng ấy thì rất dễ quên, [một khi quên 

thì sẽ] mê hoặc, điên đảo, tạo nghiệp, và phải chịu khổ báo tiếp tục, đó 

mới là chân chánh Tam Bảo, chân thật Tam Bảo.  “Nếu có kẻ nam người 

 nữ nghe được danh hiệu Phật” , nghe danh hiệu tức là quy y, nghe danh 

liền  quay  về,  nhất  định  sẽ  không  đọa  ác  đạo.  Hành  vi  của  họ  có  thể 

tương  ứng  với  Tự  Tánh  Giác,  Chánh,  Tịnh  thì  làm  sao  họ  đọa  ác  đạo 

được? Cho dù đã tạo nhân ác đạo, nhưng đã đoạn dứt duyên của ác đạo 

nên sẽ không đọa ác đạo nữa.  “Thường ở tại cõi trời hưởng thụ niềm vui 

 thù thắng vi diệu” , câu này có cùng ý nghĩa với câu  “thường sanh nhân 

 thiên, thọ thắng diệu lạc”  phía trên. Xin xem tiếp vị thứ tám: 

 Hựu ư quá khứ hữu Phật xuất thế, hiệu Bảo Tướng Như Lai. 

 Nhược hữu nam tử nữ nhân văn thị Phật danh, sanh cung kính tâm, 

 thị nhân bất cửu đắc A La Hán quả. 

又於過去有佛出世。號寶相如來。若有男子女人聞是

佛名。生恭敬心。是人不久得阿羅漢果。

 (Lại về thuở quá khứ, có đức Phật ra đời  hiệu là Bảo Tướng Như 

 Lai. Như có người nam người nữ nào nghe đến danh hiệu của Ðức Phật 

 này bèn sanh lòng cung kính, thì người ấy không bao lâu sẽ đắc quả A 

 La Hán.)

Phía  trước  có  đức  Phật  Bảo  Thắng,  ở  đây  nói  đức  Phật  Bảo 

Tướng,  ý  nghĩa  của  Bảo  Thắng  rộng,  Bảo  Tướng  hoàn  toàn  từ  hình 

tướng mà nói. Nhưng khi nói tới Tướng, chúng ta liền nghĩ đến Tánh, tại 

sao?  Tướng  là  tánh  biến  hiện  ra,  tánh  là  chủ  tể  năng  hiện  năng  biến, 

tướng là cái được hiện, được biến. Chúng ta từ chỗ cạn cợt nhất để nói, 

đức  Phật  có  đủ  ba  mươi  hai  tướng  tốt  và  tám  mươi  vẻ  đẹp.  Nghe  đến 

danh hiệu Phật chúng ta có thể hiểu đến Bảo Tướng. Bảo tướng của Phật 

từ đâu tới? Do tu nhân nên có được quả báo này. Người người ai cũng hy 

vọng có tướng tốt, đều hy vọng tướng mạo trang nghiêm, tốt đẹp, phải 

biết đây là quả báo. Dung mạo là quả báo, thể chất cũng là quả báo, thân 

thể bạn khỏe mạnh, sống lâu là quả báo, dung mạo tốt xấu cũng là quả 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 179

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

báo. Tu nhân gì thì được quả đó, ba mươi hai tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp 

đều thuộc về quả, tu nhân gì [mới được quả như vậy]? cư sĩ Giang Vị 

Nông  trong  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Ký  trích  dẫn  một  số  kinh  điển, 

[chúng ta] có thể tham khảo. Nếu bạn tìm trong nguyên văn của bản kinh 

này, hay tra Đại Tạng Kinh thì quá phiền phức. Kim Cang Kinh Giảng 

Ký rất phổ biến, ai nấy đều có, chư vị hãy coi thử. 

Thí dụ tướng lưỡi rộng dài của đức Phật là một tướng tốt, phải tu 

nhân gì mới được? Đời đời kiếp kiếp chẳng nói dối. Cho nên nếu bạn 

thực sự tu nhân thiện thì bạn mới được quả báo thiện, được bảo tướng 

thiện;  nếu  không  tu  nhân  thiện  thì  tướng  mạo  của  bạn  sẽ  không  viên 

mãn.  Trên  thế  gian  này  cũng  có  một  số  người  có  tướng  tốt,  tướng  có 

phước, bạn hãy quan sát kỹ lưỡng, họ có phước tướng, bảo tướng, trong 

bảo tướng có chân, có thiện, có mỹ; trong phước tướng có mỹ chứ chẳng 

có chân, chẳng có thiện. Cho nên khi tiếp xúc với những người này, hiện 

nay chúng ta gọi là từ trường, lúc bạn tiếp xúc với họ, từ trường ấy sẽ 

không thoải mái, sẽ không vui vẻ cho lắm, đó là vì họ chỉ có mỹ, chứ 

chẳng có chân, chẳng có thiện. 

Nếu chúng ta tiếp xúc với một người tu hành, họ chẳng có địa vị, 

chẳng giàu sang, chẳng có nhiều của cải, họ chỉ là một người rất bình 

thường,  rất  bình  dân,  họ  cũng  chẳng  đẹp,  nhưng  họ  có  chân  tâm,  họ 

lương thiện, lúc chúng ta tiếp xúc với họ, từ trường đó sẽ khác, cảm thấy 

rất thoải mái, đó gọi là bảo tướng, quý vị hãy thí nghiệm thì dần dần sẽ 

hiểu. Chúng ta đọc đến danh hiệu Bảo Tướng Như Lai này, lập tức phải 

biết  tu  nhân  chứng  quả,  tức  là  tiêu  biểu  cho  sự  trồng  thiện  nhân  được 

thiện quả, tiêu biểu cho ý nghĩa này. Bạn nghe danh hiệu này liền có thể 

đoạn ác tu thiện, ác tức là phiền não tập khí, bạn có thể đoạn Kiến Tư 

phiền não, có thể đoạn thập ác, có thể tu thập thiện, đây là nền tảng cho 

bạn tu hành chứng quả. 

Phần  cuối  của  đoạn  kinh  nói   “Nếu  có  người  nam  người  nữ  nào 

 nghe  đến  danh  hiệu  của  Ðức  Phật  này  bèn  sanh  lòng  cung  kính,  thì 

 người ấy không bao lâu sẽ đắc quả A La Hán” . Trong chú giải có một 

đoạn chúng ta hãy đọc thử, trang một trăm bốn mươi bốn đếm ngược lại 

hàng  thứ  hai, coi từ câu cuối  cùng.  Ngài nói   “Đem quả  vị  trong  Tạng 

 Giáo  so  sánh  với  quả  vị  trong  Viên  giáo”  37,  Tạng  Giáo  là  Tiểu  Thừa, 

Viên Giáo là Đại Thừa viên mãn, so sánh những vị thứ, đoạn chứng của 

họ được quả vị Sơ Tín đến Thất Tín, đây là quả vị Viên Giáo, Viên Giáo 

37 “Kim ước Tạng Giáo dĩ đối Viên Vị” 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 180

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Sơ Tín Bồ Tát đến Thất Tín Bồ Tát.  “Đã tùy ý đoạn dứt hết Tam Giới 

 Kiến  Tư  [phiền  não],  tương  đương  với  Tứ  Quả  A  La  Hán  trong  Tạng 

 Giáo”  38. Từ đó có thể biết trong đoạn kinh này nói đắc A La Hán quả, 

chẳng  phải  thực  sự  là  A  La  Hán  Tiểu  Thừa,  mà  là  gì?  Là  quả  vị  Đại 

Thừa Sơ Tín đến Thất Tín Bồ Tát, ý nghĩa là ở chỗ này. 

Vì Địa Tạng Bổn Nguyện Kinh là kinh Đại Thừa, chẳng phải kinh 

Tiểu  Thừa,  tại  sao  lại  chứng  quả  vị  Tiểu  Thừa?  Là  dùng  quả  vị  Tiểu 

Thừa để thí dụ thứ lớp đoạn phiền não của họ, đã đoạn Kiến Tư phiền 

não thì mới có thể đạt được Bảo Tướng trang nghiêm. Cho nên chúng ta 

nhìn người, tâm họ thanh tịnh thì họ có tướng thanh tịnh, tâm họ từ bi thì 

họ có tướng từ bi. Nếu họ rất hung ác thì họ có tướng hung ác, bạn hãy 

quan sát kỹ lưỡng, đúng như câu nói “sự chân thành ở bên trong, hiển rõ 

bên ngoài”, tướng mạo chính là sự biểu hiện của tâm lý, tánh tình của 

bạn, từ tướng trạng có thể biết tâm lý, tư tưởng của một con người, biết 

được  cá  tính  của  bạn.  Do  đó  đoạn  ác  tu  thiện,  tích  công  lũy  đức  là  tu 

nhân chứng quả. Đoạn sau nói về vị thứ chín: 

 Hựu  ư  quá  khứ  vô  lượng  a-tăng-kỳ  kiếp,  hữu  Phật  xuất  thế, 

 hiệu Ca Sa Tràng Như Lai. Nhược hữu nam tử nữ nhân, văn thị Phật 

 danh giả siêu nhất bách đại kiếp sanh tử chi tội. 

又於過去無量阿僧祇劫。有佛出世。號袈裟幢如來。

若有男子女人。聞是佛名者超一百大劫生死之罪。

 (Lại vô lượng vô số kiếp về thuở quá khứ, có đức Phật ra đời hiệu 

 là  Ca  Sa  Tràng  Như  Lai.  Như  có  người  nam  người  nữ  nào  nghe  đến 

 danh hiệu của đức Phật này, thì sẽ siêu thoát tội sanh tử trong một trăm 

 đại kiếp.) 

Đây là Ca Sa Tràng Như Lai, Ca Sa nghĩa là gì? Trong chú giải 

nói  “Ở  đây,  hồng  danh  của  đức  Phật  được  lập  bằng  cách  nêu  bày  cái 

 tướng  trên  phương  diện trang  nghiêm  để  phô  bày  rõ  rệt  tánh đức  của 

 Ngài”  39, sau đó trích dẫn Tâm Địa Quán Kinh nói Ca Sa tức là tướng bảo 

tràng của Như Lai. Trước hết phải hiểu ý nghĩa của Ca Sa, Ca Sa là tiếng 

Phạn, đó chẳng phải là một cái đơn thuần, mà là một cái hỗn tạp, phàm 

38 “Tam Giới Kiến Tư nhậm vận đoạn tận, dữ Tạng Giáo đệ Tứ Quả A La Hán tề” 

39 “Thử ước trang nghiêm tiêu tướng, dĩ chương Phật đức hồng danh” 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 181

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

những gì hỗn tạp đều gọi là Ca Sa. Cho nên khi trì bát40, bát cơm đó gọi 

là Ca Sa Phạn, tại sao vậy? Cơm và thức ăn của nhiều nhà cúng dường 

đều  trộn  lẫn  trong  đó.  Y  của  chúng  ta  tại  sao  được  gọi  là  Ca  Sa?  Rất 

nhiều màu sắc trộn lẫn nhau rồi được nhuộm, nên màu đó không phải là 

màu chánh. Màu chánh là năm màu đỏ, vàng, lam, trắng, đen, màu đen 

cũng là màu chánh. Đệ tử Phật không mặc áo màu chánh, y này gọi là Y 

Ca Sa, năm thứ màu sắc trộn lẫn nhau rồi nhuộm thành màu này nên gọi 

là Ca Sa, Ca Sa là nói từ phương diện màu sắc. 

Thời quá khứ, nói tới vật liệu làm y của Phật cũng lấy từ vật liệu 

hỗn tạp. Thời xưa xin được một chén cơm thì dễ, mọi người cúng dường 

dễ dàng. Thời xưa vật chất, tài nguyên thiếu thốn, vải đều phải dệt bằng 

tay, cho nên có được một chiếc áo tương đối chẳng dễ. Làm sao mới có 

được một chiếc Y? Quần áo của những người tại gia đã cũ, đã rách, đã 

bỏ đi,  chẳng  dùng được  nữa,  người  xuất  gia  lượm  những  áo rách này. 

Nhưng chư vị phải biết, áo người Ấn Độ là cả một miếng vải lớn quấn 

trên mình, khi họ mặc cũ rồi, rách rồi, bỏ đi, xong người xuất gia lượm 

về, trong đó có những chỗ còn dùng được, cắt bỏ đi những chỗ rách, cứ 

như vậy cắt những khúc vải lành từ nhiều miếng áo rách rồi ghép những 

miếng vải này thành một chiếc y, do đó y này cũng gọi là Ca Sa. Vì các 

khúc vải khác nhau, màu sắc khác nhau cho nên sau khi ghép lại nhuộm 

màu thành y Ca Sa. Từ đây có thể biết ý nghĩa thực sự của Ca Sa là tùy 

duyên  chứ  chẳng  chấp  tướng,  quần  áo,  ăn  uống,  chỗ  ở đều  tùy  duyên, 

tuyệt  đối  chẳng  kén chọn.  Lúc đức  Phật còn  tại  thế,  quần  áo,  thức  ăn, 

chỗ ở trong sinh hoạt thường ngày đều vô tâm, vô tâm tức là không có 

tâm phân biệt, không có tâm chấp trước, mọi người cúng dường cái gì 

cũng được, hết thảy đều dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng để đối xử, 

như vậy mới đúng. 

Tràng có nghĩa là cao hiển (rõ rệt), đây là thể hiện ý nghĩa về mặt 

pháp.  Thái  độ trong sinh  hoạt  của  nhà Phật, nói  rõ với hết  thảy  chúng 

sanh trong thế gian, đây là tự hành dạy người, dạy mọi người trong sinh 

hoạt đừng nên chấp trước quá mức, đừng nên tham muốn, hưởng thụ quá 

mức, khi bạn có thể hết thảy đều tùy duyên thì tâm bạn sẽ thanh tịnh, vô 

cùng tự tại, trong đó thực sự sung sướng. Nếu đòi hỏi yêu cầu quá mức 

thì sẽ khổ lắm, đời sống của họ sẽ là đời sống rất khổ, dù giàu sang cũng 

40 “trì bát” còn gọi là “thác bát” nghĩa là ôm bình bát đi khất thực. “Bát” (patta, phiên 

âm là Bát đa la, dịch nghĩa là ứng lượng khí (dụng cụ chứa đựng vừa đủ). Ngày xưa 

các vị tăng đi khất thực chỉ được đi tới bảy nhà mà thôi, nếu đi hết bảy nhà mà vẫn 

chưa đủ thì phải trở về. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 182

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

là khổ. Cho nên người biết đủ, hết thảy đều không yêu cầu đòi hỏi, hết 

thảy đều tùy duyên, dù nghèo hèn thì họ cũng vui sướng, đời sống của 

họ sẽ là đời sống sung sướng. Từ điểm này có thể biết khổ hay vui đều ở 

tại một niệm, hết thảy đều tùy duyên thì làm sao không tự tại? Làm sao 

không vui sướng? 

Cho nên dụng ý của chiếc Ca Sa này rất sâu sắc. Nhưng hiện nay 

dù [một  vị  xuất gia]  đắp  Ca  Sa  đi khắp mọi  nẻo đường người  ta  cũng 

không biết, không hiểu ý nghĩa này, người đời xưa hiểu được, vừa nhìn 

thấy  Ca  Sa  thì  họ  liền  giác  ngộ,  họ  có  thể  đè  nén  hết  thảy  tâm  tham 

nhiễm trong thế gian, đều có thể đè nén xuống. Người hiện nay không 

biết, không hiểu, đây là vì Phật pháp được hoằng dương quá ít, người thế 

gian hiểu lầm rất lớn đối với Phật pháp. Việc này chính là việc mà đệ tử 

Phật trong thời đại ngày nay phải nên nỗ lực, tận hết tâm lực để tuyên 

dương Phật pháp, làm cho xã hội đại chúng đối với nền giáo dục của đức 

Phật có một sự thấu hiểu chính xác, khẳng định trở lại, đây là bổn phận, 

công tác của chúng ta. Khi chúng ta làm hoàn hảo việc này thì cuộc đời 

của chúng ta mới có ý nghĩa, mới có giá trị. Cho nên công đức  “nghe

 đến danh hiệu của đức Phật này thì sẽ siêu thoát tội sanh tử trong một 

 trăm đại kiếp” , trong đó bao hàm ý nghĩa tự hành hóa tha, công đức vô 

lượng.  Vị Phật sau cùng: 

 Hựu ư quá khứ hữu Phật xuất thế, hiệu Đại Thông Sơn Vương 

 Như Lai. Nhược hữu nam tử nữ nhân, văn thị Phật danh giả thị nhân 

 đắc ngộ Hằng hà sa Phật, quảng vi thuyết pháp tất thành Bồ Đề. 

又於過去有佛出世。號大通山王如來。若有男子女人

。聞是佛名者是人得遇恒河沙佛。廣為說法必成菩提。

 (Lại về thuở quá khứ có đức Phật ra đời hiệu là Ðại Thông Sơn 

 Vương Như Lai. Như có người nam người nữ nào nghe đến danh hiệu 

 của đức Phật này, thì người ấy sẽ được gặp Hằng hà sa chư Phật quảng 

 thuyết giáo pháp cho và tất thành Ðạo Bồ Ðề.) 

Sơn Vương tức là núi Tu Di, trong một thế giới, một vùng, núi Tu 

Di được gọi là Diệu Cao Sơn, Tu Di là tiếng Phạn, ngọn núi cao nhất 

trong vùng đó được gọi là núi Tu Di, núi Tu Di của vùng đó. Ở thế gian 

này, núi cao nhất trong thế giới này được gọi là núi Tu Di. Thế nên Tu 

Di chẳng phải chỉ một núi nào cố định, phải coi phạm vi của nó. Nếu nói 

về thế giới Sa Bà, núi Tu Di ở thế giới Sa Bà rất cao, đó là núi cao nhất 

trong  thế  giới  Sa  Bà.  Thông  thường  thì  địa  cầu  chúng  ta  gọi  là  châu 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 33

 183

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Diêm  Phù  Đề,  ngọn  núi  cao  nhất  trên  địa  cầu  là  núi  Tu  Di  của  châu 

Diêm  Phù  Đề.  Sơn  Vương  là  chỉ  ngọn  núi  cao  nhất.  Đại  Thông  hình 

dung sơn vương, vị sơn vương này cao lớn, “thông” là thí dụ, nếu từ ý 

nghĩa  tiêu  biểu  pháp  mà  nói  về  “đại”  và  “thông”,  trang  một  trăm  bốn 

mươi sáu trong cuốn chú giải, từ giữa hàng thứ ba có nói  “Đại Thông là 

 nhân  Bát  Nhã,  Sơn  Vương  là  quả  báo  thân,  bốn  trí  cứu  cánh  trang 

 nghiêm” , đây là nói từ sự tiêu biểu pháp. 

Trong  kinh  đức  Phật  nói  núi  Tu  Di  do  bốn  thứ  báu  hợp  thành, 

dùng tứ bảo ví cho tứ trí, tứ trí là Đại Viên Cảnh Trí, Bình Đẳng Tánh 

Trí, Diệu Quán Sát Trí, Thành Sở Tác Trí. Tứ trí hợp thành Bát Nhã, ý 

tứ này đã tỏ rõ  “chuyển tám thức thành bốn trí”  rất rõ ràng, bốn trí là núi 

Tu Di, bốn trí ấy vừa Đại vừa Thông, vừa Vô Chướng Ngại. Thành tựu 

bốn trí Bồ Đề ấy thì bốn trí Bồ Đề chính là Bát Nhã Ba La Mật Đa. Sơn 

Vương là quả báo, ví cho báo thân của Phật, chúng ta hiểu ba thân của 

Phật tức là một thân,  một thân cũng tức là ba thân. Kinh Hoa Nghiêm 

nói Pháp Thân, Báo Thân, Ứng Hóa Thân là một, một mà là ba, ba mà là 

một, ý tứ này rất sâu rất rộng. Từ đó có thể biết đức hiệu của một vị Phật 

nói về sự tu nhân chứng quả, nhân là tu tứ trí, quả nhất định sẽ là chứng 

Báo  Thân.  Vì  Báo  Thân  Phật là do  trí huệ  thành tựu,  Pháp  Thân  là  tự 

tánh vốn có đủ, Báo Thân là do trí huệ tu thành, cho nên  “nếu có người 

 nam người nữ nào nghe đến danh hiệu của đức Phật này” , thì sẽ  “được 

 gặp Hằng hà sa chư Phật, quảng thuyết giáo pháp cho” , tương ứng với 

ý nghĩa này. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 34 (Số 14-12-34) 



Xin  mở  cuốn  Khoa  Chú  quyển  trung,  trang  một  trăm  bốn  mươi 

sáu, xin xem kinh văn: 

 Hựu  ư  quá  khứ  hữu  Tịnh  Nguyệt  Phật,  Sơn  Vương  Phật,  Trí 

 Thắng  Phật,  Tịnh  Danh  Vương  Phật,  Trí  Thành  Tựu  Phật,  Vô 

 Thượng Phật, Diệu Thanh Phật, Mãn Nguyệt Phật, Nguyệt Diện Phật, 

 hữu như thị đẳng bất khả thuyết Phật. 

又於過去有淨月佛。山王佛。。淨名王佛。智成就佛

。無上佛。妙聲佛。滿月佛。月面佛。有如是等不可說佛 

 (Lại  về  thuở  quá  khứ  có đức  Tịnh  Nguyệt  Phật, đức Sơn  Vương 

 Phật, đức Trí Thắng Phật, đức Tịnh Danh Vương Phật, đức Trí Thành 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 184

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Tựu Phật, đức Vô Thượng Phật, đức Diệu Thanh Phật, đức Mãn Nguyệt 

 Phật, đức Nguyệt Diện Phật, và bất khả thuyết đức Phật như thế.) 

Ở  đây  Địa  Tạng  Bồ  Tát  giới  thiệu  cho  chúng  ta  mười  vị  Phật 

xong, lại nói tiếp chín vị. Sau cùng nói với chúng ta như lời Ngài nói về 

số những vị Phật này đều là vô lượng vô biên, chẳng thể bàn. Đây là để 

dạy cho chúng ta phải xưng niệm danh hiệu chư Phật, công đức của danh 

hiệu chẳng thể nghĩ bàn. Thông thường chúng ta chỉ khen ngợi riêng đức 

Phật A Di Đà, công đức của danh hiệu Di Đà chẳng thể nghĩ bàn, thật ra 

đức hiệu của mỗi vị Phật đều chẳng thể nghĩ bàn, chẳng khác gì đức Phật 

A  Di  Đà,  đó  mới  thực  sự  làm  nổi  bật  điều  mà  Phật  pháp  thường  nói 

 “pháp môn bình đẳng, chẳng có cao thấp” , cho nên xưng niệm bất cứ 

danh hiệu của một vị Phật nào đều có thành tựu như nhau. Thế Tôn trong 

những  danh  hiệu  này,  đặc  biệt  giới  thiệu  A  Di  Đà  Phật  cho  chúng  ta, 

nguyên  nhân  này  là  ở  chỗ  nào?  Nhà  Phật  thường  nói   “Phật  chẳng  độ 

 người vô duyên” , tuy trên Lý là bình đẳng, nhưng trên Sự thì vẫn có sai 

khác, sai khác ở duyên phận, cũng giống như lời đại sư Thiện Đạo  “đều 

 vì gặp duyên sai khác” , do đó sự thành tựu của chúng ta sẽ không giống 

nhau.  Lại nữa, A Di Đà Phật có duyên phận đặc biệt với chúng ta, trong 

các Bồ Tát thì Quán Thế Âm Bồ Tát, trong các vị Phật thì đức Phật A Di 

Đà [là hai vị] có duyên phận sâu đậm phi thường đối với thế giới Sa Bà 

chúng ta. Có duyên phận vả lại có duyên rất sâu đậm thì cảm ứng sẽ rất 

nhanh, vô cùng  nhanh chóng và sâu đậm, đây là nguyên nhân đức Thế 

Tôn đặc biệt giới thiệu cho chúng ta. 

Pháp sư Thanh Liên có chú giải danh hiệu của chín vị Phật này, 

chư vị có thể tham khảo. Nói tóm tắt Tịnh Nguyệt Phật, Tịnh nghĩa là 

thanh tịnh, Nguyệt là ánh trăng, ánh trăng thanh tịnh ban đêm, chẳng có 

ai không ưa thích, đặc biệt là hiện nay chúng ta gần đến Trung Thu, ánh 

trăng trung thu hiện ra đặc biệt thanh tịnh, giống như câu nói tiết Thu 

trong lành. Thí dụ như pháp thân Phật quang minh chiếu khắp, kinh Hoa 

Nghiêm nói danh hiệu của pháp thân Phật gọi là Tỳ Lô Giá Na, đây là 

Phạn ngữ, ý nghĩa là Biến Nhất Thiết Xứ (Biến trọn hết khắp mọi nơi), 

pháp thân đích thật là biến khắp hết thảy nơi chốn. Từ đó có thể biết tận 

hư  không,  trọn  khắp  pháp  giới  cùng  một  pháp  thân,  đây  là  như  trong 

kinh  luận  thường  nói   “thập  phương  tam  thế  Phật,  có  cùng  một  pháp 

 thân” .  Nếu  bạn  có  thể  hiểu  rõ  cùng  một  pháp  thân  thì  sau  đó  mới  biết 

trọn hư  không, khắp  pháp  giới đều  là  chính  mình,  là  một  cái thể  hoàn 

chỉnh, cảnh giới này trong Đại Thừa pháp gọi là Viên Mãn đại giác, họ 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 185

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đích thật hiểu rõ, nhận biết hư không pháp giới đều là chính mình, thiên 

địa vạn vật đều là chính mình, là tướng phần của chính mình, pháp thân, 

pháp giới là bản thể của chính mình. Quang minh chiếu khắp chính là trí 

huệ chiếu khắp, tâm  thức biến khắp rộng lớn, tác dụng rộng khắp, sau 

khi nhập vào cảnh giới này trong hư không pháp giới, trong pháp giới có 

quá khứ, có vị lai chẳng nơi nào không hiện thân, đều là tùy loại hiện 

thân, đạo lý là ở chỗ này. Chú giải chỗ này cũng rất hay, chú giải ghi 

 “tùng chân tùy ứng” (từ Chân Thân “Pháp Thân” mà hiện ra Ứng Thân), 

chân là Pháp Thân, ứng tức là Báo Thân và Ứng Hóa Thân; chân thân 

chẳng  có  hình  tướng,  chẳng  phải  là  vật  chất,  Ứng  Hóa  Thân  có  hình 

tướng, Báo Thân cũng kể là Ứng Thân. Chúng ta nói phạm vi rộng thêm 

một chút, từ Thể khởi Dụng, Báo Thân là tự thọ dụng, cùng thọ dụng với 

Địa  Thượng  Bồ  Tát,  Ứng  Hóa  Thân  là  vì  chúng  sanh  ở  Phàm  Thánh 

Đồng Cư Độ, Phương tiện Hữu Dư Độ, là vì tha thọ dụng, cho nên Ứng 

Hóa Thân hoàn toàn là tha thọ dụng, chẳng phải là tự thọ dụng, tự thọ 

dụng là Báo Thân. Thế nhưng Pháp Thân, Báo Thân, Ứng Hóa Thân là 

một  mà ba, ba mà là  một. Câu cuối nói rất hay đó là ba thân một thể, 

Tịnh Nguyệt thí dụ cho ba thân một thể. 

Vị thứ hai Sơn Vương Phật, Sơn Vương hình dung Báo Thân của 

Phật như núi lớn, vương nghĩa là lớn nhất, chúng ta thường gọi núi lớn 

nhất  trong  các  núi  là  Tu  Di  Sơn  Vương.  Thông  thường  là  nói  về  Báo 

Thân của Phật, trong kệ tán Phật chúng ta tán thán A Di Đà Phật  “A Di

 Đà Phật thân kim sắc, tướng hảo quang minh vô đẳng luân” , quý vị hãy 

nghĩ về cảnh giới này  “Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di” , bạn hãy nghĩ 

coi thân này bao lớn, Bạch Hào là hai sợi lông chính giữa hai chân mày 

quấn tròn vào nhau, bao lớn? Lớn bằng năm ngọn núi Tu Di vậy, bạn 

hãy nghĩ thân tướng của vị Phật này bao lớn? Địa cầu chúng ta chẳng 

dung chứa nổi, cho nên trong pháp tướng trang nghiêm của đức Phật thì 

địa cầu chỉ là một sợi lông mày mà thôi, đức Phật có thể hiện thân tướng 

lớn như vậy nên xưng là Sơn Vương Phật. Đây là lời tán thán Phật, cũng 

tỏ rõ thần thông, năng lực của Phật rất thù thắng, có thể hiện thân lớn 

như vậy. 

Vị  thứ  ba  Trí  Thắng  Phật,  Trí  là  hết  thảy  chủng  trí.  Trong  Phật 

pháp có ba thứ trí, Nhất Thiết Trí, trong chú giải trích dẫn Đại Phẩm Bát 

Nhã,  Tát  Bà  Nhã  tức  là  Nhất  Thiết  Trí,  Nhất  Thiết  Trí  là  trí  huệ  của 

người Nhị Thừa, Thanh Văn, Duyên Giác chứng được. Nhất Thiết Trí là 

gì? Biết Không, vạn pháp đều là không. Người Tiểu Thừa hiểu đạo lý 

này,  họ  nhận  biết  được,  do  đó  họ  trụ  ở  Thiên  Chân  Niết  Bàn,  họ  trụ 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 186

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Không. Đây là Lý của hết thảy pháp, đó chẳng phải là Sự, mà là Lý. Lý 

là  không.  Chư  vị  nhất  định  phải  hiểu  rõ  cái  Không  này  chẳng  phải  là 

tánh Không, họ hiểu rõ lý của vạn sự vạn pháp là Không, hết thảy pháp 

đều  do  nhân  duyên  sanh  khởi,  trọn  chẳng  thể  được,  do  đó  người  Nhị 

Thừa  tâm  địa  rất  thanh  tịnh  vì  họ  biết  chân  tướng  của  hết  thảy  pháp, 

chân tướng trên mặt Lý. Đạo Chủng Trí là Bồ Tát Trí, Đạo là lý luận, 

Chủng là chủng chủng (đủ mọi thứ), là nói trên mặt Sự, do đó Bồ Tát 

tiến bộ hơn Nhị Thừa rất nhiều. Lý Sự của người Nhị Thừa chẳng thể 

viên dung, cũng như trong kinh Hoa Nghiêm có nói, Lý Sự của họ có 

chướng  ngại,  Lý  Sự  có  chướng  ngại  thì  đương  nhiên  Sự  Sự  cũng  có 

chướng ngại, họ trong cảnh giới này, Lý của người Nhị Thừa chẳng có 

chướng ngại, nhưng Lý hợp với Sự thì có chướng ngại. Trí huệ của Bồ 

Tát thì cao hơn, Lý và Sự đều có thể viên dung, có thể Lý Sự vô ngại. 

Trong pháp giới Tứ vô ngại họ đạt được ba thứ  “Lý vô ngại, Sự vô ngại, 

 Lý Sự vô ngại” , đây là Đạo Chủng Trí, Chủng là chủng chủng (đủ mọi 

thứ).  Nhất Thiết Chủng Trí, đã viên mãn chứng được hết “Tứ vô ngại”, 

không những Lý Sự vô ngại, Sự Sự đều vô ngại, do đó mới gọi là Nhất 

Thiết Chủng Trí. Nhất thiết tức là Nhất Thiết Trí nói ở trên, Chủng Trí 

tức  là  Đạo  Chủng  Trí  mà  Bồ  Tát  chứng  được,  Nhất  Thiết  Trí  và  Đạo 

Chủng  Trí  chẳng  hai,  có  thể dung  hòa  với  nhau nên  gọi  là  Nhất  Thiết 

Chủng Trí. Nhất Thiết Chủng Trí là nơi Như Lai chứng được trên quả 

địa, Trí này rất thù thắng, vượt trội Nhị Thừa, Bồ Tát, cho nên xưng là 

Trí Thắng Phật. 

Vị thứ tư Tịnh Danh Vương Phật, Tịnh là thanh tịnh, Vương là thí 

dụ tự tại. Thời xưa chỉ có nhà vua mới có thể phát ra hiệu lịnh, hết thảy 

nhân dân đều phải nghe theo, người phải nghe theo kẻ khác không được 

tự  do,  người  phát  ra  mệnh  lệnh  tự  do,  cho  nên  xưng  là  Vương.  Trong 

kinh Phật, chữ Vương có nghĩa là tự do, tự tại, có thể tự làm chủ. Tịnh 

Danh là thanh tịnh, đã đoạn phiền não, liễu thoát sanh tử nên được thanh 

tịnh. Siêu việt lục đạo luân hồi, siêu việt thập pháp giới. Trong kinh nói 

 “ngũ trụ, nhị tử tịnh tận” , viên mãn thanh tịnh; ngũ trụ là phiền não, nhị 

tử là hai thứ sanh tử, đó là “Phần Đoạn sanh tử, Biến Dị41 sanh tử”. 

Phần  Đoạn  sanh  tử  là  nói  từ  trên  Tướng,  nếu  chúng  ta  nói  một 

cách tổng quát, thô thiển một chút thì mọi người đều có thể hiểu, thân 

thể này của chúng ta từ khi sanh ra đến khi chết đi là một giai đoạn, giai 

đoạn này gọi là Phần Đoạn sanh tử, nói như vậy thì mọi người dễ hiểu. 

41 Biến Dị nghĩa là thay đổi, biến đổi, đổi khác. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 187

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Thật ra Phần Đoạn sanh tử đâu phải chỉ nói về cả đời người, chư vị hãy 

suy nghĩ, cứ kể một năm là một giai đoạn, một năm trôi qua, một năm 

này kể như đã chết đi (tử), năm tới kể như sanh. Lại quán sát cặn kẽ hơn 

nữa, mỗi tháng đều có sanh tử, mỗi ngày đều có sanh tử, hiện tượng này 

thuộc về Phần Đoạn sanh tử. Phần Đoạn sanh tử nói đến cùng cực là sát-

na sanh diệt, sát-na sanh diệt là Phần Đoạn sanh tử, đây là nói trên mặt 

Tướng. 

Biến Dị sanh tử chẳng nói từ Tướng, nói thật ra Biến Dị chẳng có 

sanh tử, vậy thì tại sao lại gọi là Biến Dị sanh tử? Biến Dị có khổ, sanh 

tử  có  nghĩa  là  khổ.  Chúng  ta  dùng  Pháp  Thân  đại  sĩ  của  kinh  Hoa 

Nghiêm để nói, họ đã hết Phần Đoạn sanh tử, giống những người vãng 

sanh về thế giới Cực Lạc, ai nấy đều vô lượng thọ, người nào cũng được 

thân kim cang bất hoại, nhưng họ còn Biến Dị sanh tử. Từ đâu nhìn thấy 

có Biến Dị sanh tử? Bốn cõi, ba bậc, chín phẩm đều là Biến Dị. Bạn từ 

Hạ Phẩm chuyển lên Trung Phẩm, từ Trung Phẩm chuyển lên Thượng 

Phẩm, như vậy gọi là Biến Dị, cảnh giới của bạn không ngừng nâng cao 

lên.  Hoa  Tạng thế giới nói trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  những  Pháp  Thân 

đại sĩ này chẳng còn Phần Đoạn sanh tử nhưng trong kinh có nói họ vẫn 

còn bốn mươi mốt địa vị Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập 

Địa, Đẳng Giác mỗi lần tăng lên một địa vị là một lần Biến Dị. Sự Biến 

Dị này đòi hỏi họ dụng công tu hành, sự tu hành đó gọi là sanh tử, tu rất 

khổ, họ phải tu hành, phải dụng công mới có thể nâng cao cảnh giới của 

mình, cho nên Biến Dị đích thật chẳng phải sanh tử. Vì họ phải nâng cao 

cảnh giới của họ nên họ phải hết lòng nỗ lực tu học, tu học là một việc 

khó nhọc, chúng ta thí dụ như sanh tử. Cho nên cả hai thứ sanh tử này 

đều đoạn dứt, đó là địa vị gì? Quả vị Như Lai, Phật quả trong Viên Giáo. 

Làm sao biết được? Đẳng Giác Bồ Tát còn một phẩm Sanh Tướng Vô 

Minh  chưa phá,  cho nên  vẫn còn  một  lần  Biến  Dị sanh  tử,  đến  quả vị 

Như  Lai  thì  hoàn  toàn  không  còn  nữa.  Cho  nên  danh  hiệu  Tịnh  Danh 

Vương Phật, chúng ta sẽ thấy đó lŕ quả vị Phật cứu cánh viên măn trong 

Viên Giáo mới xứng với danh hiệu này. 

Vị thứ năm Trí Thành Tựu Phật, ý nghĩa của danh hiệu này là đem 

lại lợi ích cho chúng sanh, giống như danh hiệu Tịnh Danh Vương Phật 

hoàn  toàn  xây  dựng  từ  “tự  lợi,  đoạn  phiền  não,  đoạn  và  chứng”.  Trí 

Thành Tựu là nói từ việc độ hóa chúng sanh. Trí là trí huệ, hai trí Quyền 

và Thật, trong kinh Bát Nhã nói đến Bát Nhã Vô Tri, Vô Tri là Căn Bản 

Trí,  tại  sao  nói  trí  đó  Vô  Tri?  Nó  không  khởi  tác  dụng,  chẳng  có  tác 

dụng.  Chẳng  khởi  tác  dụng  thì  tại  sao  gọi  đó  là  Căn  Bản  Trí?  Vô  Tri 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 188


 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chính là  Căn  Bản  Trí,  Vô  Tri  chẳng  có nghĩa là  không  có trí huệ,  nếu 

thấy trong kinh nói Bát Nhă Vô Tri rồi cho rằng đó là hoàn toàn không 

có trí huệ thì bạn đã hiểu sai rồi. Vô Tri nghĩa là thực sự có trí huệ, trí 

huệ chẳng khởi tác dụng, là có ý nghĩa như vậy. Người đó đối với vạn sự 

vạn pháp Tánh, Tướng, Lý, Sự, Nhân, Quả chẳng có gì là không rõ ràng, 

chẳng có gì là không hiểu rõ, nhưng cảnh giới của họ là “như như chẳng 

động”,  chúng  ta  thường  gọi  là  không  dấy  khởi  tâm  niệm,  không  phân 

biệt, không chấp trước, trong trạng thái như vậy thì gọi là Vô Tri. Lúc họ 

khởi tác dụng, khởi tác dụng gì? Giáo hóa chúng sanh, giải đáp câu hỏi 

của chúng sanh, đến lúc đó mới tỏ rõ vô sở bất tri (chẳng có gì là không 

biết), cho nên vô sở bất tri gọi là Quyền Trí, trong Phật pháp thường gọi 

là thiện xảo phương tiện. Thiện xảo phương tiện thuộc về sự ứng dụng 

của trí huệ, lúc ứng dụng thì chẳng có gì là không biết, do đó vô sở bất 

tri chính là biểu hiện của Vô Tri, chúng ta phải hiểu rõ hai câu này trong 

kinh Bát Nhã, tuyệt đối không thể hiểu lầm. Cho nên Vô Tri là tự thọ 

dụng42, Vô Sở Bất Tri là tha thọ dụng (sự thọ dụng của kẻ khác). 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  trong  mười  pháp  giới,  trong  sáu  nẻo giáo hóa 

hết thảy chúng sanh, bất luận hiện thân tướng gì, điểm này chúng ta phải 

ghi nhớ, Phật chẳng có thân tướng, Pháp Thân chẳng có thân tướng, thân 

tướng đều là tùy loại mà hiện. Không những Ứng Hóa Thân là tùy loại 

mà  hiện,  Báo  Thân  cũng  tùy  loại  mà  hiện.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm 

chúng ta nhìn thấy được Báo Thân Phật, Tỳ Lô Xá Na Phật. Ở Cực Lạc 

thế giới nhìn thấy A Di Đà Phật, Báo Thân cũng tùy loại mà hiện. Tỳ Lô 

Xá Na Phật ở tại Hoa Tạng thế giới, độ bốn mươi mốt vị Pháp Thân Đại 

Sĩ; A Di Đà Phật ở tại Tây Phương Cực Lạc thế giới độ những Bồ Tát ở 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm, từ điểm này chúng ta có thể nhận biết Báo 

Thân cũng là tùy loại mà hiện, chữ loại ở đây là chỉ Pháp Thân Đại Sĩ. 

Đức Phật nói với chúng ta có vô lượng vô biên thế giới, chư Phật Như 

Lai vô lượng vô biên, từ danh hiệu Phật mà xem thì chúng ta biết được 

có  nhiều  Phật  như  vậy.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chuyên  giới  thiệu 

42 Tự thọ dụng là nói về bản thể của trí ấy, tuy là “Vô tri” nhưng không phải là không 

hay biết gì, biết nhưng không chấp trước, không vướng mắc nên biết mà như không 

biết,  tâm  tánh  vắng  lặng,  như  như  bất  động.  Đấy  là  bản  thể  thường  hằng  (thường 

được diễn tả bằng chữ Tịch) nên gọi là Tự Thọ Dụng. Từ bản thể Tịch ấy, không gì 

chẳng  biết,  tùy  duyên  biến  hiện,  nên  gọi  là  Tha  Thọ  Dụng  (cho  người  khác  được 

hưởng dụng), chẳng hạn khi có người đến hỏi, từ Nhất Thiết Chủng Trí đức Phật sẽ 

trả lời không cần phải vận dụng suy nghĩ, chỉ là từ bản thể lưu lộ ra câu trả lời khiến 

cho người hỏi được hiểu đạo, phá mê khai ngộ nên người ấy được thọ dụng tác dụng 

huyền diệu nơi tự tánh của đức Phật, vì thế gọi là Tha Thọ Dụng. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 189

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

danh hiệu của mười phương chư Phật cho chúng ta, chư vị có lẽ đã đọc 

qua kinh Vạn Phật Danh, Thế Tôn tùy tiện nói với chúng ta bèn nói ra 

trên một vạn hai ngàn danh hiệu Phật, danh hiệu của chư Phật trong hư 

không pháp giới nói chẳng hết, cho dù đức Phật Thích Ca Mâu Ni mỗi 

ngày nói với chúng ta, nói cả kiếp cũng nói chẳng hết. Nói rõ Báo Thân 

của Phật không phải chỉ có một, tùy theo trạng huống khác biệt ở mỗi 

thế giới, vì Pháp Thân Đại Sĩ mà hiện. Nếu hiện cho những phàm phu ở 

Phương Tiện Độ, Đồng Cư Độ thì là Ứng Hóa Thân. Đây là Trí Thành 

Tựu Như Lai. 

Vô  Thượng  Phật,  Vô  Thượng  là  danh  xưng  tôn  trọng  đến  cùng 

cực. Những lời ghi trong chú giải rất hay  “Kẻ có cái để đoạn gọi là Hữu 

 Thượng Sĩ, đã không có gì để đoạn thì gọi là Vô Thượng vậy”  43, cách

giải thích này rất viên mãn. Đẳng Giác Bồ Tát còn có sở đoạn, vẫn còn 

một phẩm sanh tướng vô minh để đoạn, nên gọi là Thượng Sĩ, không thể 

gọi là Vô Thượng, Ngài vẫn còn chỗ để đoạn. Đến quả vị Như Lai thì 

không còn gì để đoạn nữa, những gì phải đoạn đều đã đoạn sạch, chẳng 

còn chỗ để đoạn nên gọi là Vô Thượng, do đó Vô Thượng cũng là tôn 

xưng của quả vị Phật cứu cánh. 

Diệu  Thanh  Phật,  Diệu  Thanh  là  tán  thán  âm  thanh  của  Phật  vi 

diệu, viên mãn,  “Phật dùng một âm thanh để thuyết pháp, chúng sanh 

 tùy  loại  đều  được  hiểu” ,  đó  gọi  là  vi  diệu,  âm  thanh  của  Phật  thuyết 

pháp vui tai nên gọi là mỹ diệu. Sự mỹ diệu, vi diệu này từ đâu mà có? 

Từ tâm tánh tự nhiên tuôn chảy ra, điểm này chúng ta phải hiểu, phải ghi 

nhớ,  phải  học  tập.  Tâm  địa  của  bạn  chân  thành  thì  lời  nói  của  bạn  sẽ 

chân thành, tâm bạn thanh tịnh thì dung mạo, âm thanh của bạn sẽ thanh 

tịnh.  Do đó có thể biết người xưa thường nói “lòng thành ở bên trong 

biểu lộ ra hình tướng bên ngoài”44, câu này là thật chẳng giả. Tâm của 

bạn vi diệu thì tướng mạo, âm thanh của bạn cũng vi diệu; tâm bạn chân 

thiện  mỹ  thì  dung  mạo,  âm  thanh  bạn  sẽ  hiện  ra  chân,  thiện,  mỹ;  âm 

thanh, dung mạo là biểu lộ bên ngoài, đó là tự tánh tỏ lộ, nếu bạn muốn 

có  tướng  tốt  thì  tâm  của  bạn  phải  tốt,  nếu  tâm  không  tốt  mà  muốn  có 

tướng  tốt,  chẳng  có  đạo  lý  như  vậy,  có  sửa  đổi  cách  mấy  cũng  uổng 

công! 

Trong kinh đức Phật thường nói  “tướng tùy tâm chuyển” , không

những thân thể, dung mạo chúng ta tùy tâm chuyển, mà núi sông, đại địa 

nơi chúng ta nương nhờ để sinh sống cũng chuyển theo tâm của mình. 

43 “sở hữu đoạn giả danh hữu thượng sĩ, ký vô sở đoạn danh vô thượng hỹ”. 

44 thành ư trung nhi hình ư ngoại. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 190

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Cho nên tâm tốt thì không những tướng mạo tốt, tướng tốt là có phước, 

người đó có tướng phước đức, chỗ người đó ở cũng có phước, “phước 

địa thì người có phước ở, người có phước cư trú ở nơi phước địa”45, ngay

cả đất cũng có phước nữa. Đất làm sao có phước? Đất cũng chuyển theo 

tâm. Nếu tâm tà vạy, ác độc thì tướng của người đó cũng tà ác, núi sông 

đại địa chỗ họ cư trú cũng tà ác, đạo lý này rất đáng cho chúng ta suy 

nghĩ sâu xa. Rất nhiều người nói hiện nay địa cầu đã bị bệnh rồi, trạng 

thái sinh hoạt hoàn cảnh thay đổi quá lớn thì làm sao nó không bệnh cho 

được? Làm sao bất bình thường như vậy? Bạn hãy suy nghĩ về những 

đạo lý mà đức Phật đã dạy, tâm tánh con người chẳng bình thường. Đặc 

biệt là những năm gần đây, chúng ta thường đi du lịch khắp nơi trên thế 

giới, chúng ta tiếp xúc đến một số người, sự, vật, phát hiện tâm người 

chao động không yên, ngay cả một sự kích thích rất nhỏ cũng chẳng chịu 

nổi,  vừa  gặp  một  chuyện  gì  không  hợp  ý  thì  liền  nổi  giận,  như  vậy  là 

chẳng bình thường. Do đó âm thanh, dung mạo, thể chất của họ có nhiều 

bệnh,  chẳng  bình  thường.  Lại  ảnh  hưởng  tới  hoàn  cảnh  cư  trú  của  họ, 

hoàn cảnh cũng chẳng bình thường, chúng tôi đã báo cáo tường tận đạo 

lý của việc này cho quý vị ở đoạn trước. Dùng cách nói của các nhà khoa 

học thì nguyên lý của nó là làn sóng; tà tri, tà kiến, tà hạnh có làn sóng 

rất xấu, những làn sóng này ảnh hưởng thế giới vật chất, ảnh hưởng đến 

sự thay đổi của địa cầu, thậm chí ảnh hưởng đến sự vận hành của địa cầu 

trong không gian, ảnh hưởng đến quỹ đạo, tốc độ, do đó sanh ra những 

biến  hóa  rất  lớn  trên  địa  cầu.  Khoa  học  gia  còn  chưa  phát  hiện  được 

những  quan  hệ  liên  đới  này,  nhưng  trong  kinh  đức  Phật  đã  nói  rất  rõ 

ràng, thấu suốt rồi,  “tướng chuyển theo tâm, cảnh chuyển theo tâm” . 

Ngày nay có nhiều người phát hiện trạng thái [địa cầu] bị tàn phá 

nghiêm trọng nên cực lực đề xướng gia tăng ý thức bảo vệ môi sinh, có 

thể  thâu được kết quả  hay  không?  Chúng  ta hãy  đứng ở  một bên bình 

tĩnh quan sát, sẽ không thâu được kết quả. Nguyên nhân ở tại chỗ nào? 

Họ chỉ trị triệu chứng chứ không trị gốc bệnh, họ không biết sự biến đổi 

của hoàn cảnh tự nhiên, nguyên nhân căn bản là ở nơi tâm con người, họ 

chẳng biết điều này. Muốn thực sự làm việc bảo vệ môi sinh cho tốt đẹp, 

trước  hết phải bảo  vệ  tâm  thanh  tịnh,  tâm  chân  thành, từ  bi của  mình, 

như vậy  mới có hiệu quả, mới là trị gốc bệnh. Trị cả gốc lẫn ngọn thì 

hiệu quả sẽ rất lớn, rất nhanh chóng; đáng tiếc là hiện nay các nhà khoa 

học không biết nguyên nhân căn bản. Đây là vì người hiện đại đam mê 

45 phước địa phước nhân cư, phước nhân cư phước địa

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 191

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khoa học kỹ thuật, đam mê kinh tế của cải, sanh ra cái nhìn sai lệch, tạo 

thành hiện tượng môi sinh bất bình thường. Nhưng đức Phật nói rất hay, 

trong  cộng  nghiệp  còn  có  biệt  nghiệp,  nên  chúng  ta  muốn  cứu  chính 

mình cũng còn biện pháp, tuy là cứu vãn chính mình cũng phải có tâm 

nguyện chân thành giúp đỡ người khác, phải làm thực sự, còn việc làm 

được bao nhiêu thì đừng quan tâm đến. Tai nạn bức bách ở trước mắt, 

chúng ta cũng phải noi gương những người có tâm từ bi sâu nặng thời 

xưa, đã biết rõ không thể làm được nhưng vẫn cứ làm. Chẳng lo lắng cho 

mình, phải vì hết thảy chúng sanh, vì lợi ích, hạnh phúc của chúng sanh, 

hy sinh tánh mạng của mình cũng chẳng tiếc. Chúng ta vừa nói về hai 

loại sanh tử đều chẳng phải thật, không thể tham sống sợ chết, dốc hết 

tâm sức phục vụ chúng sanh, tạo phước lợi cho chúng sanh, tự nhiên sẽ 

cảm được chư Phật Như Lai gia trì, chư Bồ Tát thiện thần ủng hộ, vấn đề 

là chúng ta có chịu phát tâm hay không? 

Nói thật ra, chẳng phải vì chúng ta có trí huệ, năng lực hay không, 

đó là thứ yếu, khi bạn có thể phát tâm chân thật, nếu trí huệ không đủ thì 

Phật, Bồ Tát sẽ gia trì, khả năng không đủ thì có một số thần hộ pháp sẽ 

giúp bạn. Nếu mọi người không tin, hãy nhìn cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở 

Cư Sĩ Lâm thì sẽ hiểu rõ. Cư sĩ Lý là loại người này, không đủ trí huệ 

khả năng nhưng ông có thể phát tâm chân thật, ông được chư Phật, Bồ 

Tát  hộ  niệm,  được  long  thiên,  thiện  thần  ủng  hộ,  nên  mới  có  thể  làm 

được “tâm tưởng sự thành”.  Nhà Phật thường nói  “Trong cửa nhà Phật, 

 có cầu ắt có cảm ứng” , ở đây chúng ta đã nhìn thấy. Tâm nguyện này 

của bạn  là tâm  thiện,  chẳng tự  tư,  mà  vì Phật  pháp  thường trụ  nơi thế 

gian, vì giúp chúng sanh liễu sanh tử, vượt thoát tam giới, đắc độ thành 

Phật, tâm nguyện này chẳng khác [tâm nguyện] của chư Phật Như Lai, 

cho nên phát tâm nguyện này mới có thể cảm động chư Phật, Bồ Tát, có 

cùng tâm cùng nguyện, đồng giải, đồng hạnh với chư Phật, Bồ Tát, thì tự 

nhiên [các Ngài] sẽ gia trì. Làn sóng của tâm bạn, nguyện của bạn, tư 

tưởng của bạn, tần số của làn sóng này giống như tần số sóng của chư 

Phật thì sẽ tiếp nối được, đây là đạo lý của việc Phật lực gia trì, cho nên 

mới giúp bạn được tâm tưởng sự thành. 

Vị thứ tám là Mãn Nguyệt Phật, vị thứ chín là Nguyệt Diện Phật, 

ý nghĩa của chữ Nguyệt Diện và Mãn Nguyệt giống nhau, trong chú giải 

cũng  nói  đại  ý  hai  vị  Phật  này  giống  nhau.  Mãn  Nguyệt,  người  Trung 

Quốc  gọi  là  trăng  ngày  rằm,  trong  thiên  văn  gọi  là  Vọng,  Sóc  Vọng, 

trăng  ngày  rằm  gọi  là  Mãn  Nguyệt.  Trong  kinh  Phật  chúng  ta  thường 

thấy,  trong  kệ  tán  Phật  có  câu  “Gương  mặt  Phật  thanh  tịnh  như  trăng 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 192

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

rằm”. Có người hỏi tôi: “Pháp sư, mặt Phật tròn xoe có gì đẹp đâu?”Họ 

không hiểu được ý nghĩa chân chánh của câu này, cho nên  “nguyện giải 

 Như Lai chân thật nghĩa”  vô cùng quan trọng. Mãn Nguyệt ví cho cái 

gì? Ví cho sự không khiếm khuyết, bạn nhìn thấy tướng tốt của Phật, bạn 

chẳng tìm ra một tí khuyết điểm gì cả, chứ không phải gương mặt của 

Phật tròn xoe, nghĩ vậy thì bạn hoàn toàn nghĩ sai rồi, cách giải thích này 

gọi là “nhìn chữ đoán ra ý nghĩa, ba đời chư Phật cũng kêu oan uổng”. 

Phật chẳng có ý này, mãn là ví cho ý nghĩa viên mãn, chẳng có khiếm 

khuyết, đây là điều chúng ta nhất định phải hiểu rõ. Nhìn chữ đoán nghĩa 

thì sẽ hiểu sai, hiểu sai nên chẳng muốn học Phật nữa, vì học Phật thì 

tương lai sẽ thành Phật, sẽ biến thành [gương mặt tròn xoe] rất khó coi, 

họ chẳng học Phật nữa. Do đó phải hiểu rõ ý nghĩa chân thật của nó, chữ 

này  có  nghĩa  là  viên  mãn,  chẳng  khiếm  khuyết.  Tại  sao  Phật  là  viên 

mãn? Tại sao không khiếm khuyết? 

Đức  Phật  đã  chứng  được  tự  tánh  viên  mãn,  cho  nên  [những  gì 

Ngài] biểu lộ ra ngoài đều viên mãn, kinh này trong đoạn mở đầu liền 

nói với chúng ta về Đại Viên Mãn, đây là việc chúng ta phải ghi nhớ. 

Kinh văn này ở chỗ nào? Chúng ta hãy tìm xem, trong cuốn Khoa Chú, 

quyển thượng, trang mười ba, câu mở đầu:  “Bấy giờ, Như Lai mỉm cười, 

 phóng ra trăm ngàn vạn ức vầng mây sáng rỡ lớn”  46, câu này là nói tóm

tắt. Sau đó, nói với chúng ta mười loại, ý nghĩa tiêu biểu pháp của mười 

giống như chữ mười trong kinh Hoa Nghiêm.  “Viên mãn, từ bi, trí huệ, 

 Bát Nhã, Tam Muội, kiết tường, phước đức, công đức, quy y, tán thán” , 

đây  là  vô  tận  pháp  môn,  bao  gồm  cả  những  việc  li  ti  trong  đời  sống 

chúng  ta,  chẳng  có  một  thứ  nào  không  đẹp  đẽ,  chẳng  có  thứ  nào  bị 

khiếm khuyết, vậy mới gọi là viên mãn. Ngày nay chúng ta nói bao quát, 

đời sống, công việc của chúng ta,  mỗi ngày chúng ta tiếp xúc với bên 

ngoài,  tiếp  xúc  hết  thảy  người,  hết  thảy  sự,  hết  thảy  vật,  đều  là  chân, 

thiện,  mỹ,  huệ  đến  mức  viên  mãn,  như  vậy  mới  được  gọi  là  đại  viên 

mãn. Cũng giống như trong kinh có nói mười thứ viên mãn. Mười thứ 

này  trong  từng  ly  từng  tí  của  đời  sống  chúng  ta,  bất  cứ  một  chút  nào 

cũng đầy đủ, viên mãn, như vậy mới được gọi là trăng tròn, mới gọi là 

không  có  khiếm  khuyết.  Đức  Phật  đã  làm  được,  Bồ  Tát  tuy  cũng  làm 

nhưng chẳng rốt ráo bằng Phật. Nói cách khác mức viên mãn của Bồ Tát 

cũng chưa thể gọi là đại viên mãn, đây là việc chúng ta phải học. Chúng 

ta đối với đời sống, sinh hoạt của Phật, Bồ Tát có thể nói là rất hâm mộ, 

46 “Thị thời Như Lai hàm tiếu, phóng bách thiên vạn ức đại quang minh vân”. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 193

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vô cùng mong mỏi, có thể làm được không? [Dĩ nhiên là] có thể. Phải 

bắt đầu từ đâu?  Bắt đầu từ trong tâm.  Nói cách khác bạn có thể đem  

mười thứ viên mãn này thực hiện trong tâm của bạn là được. 

Tịnh  Tông  Học  Hội  chúng  ta  cũng  đề  ra  mười  điều,  ngay  trong 

hoàn cảnh sinh hoạt của chúng ta, chúng ta đề ra nguyên tắc “Giữ tâm 

niệm”,  trong  đời  sống  hằng  ngày  chúng  ta  dùng  tâm  gì?  “Chân  thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi”, chúng ta phải dùng tâm này. 

Nếu chúng ta khởi tâm động niệm trái nghịch với năm điều này thì hãy 

mau sửa đổi trở lại, [đó gọi là] tu tâm. Đó gọi là tu từ căn bản, phải dụng 

công từ chỗ này. Lúc tiếp xúc với quảng đại quần chúng trong đời sống 

hằng ngày, và cũng là tu từ trên Sự, tu từ trên Tướng, chúng ta nắm vững 

“Nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên”, nắm vững bốn nguyên tắc 

này, và dùng “niệm Phật” làm chỗ quy y rốt ráo, đại quy y trong “vầng 

mây sáng rỡ”, đại quy y của chúng ta là “niệm Phật”. Như vậy mới có 

thể  cải  thiện  đời  sống  của  chúng  ta,  nâng  cao  đời  sống  phàm  phu  của 

chúng ta lên đến đời sống của chư Phật, Bồ Tát, chẳng nói phải sửa đổi 

cách  thức  sinh  sống  của  chúng  ta,  chư  vị  nhất  định  phải  hiểu  rõ  điểm 

này, tuyệt đối chẳng nói chúng ta phát tài, thăng quan, nếu bạn nghĩ như 

vậy thì sai rồi. Nghèo hèn thì vẫn sống đời sống nghèo hèn, giàu sang thì 

vẫn sống đời sống giàu sang, như vậy thì rốt cuộc là thay đổi ở chỗ nào? 

Thay đổi trong tâm, thay đổi trên quan niệm, sau khi thay đổi rồi thì cách 

suy nghĩ, cách nhìn hoàn toàn khác hẳn với phần đông người ta, bạn thực 

sự hiểu được sang hèn chẳng hai, giàu nghèo chẳng hai, thậm chí Phật và 

chúng sanh chẳng hai, Lý Sự chẳng hai, Tánh và Tướng chẳng hai, bạn 

nhập vào pháp môn Bất Nhị. Nhập vào pháp môn Bất Nhị là cảnh giới 

gì?  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  Nhất  Chân  pháp  giới,  Nhất  Chân 

pháp giới là đời sống của chư Phật Như Lai. 

Bồ  Tát  thị  hiện  nơi  cõi  người  chúng  ta,  không  phải  Bồ  Tát  nào 

cũng thị  hiện  làm  người  giàu sang.  Có  rất  nhiều  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện 

làm  người  ăn  mày,  làm  người  làm  công,  các  Ngài  nhập  Bất  Nhị  pháp 

môn, các Ngài hết sức tự tại. Trong lịch sử Phật giáo được ghi lại, phần 

đông chư vị đều biết Hàn Sơn, Thập Đắc là Văn Thù, Phổ Hiền Bồ Tát 

hóa sanh đến. Họ sống cuộc đời ra sao? Đời sống như thế nào? Căn cứ 

theo sách vở thì [họ sống] lôi thôi, lếch thếch, điên điên, khùng khùng, 

đồ vật dơ dáy gì cũng ăn, chẳng để ý tới vệ sinh. Phần đông chúng ta coi 

đó là người ăn mày, [nhưng] họ lại sống cuộc đời Phật, Bồ Tát, họ sống 

cuộc đời nơi Nhất Chân pháp giới. 

Vào những năm đầu Dân Quốc, có lẽ chư vị đồng tu đều biết vị  

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 194

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật sống Kim Sơn, danh hiệu của Ngài là Diệu Thiện, giống tên của lão 

hòa thượng ở Phổ Đà Sơn hiện nay, pháp sư Diệu Thiện, người ta tôn 

xưng Ngài là Phật sống Kim Sơn, Ngài trụ ở chùa Kim Sơn, Trấn Giang. 

[Thoạt  nhìn  thì]  Ngài  cũng  điên  điên  khùng  khùng,  quanh  năm  suốt 

tháng chỉ mặc một chiếc áo khoác rách rưới, cả đời chưa từng tắm rửa. 

Thật là kỳ lạ, mùa hạ Ngài cũng không cảm thấy nóng, mùa đông cũng 

không  cảm  thấy  lạnh,  chỉ  mặc  một  chiếc  áo,  [tài  sản]  đồ  vật  gì  cũng 

chẳng  có,  Ngài  sống  rất  thong  dong,  tự  tại.  Truyện  ký  có  ghi,  tôi  coi 

trong cuốn Truyện Phật sống Kim Sơn do pháp sư Lạc Quán ở Đài Loan 

viết lúc trước. Ở Đài Loan có hai cuốn sách kể những câu chuyện của 

Ngài, một cuốn do pháp sư Chử Vân viết, còn cuốn kia do pháp sư Lạc 

Quán viết. Cuốn của pháp sư Chử Vân không đáng tin mấy vì pháp sư 

Chử Vân chưa từng gặp [Phật sống chùa Kim Sơn], đều nghe người khác 

kể lại, pháp sư Chử Vân cũng chịu khó đi tìm, xin người ta kể lại chuyện 

[của Phật sống Kim Sơn] rồi chép lại thành sách. Còn pháp sư Lạc Quán 

đã từng cư trú cùng một chỗ với pháp sư  Diệu Thiện, do đó  cuốn do  

pháp sư Lạc Quán viết đáng tin hơn. 

Pháp sư Lạc Quán nói người này là một người rất đặc biệt, ngày 

nay  chúng  ta  gọi  là  người  có  công  năng  đặc  biệt  khác  thường.  Những 

thức ăn Ngài ăn rất kỳ lạ, những vật dơ bẩn gì Ngài cũng ăn, rác rưới 

người ta liệng thì Ngài lấy ăn, [tuy vậy] Ngài chẳng sanh bệnh, người ta 

cúng dường tiền bạc cho Ngài, Ngài cũng nuốt tiền bạc vô bụng hết trơn. 

Chúng ta cũng biết giấy tiền rất dơ, vì có bao nhiêu tay người sờ mó vào, 

[tiền bạc gì đến tay] Ngài đều nuốt vào bụng hết. Cả đời Ngài chẳng tắm 

rửa,  cũng  chẳng  thay  quần  áo, nhưng trên  thân  Ngài có  mùi  thơm.  Có 

một lần các tín đồ ép Ngài đi tắm một lần, thật là hiếm có. [Ngài nói:] 

“Được rồi, quý vị ép buộc thì tôi phải tắm thôi”. Nước Ngài tắm có thể 

trị bệnh, những bệnh kỳ quái trị [bằng thuốc men] không hết nhưng vừa 

uống nước của Ngài tắm xong là bệnh hết liền, rất giống với chuyện kể 

trong Tế Công Truyện. Các Ngài sống đời sống trong Nhất Chân pháp 

giới chứ chẳng phải đời sống của phàm phu, tâm địa các Ngài thanh tịnh, 

bình đẳng, từ bi. Nói thật ra chúng ta ba ngày không tắm thì cả mình bức 

rức khó chịu, cả đời Ngài không tắm cũng tự tại như vậy, còn chúng ta 

một tuần không tắm là trên mình có mùi hôi, người khác chẳng dám đến 

gần [còn Ngài thì khác], trên mình lại có mùi thơm. Do đó thân thể của 

Ngài khác với chúng ta, bạn sẽ hỏi tại sao lại không giống nhau? Vì tâm 

không giống nhau, thân thể là vật chất, hiện tướng gần với chúng ta nhất, 

tướng tùy tâm chuyển. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 195

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Cho  nên  mọi  người hiểu được  đạo lý này,  chúng ta hiểu sự thật 

này [mới biết] tu tâm rất quan trọng. Tâm tốt thì tướng tốt, tâm tốt thì 

thân  thể  sẽ khỏe  mạnh.  Có  tâm  vì  chúng  sanh,  vì xã  hội  thì  rất  tốt, vì 

chính  mình  thì  sẽ  không  tốt.  Đây  là  lời  chư  Phật  xót  lòng  rát  miệng, 

dùng muôn vạn lời nói để dạy dỗ chúng ta, chúng ta phải lắng lòng hiểu 

rõ, phải có thể y giáo phụng hành. Tu hành chẳng có gì khác ngoài việc 

có một tâm tốt, có một tâm chân thành. Kinh Vô Lượng Thọ ghi cương 

lãnh và mục đích của sự tu hành trong đề kinh Thanh Tịnh, Bình Đẳng, 

Giác. Noi theo cương lãnh và mục đích này là được, Thanh Tịnh, Bình 

Đẳng,  Giác  tức  là  tâm  Phật.  Phía  trước  chữ  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng, 

Giác, chúng ta thêm chữ Chân Thành, phía sau thêm chữ Từ Bi, như vậy 

rất tốt. Sợ có một số người mê hoặc, cho rằng tâm mình rất thanh tịnh, 

rất bình đẳng, rất giác rồi, [nhưng] chẳng có tâm từ bi, vẫn còn tự tư tự 

lợi. Vẫn còn vì mình thì thanh tịnh, bình đẳng, giác chẳng còn nữa! Bạn 

cứ cho mình có, đó là giả chứ chẳng phải thật. Thực sự thanh tịnh, bình 

đẳng, giác thì nhất định sẽ vô cùng từ bi, ngày nay chúng ta gọi là tâm 

thương mến, đối với hết thảy người, hết thảy vật, hết thảy sự đều có tâm 

thương mến rốt ráo, tâm thương mến này chính là Từ Bi. Hai chữ Bác Ái 

phát xuất từ kinh Vô Lượng Thọ, bác ái là tâm thương yêu bình đẳng, 

thương yêu thanh tịnh, chúng ta có thể dùng tâm thương yêu đối đãi với 

hết thảy người, hết thảy sự, hết thảy vật thì chúng ta sẽ sống đời sống 

của Phật, Bồ Tát, bạn mới đạt được viên mãn. Sau cùng tổng kết  “có bất 

 khả  thuyết  đức  Phật  như  thế” ,  giống  như  chư  Phật  Như  Lai  nói  phía 

trước, vô lượng vô biên nói chẳng cùng tận. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thế Tôn. 

世尊。

 (Bạch đức Thế Tôn:) 

Đây là Địa Tạng Bồ Tát xưng Phật Thích Ca Mâu Ni, xưng là Thế 

Tôn. 

 Hiện tại vị lai nhất thiết chúng sanh, 

現在未來一切眾生。

 (Hết thảy chúng sanh trong thời hiện tại và vị lai,) 

 “Hiện tại”  là lúc pháp hội đương diễn ra,  “vị lai”  là bao gồm thời 

gian chúng ta hiện nay, lúc đó họ gọi thời mạt pháp của chúng ta là vị 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 196

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

lai. Nói  “hiện tại vị lai, hết thảy chúng sanh” , tám chữ này bao gồm hết 

thảy chúng sanh và chúng ta trong đó. 

 Nhược thiên nhược nhân, nhược nam nhược nữ. 

若天若人。若男若女。

 (Hoặc trời hoặc người, hoặc nam hoặc nữ.) 

Hai câu này bao gồm hết thảy chúng sanh trong lục đạo. 

  

 Đản  niệm  đắc  nhất  Phật  danh  hiệu,  công  đức  vô  lượng,  hà 

 huống đa danh. 

但念得一佛名號。功德無量。何況多名。

 (Chỉ niệm được danh hiệu của một đức Phật thôi, thì sẽ được vô 

 lượng công đức, huống là niệm được nhiều danh hiệu.) 

Đây là duyên phận, nếu có cơ duyên gặp được Phật pháp, trong  

đời này bạn  có thể niệm một câu danh hiệu, công đức đã chẳng thể nghĩ 

bàn. Giống như trong kinh Pháp Hoa, đức Phật có nói:  “Vừa xưng Nam 

 Mô Phật, đều đã thành Phật đạo” . Đó là trong cả đời chỉ niệm một câu, 

chỉ niệm một tiếng Nam Mô Phật, nhiều đời nhiều kiếp về sau, một câu 

Phật hiệu này khởi tác dụng có thể gặp Phật, tu hành, chứng quả. Đây là 

hạt giống của một câu Phật hiệu, gieo trong A Lại Da Thức, gọi là hạt 

giống Kim Cang, vĩnh viễn chẳng hư hoại, lúc nào gặp duyên hiện lên, 

nhân duyên của mỗi người chẳng giống nhau. Tuy nói nhân duyên chẳng 

giống nhau, trong đó vẫn có một nguyên lý, nguyên lý đó là háo thiện, 

háo đức. Trong nhà Phật gọi là thiện căn, người có thiện căn dễ gặp cơ 

hội  này.  Thiện  cảm  ứng  cùng  thiện,  ác  cảm  ứng  cùng  ác,  bạn  sẽ  gặp 

được thiện duyên, gặp được cơ hội này, huống chi trong nhà Phật thường 

nói  “Trong cửa nhà Phật chẳng xả một ai” . Bạn có thiện căn, Phật, Bồ 

Tát  thường  thường  quan  sát  bạn,  chăm  sóc  cho  bạn,  khi  thiện  căn  của 

bạn chín muồi thì Phật, Bồ Tát sẽ đến giúp bạn, là đạo lý như vậy. 

Bạn  niệm  nhiều  Phật  hiệu  thì  thiện  căn  của  bạn  càng  sâu  đậm, 

tương  lai  cơ  hội  bạn  được  độ  sẽ  nhiều  hơn.  Nếu  nói  vậy  thì  có  phải 

chúng ta nên niệm nhiều danh hiệu Phật không? Mỗi ngày lạy Vạn Phật 

Sám  không?  Những nơi  khác  thì  tôi  không rành lắm,  còn  ở Đài  Loan, 

mỗi lần tết đến, mỗi đạo tràng, chùa chiền đều có cúng Vạn Phật Sám. 

Có ích lợi hay không?  Đương nhiên có ích lợi, ích lợi là như nói ở phía 

trước.  Ở  chỗ  này  chúng  ta  phải  hiểu,  Thế  Tôn  đặc  biệt  khuyến  khích 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 197

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chúng ta, người có thiện căn chín muồi chuyên niệm A Di Đà Phật, còn 

người lạy Vạn Phật Sám là những ai? Là những người vừa mới tiếp xúc 

Phật pháp, là người sơ học, đối với Phật pháp vẫn chưa biết gì, thoạt có 

thoạt không, lòng tin trôi nổi chẳng định, chẳng có cội gốc, những người 

như  vậy  thì  để  cho  họ  niệm  vài  tiếng  Phật  hiệu  sẽ  có  ích  lợi  cho  họ. 

Người đã có lòng tin, đã hiểu thì chẳng cần phải rớ vào phiền phức này, 

chỉ niệm A Di Đà Phật. Danh hiệu A Di Đà Phật gọi là danh hiệu của 

chư  Phật,  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  A  Di  Đà  chẳng  thường  nói 

danh hiệu chư Phật, danh hiệu chư Phật tức là A Di Đà Phật. Ý nghĩa 

này là nói bạn niệm một câu A Di Đà Phật thì cũng giống như niệm hết 

thảy  danh hiệu  của mười  phương ba  đời  chư Phật, là danh hiệu  chung 

của  hết  thảy  chư  Phật,  công  đức  ấy  sẽ  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Do  đó  khi 

chúng ta đọc đến đoạn này, đừng nghĩ rằng chúng ta hiện nay niệm A Di 

Đà Phật là không đúng, chỉ niệm một vị Phật, phải mau niệm vạn Phật, 

vậy thì bạn đã phá hoại công phu của bạn rồi. 

Cho  nên  Địa  Tạng  Bồ  Tát  ở  đây  rát  lòng  mỏi  miệng  là  để  độ 

chúng sanh tạo tội nghiệp cực nặng, bình thường không thể tiếp xúc đến 

Phật pháp, chẳng có tín ngưỡng, là dạy riêng cho họ. Chúng ta coi hết 

kinh, mục đích Địa Tạng Bồ Tát độ họ đều là giúp họ sanh đến cõi trời, 

cõi người, chẳng phải độ họ thành Phật, tại sao?  Họ còn một đoạn rất xa 

nữa mới có thể thành Phật, có thể từ tam ác đạo sanh đến cõi người đã là 

một thành tựu rất lớn rồi. Lại từ cõi trời ra công ra sức, sau khi sanh đến 

cõi trời rồi mới khuyên họ niệm Phật, khuyên họ chuyên tu Tịnh Độ phát 

nguyện vãng sanh, công đức sẽ viên mãn. Ở đây Bồ Tát khuyến khích 

chúng ta, giống như Đại Thế Chí Bồ Tát dạy trong kinh Lăng Nghiêm: 

 “Nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền tương lai nhất định thấy Phật” . Chúng

ta niệm A Di Đà Phật là hiện giờ tương lai nhất định thấy Phật, ở đây 

Ngài dạy hết thảy đại chúng trời người là tương lai nhất định thấy Phật, 

hiện nay có khó khăn [trở ngại], tương lai nhất định sẽ thấy Phật. 

 Thị chúng sanh đẳng. 

是眾生等。

 (Những chúng sanh đó.) 

Đây là chỉ những chúng sanh niệm danh hiệu Phật. 

 Sanh thời tử thời, tự đắc đại lợi chung bất đọa ác đạo. 

生時死時。自得大利終不墮惡道。

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 198

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Lúc sanh lúc tử đều được lợi ích lớn lao, cuối cùng không phải 

 đọa vào ác đạo.) 

Rất  nhiều  bạn  đồng  tu  đọc  đến  đoạn  này  chưa  chắc  không  hoài 

nghi, trên thế gian làm gì có chuyện tiện nghi như vậy! Cả thân đầy dẫy 

tội  nghiệp,  chỉ  niệm  vài  danh  hiệu  Phật  liền  có  thể  không  đọa  ác  đạo 

sao?  Người  niệm  Phật  rất  nhiều,  nhưng  người  xưa  thường  nói  “Người 

vãng  sanh  được  rất  ít”,  người  niệm  Phật  đọa  ác  đạo  cũng  rất  nhiều? 

Ngạn ngữ thường nói “Trước cửa địa ngục có rất nhiều Tăng lữ”. Bạn 

nói những vị Tăng đó không lẽ cả đời chưa từng niệm Phật sao? Không 

biết là họ đã niệm bao nhiêu tiếng Phật hiệu rồi, tại sao vẫn còn đọa địa 

ngục? Đó không phải hoàn toàn trái ngược với việc nói ở đây  “vĩnh viễn 

 không  đọa  ác  đạo”  hay  sao?  Mấu  chốt  quan  trọng  là  ở  tại  chữ  niệm, 

miệng niệm thì không được, chẳng dùng được. Bạn coi chữ niệm này, 

chữ này viết theo lối Hội Ý, văn tự Trung Quốc rất có trí huệ, bạn hãy 

coi ý nghĩa của chữ Niệm là gì? [Chữ niệm gồm hai chữ] Kim và Tâm 

gộp lại. Kim nghĩa là hiện nay, hiện nay trong tâm bạn thực sự có Phật, 

trong miệng niệm Phật, trong tâm không có Phật thì đâu có ích lợi gì? 

Đó  là  như  người  xưa  thường  nói  “Hét  bể  cổ  họng  cũng  luống  công”, 

niệm  được  nhiều  đến  bao  nhiêu  cũng  uổng  công.  Trong  tâm  bạn  phải 

thực sự có Phật thì sẽ khởi tác dụng, thực sự  “Lúc sanh lúc tử đều được 

 lợi ích lớn lao” , chắc chắn không đọa ác đạo, trong tâm bạn thực sự có 

chứ không phải chỉ có trong miệng. Niệm trong miệng thì đó là nói  “vừa 

 lọt vào tai, vĩnh viễn thành hạt giống đạo” , hiện tại không đạt được lợi 

ích,  đáng  đọa  địa  ngục  thì  vẫn  phải  đọa  địa  ngục,  chẳng  được  lợi  ích. 

Nếu trong tâm bạn thực sự có [Phật] thì hiện tại bạn sẽ được lợi ích. 

Do  đó  có  thể  biết,  chữ  Niệm  chẳng  phải  là  miệng  niệm,  mà  là 

trong tâm bạn thực sự có. Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta  “Nhớ Phật 

 niệm  Phật”   cũng  cùng  ý  nghĩa  này,  Nhớ  là  thường  thường  nghĩ  đến, 

thường  thường  tư  duy,  Niệm  là  như  phần  đông  chúng  ta  gọi  là  mong 

nhớ, trong tâm thường thường nhớ nghĩ đến Phật. Nghĩ đến tướng hảo 

của Phật, nghĩ đến công đức của Phật, cách tồn tâm của Phật, có thể nghĩ 

tưởng như vậy thì đương nhiên bạn sẽ có thể hết lòng hết dạ học theo 

đức Phật, có thể học theo một phần, hai phần thì đó là lợi ích lớn lao, sẽ 

chẳng đọa địa ngục. Sự hành trì của Phật biểu lộ ra ngoài chính là Sáu 

Ba  La  Mật,  Phật  thích  bố  thí,  còn  chúng  ta  thích  tham  lam,  chúng  ta 

niệm Phật là niệm Thí. Nhà Phật có Lục Niệm Pháp, pháp Lục Niệm dạy 

chúng ta cách giữ tâm niệm, thường giữ tâm bố thí.  “Niệm Phật, niệm 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 199

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Pháp,  niệm  Tăng,  niệm  Thiên,  niệm  Giới,  niệm  Thí”   đó  là  niệm  Phật 

thực sự. Do đó mọi người muôn vàn xin đừng hiểu lầm niệm Phật là chỉ 

dùng miệng niệm còn tâm chẳng làm theo, miệng niệm Di Đà còn trong 

tâm vẫn lưu luyến thế giới Sa Bà, vẫn còn tình chấp sâu nặng, như vậy là 

vô cùng sai lầm! Xem tiếp kinh văn: 

 Nhược hữu lâm mạng chung nhân, gia trung quyến thuộc nãi 

 chí nhất nhân, vị thị bệnh nhân cao thanh niệm nhất Phật danh. Thị 

 mạng  chung  nhân  trừ  ngũ  Vô  Gián tội,  dư  nghiệp  báo  đẳng  tất đắc 

 tiêu diệt. 

若有臨命終人。家中眷屬乃至一人。為是病人高聲念

一佛名。是命終人除五無間罪。餘業報等悉得銷滅。

 (Như có người nào sắp mạng chung, hàng quyến thuộc trong nhà 

 dù chỉ một người, vì người bệnh đó mà cất cao tiếng niệm một danh hiệu 

 Phật, thì người sắp chết  đó, trừ năm tội Vô Gián, còn  các nghiệp báo  

 khác đều được tiêu tan.) 

Đây là lợi ích của sự niệm Phật lúc lâm chung.  “Gia trung quyến 

 thuộc” , chẳng có người tin Phật, nếu gặp được một người tin Phật nhắc 

họ niệm danh hiệu của một đức Phật, sau khi người bệnh nghe danh hiệu 

Phật này xong phải giác ngộ, phải sám hối thì mới trừ được năm tội Vô 

Gián.  Nếu  người  bệnh  này  nghe  xong  danh  hiệu  Phật,  chẳng  có  cảm 

giác, chẳng có ý muốn sám hối, tại sao?  Lúc còn sanh tiền họ chẳng tin 

tưởng Phật pháp, chẳng chịu niệm Phật, thì đó là  “một phen lọt vào tai, 

 vĩnh viễn thành hạt giống đạo” , lợi ích của họ là ở chỗ này. Nếu họ tạo 

năm tội Vô Gián thì phải đọa địa ngục Vô Gián hay không? Hay là vẫn 

phải bị đọa lạc? Niệm Phật đối với họ có lợi ích hay không? Có lợi ích 

lớn lao, lợi ích lớn lao này chẳng khởi lên trong đời này, đó là sau khi họ 

thọ  tội nghiệp trong  địa ngục xong  xuôi,  lại gặp  được  pháp  duyên  thù 

thắng này khởi tác dụng, cho nên lợi ích đó là ở tương lai. Nếu người 

này là người học Phật, hiểu Phật pháp, tạo tội cực nặng, lúc lâm chung 

có người nhắc họ, trải qua sự nhắc nhở ấy họ bèn hối hận, họ thực sự 

sanh tâm xấu hổ, tâm sám hối, dứt ác tu thiện; lúc họ nằm trên giường 

bệnh  sắp  chết  thì  làm  sao  dứt  ác  tu  thiện?  Dứt  ác  chính  là  thiện,  một 

niệm sám hối đó là thiện, đích thật có thể trừ năm tội Vô Gián. Nếu sức 

mạnh của sự sám hối mạnh mẽ thì họ có thể sanh lên cõi trời, có thể giúp 

cho họ sanh lên trời Đao Lợi, có thể sanh đến cõi người hưởng phước. 

Chúng ta phải hiểu rõ những Sự và Lý này cho rành rẽ thì khi đọc xong 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 200

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mới không đến nỗi nghi ngờ, đích thật có hiệu quả như vậy. Nếu là tội 

nghiệp rất nhẹ thì tội nghiệp sẽ tiêu trừ, tiêu trừ xong thì chắc chắn sanh 

đến cõi trời, cõi người. 

Trong chú giải của pháp sư Thanh Liên, trong đoạn này Ngài chú 

thích rất nhiều, còn trích dẫn một số công án, nhân duyên, ở đây chúng 

ta nhắc sơ lược, đặc biệt nhấn mạnh. Mọi người xem trang một trăm năm 

mươi, hàng thứ nhất, đọc cuốn Thập Nghi Luận47 của ngài Thiên Thai, 

cuốn  này  là  trước  tác  của  đại  sư  Trí  Giả  có  ghi   “Sơ  phát  tâm  Bồ  Tát 

 chưa  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  phải  thường  chẳng  lìa  Phật” , câu này vô

cùng quan trọng! Trong truyện ký tương truyền đại sư Trí Giả là Thích 

Ca Mâu Ni Phật tái lai, [vậy thì] câu này cũng như lời đức Phật Thích Ca 

đích thân nói vậy. Sơ tâm Bồ Tát là Bồ Tát vừa mới phát tâm, thường 

chỉ Bồ Tát Đại Thừa thuộc địa vị Thập Tín, từ Sơ Tín đến Thập Tín đều 

gọi là Sơ Tâm Bồ Tát.  “Vị đắc Vô Sanh Nhẫn”  tức là chưa chứng Vô 

Sanh Pháp Nhẫn, câu này thật ra là nói Bồ Tát thuộc địa vị Tam Hiền 

trong Biệt Giáo, trong Biệt Giáo địa vị Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 

Hướng  đều  chưa  đạt  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  ở  những  địa  vị  này  phải 

thường thân cận đức Phật. Sự khai thị này của đại sư Thiên Thai tức là 

khuyên chúng ta nhất định phải cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ, thân cận 

A Di Đà Phật thì chúng ta mới có thể không thoái chuyển, mới có thể 

giữ được thường tinh tấn. 

Do đó có thể biết thực sự muốn tu học được thành công, chúng ta 

phước mỏng sanh vào thời gian trước và sau khi đức Phật ra đời, sanh 

sau  thời  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  sanh  ra  khi  đức  Phật  Di Lặc  còn 

chưa ra đời nên chúng ta chẳng thấy được Phật. May thay thế gian còn 

đệ  tử  của  Phật,  chúng  ta  có  thể  thân  cận  những  vị  thiện  tri  thức  này. 

Thiện tri thức, thầy tốt chỉ có thể gặp chứ không thể mong cầu, khi có 

duyên gặp được thì phải thường đừng rời khỏi, việc này vô cùng quan 

trọng. Trừ phi là bạn đã khai ngộ, đã chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn 

thì [việc thân cận thiện tri thức] không quan trọng nữa. Như trong Lục 

Tổ Đàn Kinh, chúng ta thấy khi đại sư Vĩnh Gia tới gặp Lục Tổ, Lục Tổ 

ấn  chứng  cho  Ngài, ấn  chứng  xong thì  Ngài lập  tức  ra  đi,  Lục  Tổ  lưu 

Ngài ở lại một ngày, Ngài lưu lại đạo tràng Tào Khê một đêm, chuyện 

này gọi là “một đêm giác ngộ”, Ngài có thể làm được. 

Chúng ta lại xem tiếp những người khác, có rất nhiều người thân 

cận  đại  sư  Huệ  Năng  cả  mười  năm,  hai  mươi  năm,  ba  mươi  năm,  có 

47 thường được gọi là Tịnh Độ Thập Nghi Luận

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 201

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

người  thân  cận  cả  đời,  mãi  đến  khi  đại  sư  viên  tịch  mới  rời  khỏi  đạo 

tràng, đây chẳng phải là người bình thường, cũng là người đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh. Tại sao có những người kiến tánh xong lại gấp 

rút rời khỏi? Đó là thị hiện cho chúng ta thấy [họ] có khả năng độ hóa 

chúng sanh, việc giáo hóa chúng sanh quan trọng hơn. Còn một số [ở lại 

thì họ] thị hiện cho chúng ta thấy, khuyên chúng ta phải thường thân cận 

thiện  tri  thức,  họ  đã  đại  triệt  đại  ngộ  rồi  còn  phải  thân  cận  [thiện  tri 

thức], huống chi chúng ta là kẻ chưa kiến tánh? Cho nên hai sự thị hiện 

này nói lên hai ý nghĩa. Hai ý nghĩa này phải coi duyên phận, nếu bạn có 

duyên phận độ chúng sanh thì bạn nên đi độ chúng sanh; nếu bạn không 

có duyên phận này thì không thể rời khỏi thầy giáo, ở một bên thầy giáo 

để  giúp  đỡ  những  kẻ  hậu  học,  còn  có  những  người  vừa  mới  đến  học, 

giúp  đỡ thầy  giáo  có  nghĩa  là  làm  người giúp  thầy  dạy  học,  chẳng  rời 

khỏi thầy giáo. Do đó hai sự thị hiện này có hai ý nghĩa như vậy. 

Câu sau là lời trong Đại Trí Độ Luận, câu này nói rất hay,  “phàm

 phu còn bị trói buộc có tâm đại bi, nguyện sanh đến đời ác trược để cứu 

 khổ chúng sanh, chẳng có chuyện như vậy”  48, lời này là lời của Phật nói. 

Phàm phu còn bị trói buộc, chưa đoạn phiền não, bạn vẫn còn Kiến Tư 

phiền  não,  nói  cách  khác  bạn  vẫn  còn  thị  phi,  nhân  ngã,  tham-sân-si-

mạn. Trong cảnh giới này tuy có tâm từ bi to lớn, phát nguyện sanh vào 

đời ác ngũ trược để cứu độ hết thảy chúng sanh đang chịu khổ nạn, được 

không? Không được, chẳng có chuyện như vậy, chẳng lẽ nào như vậy. 

Bạn độ chính mình còn không được thì làm sao độ người khác? Chúng 

tôi đã từng gặp có một số người xuất gia phát tâm, họ chẳng cầu sanh 

Tịnh Độ, họ phát tâm: “Đời sau tôi còn muốn làm pháp sư, sẽ đến nơi 

đây để độ chúng sanh”. Chúng ta quán sát kỹ càng vị pháp sư này, tiếng 

tăm lợi dưỡng còn chưa buông xuống nổi, vẫn còn tranh đoạt quyền lợi, 

đó chính là như lời Đại Trí Độ Luận đã nói, họ hy vọng đời sau còn sanh 

đến cõi này làm pháp sư, [nhưng] đời sau họ có thể sanh đến cõi người 

không? Không chắc lắm. Thực sự đời sau không mất thân người, chúng 

ta căn cứ vào lời Phật dạy trong kinh điển, tối thiểu ngũ giới thập thiện 

của bạn  phải  làm  đến  tám  mươi  phần  trăm  thì đời  sau bạn  mới  có  thể 

được thân người, chẳng đánh mất thân người. Nếu ngũ giới thập thiện 

của bạn chỉ đạt đến sáu mươi phần trăm thì chẳng đáng tin cậy. Bạn tự 

suy nghĩ coi, ngũ giới thập thiện của bạn đạt đến tiêu chuẩn tám mươi 

điểm thì đời sau mới mong được thân người. Nếu ngũ giới thập thiện của 

48 “cụ phược phàm phu, hữu đại bi tâm, nguyện sanh ác thế cứu khổ chúng sanh, vô 

hữu thị xứ” 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 202

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

bạn đạt đến hơn chín mươi điểm, thì bạn mới nắm chắc không mất thân 

người. Đây là điều chúng ta nhất định phải hiểu rõ ràng, rành rẽ. 

Nếu tự mình không có khả năng này, mình đích thật là một phàm 

phu đầy dẫy nghiệp chướng sanh tử, thì phải ghi nhớ lời dạy của đại sư, 

phần chú thích hàng thứ hai, câu cuối cùng nói đến  “tự buông bỏ những 

 gì  mình  đã  học  cả  đời,  chuyên  tìm  giáo  môn  Tịnh  Độ,  hơn  mười  năm 

 nay,  chưa  từng  tạm  rời  bỏ” ,  đây  tức  là  mong  cầu  tự  độ.  Đây  là  một 

người học Phật, những gì cả đời học rộng nghe nhiều, đến lúc bấy giờ 

thực sự giác ngộ, chân chánh hiểu rõ, biết những pháp môn mà bạn đã tu 

học, đến giờ phút lâm chung đều chẳng dùng được, bạn phải giác ngộ 

sớm,  hãy  buông  bỏ  hết  những  gì  bạn  đã  học,  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  cầu 

nguyện vãng sanh. Hôm nay ở Tân Gia Ba có nhân duyên hy hữu, xét về 

không gian thì cả thế giới chỉ có một chỗ này, xét về thời gian thì cả mấy 

trăm  năm  mới  có  một  cơ  hội  này,  xây  dựng  làng  Di  Đà,  Niệm  Phật 

Đường, cơ hội này vô cùng hy hữu, khó gặp gỡ. Có thể xây dựng đạo 

tràng  này  ở  đây,  bạn  phải  thực  sự  giác  ngộ,  vạn  duyên  buông  xuống, 

bước vào Niệm Phật Đường này phải thật thà niệm Phật, thì bạn sẽ thành 

Phật. Niệm Phật Đường ở đây là nơi bảo đảm cho phàm phu thành Phật 

ngay trong một đời này, nhân duyên hy hữu này chẳng phải là ai trong 

đời đều có thể gặp được đâu. Chúng ta giảng kinh thuyết pháp là để nói 

công đức, lợi ích này cho rõ ràng, cho rành rẽ, khuyên mọi người buông 

bỏ  lục  đạo,  buông  bỏ  thập  pháp  giới  để  đi  làm  Phật,  mục  đích  của  sự 

giảng kinh, thuyết pháp là như vậy, là khuyên người làm Phật. Xin xem 

đoạn kinh tiếp theo: 

 Thị ngũ Vô Gián tội tuy chí cực trọng, động kinh ức kiếp liễu 

 bất đắc xuất, thừa tư lâm mạng chung thời, tha nhân vị kỳ xưng niệm 

 Phật danh, ư thị tội trung diệc tiệm tiêu diệt. 

是五無間罪雖至極重。動經億劫了不得出。承斯臨命

終時。他人為其稱念佛名。於是罪中亦漸銷滅。

 (Năm  tội  Vô  Gián  kia  dầu  rất  nặng  nề,  trải  qua  ức  kiếp  không 

 được  ra  khỏi,  nhưng  nhờ  lúc  lâm  chung  được  người  khác  vì  mình  mà 

 xưng niệm danh hiệu của Phật, cho nên những tội đó cũng lần lần tiêu 

 sạch.) 

Chú giải cho đoạn này rất hay, vừa mở đầu liền nói  “nghi vấn” , 

mọi người nghe xong câu này sẽ thắc mắc  “tội nặng Vô Gián, làm sao 

 một người xưng một danh hiệu Phật liền tiêu diệt được?” , đích thật làm 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 203

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cho người ta rất hoài nghi. Từ khi chúng tôi bắt đầu giảng bộ kinh này 

cho đến nay, chư vị có thể hiểu do tâm niệm của bạn đã chuyển đổi thì 

tội sẽ tiêu. Nếu tâm niệm không đổi thì [chỉ được] như câu  “vừa lọt vào 

 tai thì vĩnh viễn làm hạt giống đạo” . Trong chú giải trang một trăm năm 

mươi mốt, hàng thứ nhất, câu cuối cùng trong kinh Hoa Nghiêm có nói. 

Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Nếu  nghe  danh  hiệu  của  Như  Lai  và  nghe 

 thuyết  pháp  không  sanh  lòng  tin  và  hiểu  thì  vẫn  có  thể  gieo  được  hạt 

 giống  [thành  Phật  trong  tương  lai]”  49,  lợi  ích  là  ở  chỗ  này.  Nói  cách 

khác, vẫn phải đọa, khi thiện tri thức nhắc nhở bạn, bạn phải tự giác ngộ, 

phải quay trở lại, giác ngộ ngay lúc đó thì cùng với thiện tri thức nhất 

tâm xưng niệm, đó là sám hối thực sự. Tâm niệm cuối cùng của bạn là 

Phật,  chẳng có  gì khác,  vạn duyên  buông  xuống,  nhất tâm  xưng  niệm, 

như vậy mới được! Như vậy mới tiêu tội được. Nếu xưng niệm đức Phật 

A Di Đà, khuyên họ vãng sanh, dù trong đời này đã tạo tội nghiệp ngũ 

Vô Gián cũng có thể vãng sanh, đây là việc thiện to lớn. Tại sao tạo tội 

nghiệp cực nặng trong đời này, lúc lâm chung niệm A Di Đà Phật có thể 

vãng sanh? Trong kinh đức Phật thường nói, sau khi người ta chết đi đầu 

thai, đi thọ sanh là do nghiệp lực làm chủ. Nghiệp lực trong đời bạn làm 

gồm có thiện nghiệp và ác nghiệp, nghiệp nào làm chủ tể và dẫn bạn đi 

đầu thai? Nghiệp nào nặng thì nghiệp đó sẽ dẫn đi. Trong A Lại Da Thức 

của bạn có vô lượng vô biên nghiệp lực, nghiệp nào mạnh nhất thì sẽ dẫn 

bạn đi đầu thai. Nếu trong giờ phút vô cùng quan trọng này, sức mạnh 

bạn niệm A Di Đà Phật mạnh nhất, vậy thì không phải bạn sẽ sanh đến 

Cực Lạc thế giới rồi sao! Là đạo lý như vậy. Nếu lúc thiện tri thức, bạn 

bè đến trợ niệm, giúp bạn niệm Phật, bạn lại không chịu nghe theo, bạn 

vẫn còn tham luyến sự hưởng thụ ở thế gian, vẫn chẳng buông xả hết ân 

và oán, vậy thì không có cách chi hết, bạn vẫn phải sanh vào ác đạo mà 

thôi. 

Sau  khi  người  ta  chết  rồi  sanh  đến  cõi  nào  là do  một  niệm  cuối 

cùng quyết định, ai có thể nắm chắc được tâm niệm cuối cùng ấy? Đích 

thật không ai nắm chắc được, do đó khi con người sắp mất là một việc 

trọng đại [việc ấy sẽ quyết định] bạn sanh đến cõi nào sau khi mất. Bạn 

ra đi như thế nào? Đây là một việc trọng đại. Do đó đức Phật dạy chúng 

ta, cả đời chúng ta phải tu thiện, tu phước, phải tích lũy công đức, làm 

những việc tốt này là để làm gì? Để khi lâm chung có chút ít phước báo, 

phước báo này chính là lúc lâm chung đầu óc có thể tỉnh táo, chẳng mê 

49 “Hoa Nghiêm Kinh vân, thiết văn Như Lai danh, cập dữ sở thuyết pháp bất sanh 

tín giải diệc năng thành chủng”. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 34

 204

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

muội,  chẳng  lầm  lẩn,  lúc  lâm  chung  có  thiện  tri  thức  giúp  đỡ,  đó  là 

phước báo to lớn. Nếu người chẳng có phước báo thì khi lâm chung sẽ 

mê hoặc điên đảo, đầu óc chẳng tỉnh táo, vậy thì rất phiền phức! Dù gặp 

được thiện tri thức cũng không giúp gì được, đầu óc họ không tỉnh táo, 

mê hoặc điên đảo thì nhất định sẽ đọa ác đạo. Do đó việc này phải có 

điều kiện, diệt tội là thật chứ chẳng phải giả, họ nhất định phải có đầy đủ 

ba điều kiện, nếu có đủ ba điều này thì mới được, chẳng khác gì lời nói 

trong kinh. 

 -Điều kiện thứ nhất là đầu óc tỉnh táo, không mê man. 

 -Thứ hai là gặp được bạn lành nhắc nhở, khuyên nhủ họ. 

 -Thứ ba là khi được bạn lành nhắc nhở, họ lập tức có thể sám hối, 

 có thể nghe theo bạn lành, buông xuống hết thảy để niệm Phật cầu vãng 

 sanh. Họ phải có đủ ba điều kiện này. 

Nếu khi bạn lành nhắc họ, họ chẳng thèm nghe hoặc còn bán tín  

bán nghi thì không được; vậy thì họ chẳng được lợi ích ngay lúc đó, chỉ 

như câu nói  “Một phen lọt vào tai thì vĩnh viễn thành hạt giống đạo” , lợi 

ích sẽ được trong đời sau; đời này vẫn phải trôi lăn theo nghiệp, đây là 

chuyện rất đáng sợ. Giờ phút ấy mỗi người trong chúng ta ai cũng phải 

trải  qua,  ai  cũng  không  tránh  khỏi,  do  đó  người  thông  minh  trong  đời 

này phải mưu tính cho giây phút lâm chung ấy. Chúng ta chịu đựng một 

chút khổ nạn khi còn sống chẳng sao cả, thời gian đó rất ngắn ngủi, nếu 

giây phút [lâm chung] ấy có chi sai sót thì bạn sẽ đọa vào ác đạo, thì thời 

gian  chịu  khổ  sẽ  dài  đăng  đẳng,  chúng  ta  nhất  định  phải  cân  nhắc  rõ 

ràng, phải cảnh giác cao độ, phải hết lòng, nỗ lực dứt ác, làm lành, tích 

lũy  công  đức.  Việc  thiện  là  gì?  Việc  ác  là  gì?  Công  là  gì?  Đức  là  gì? 

Phải hiểu rõ ràng, rành rẽ, muôn vàn xin đừng tưởng lầm tạo tội nghiệp 

như là công đức, như vậy thì bạn chắc chắn sẽ đọa địa ngục. Đây là việc 

chúng ta dứt khoát phải hiểu rõ ràng, rành mạch thì mới được độ thoát 

ngay trong đời này, mới chẳng uổng phí cuộc đời này. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 35 (Số 14-12-35)  



Xin  mở  cuốn  Khoa Chú  quyển  trung,  trang  một  trăm  năm  mươi 

mốt, xin xem kinh văn: 

 Hà huống chúng sanh tự xưng tự niệm, hoạch phước vô lượng 

 diệt vô lượng tội. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 205

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

何況眾生自稱自念。獲福無量滅無量罪。 

 (Huống hồ chúng sanh tự xưng tự niệm sẽ được vô lượng phước  

 báo, diệt trừ vô lượng nghiệp tội.) 

Kinh văn giảng tới chỗ này nói đến việc niệm Phật diệt tội, chúng 

ta phải hiểu cặn kẽ lời đức Phật dạy trong kinh, tuyệt đối không thể sơ ý, 

chỉ coi và hiểu trên mặt chữ thì sai rồi. Thật ra trong phần đầu của kinh 

này, Thế Tôn đã nêu ra hai chuyện cô Bà La Môn và cô Quang Mục, mẹ 

của hai vị này đều tạo tội cực nặng, đọa vào địa ngục, may nhờ có người 

con hiếu thảo giúp họ. Dùng phương pháp gì để giúp đỡ? Ðức Phật đều 

dạy  họ  dùng  pháp  môn  Niệm  Phật.  Có  phải  cứ  niệm  như  chúng  ta 

thường ngày niệm qua loa bèn có thể diệt tội hay chăng? Bèn có thể giúp 

cho họ được thoát ra khỏi địa ngục? Không thể được, niệm qua loa chắc 

chắn không thể nào giúp được. Phải niệm Phật như thế nào mới thực sự 

có hiệu quả? Phải niệm giống như cô Bà La Môn, cô Quang Mục thì mới 

được. 



Cho  nên  khi  chúng  ta  trợ  niệm,  nếu  trợ  niệm  bằng  miệng  mà 

không có tâm thì không có hiệu quả! Nếu trong lúc trợ niệm mà người 

trợ niệm có thể đạt được công phu thành phiến, có thể đạt được nhất tâm 

bất loạn, thì người đó sẽ được siêu độ, đạo lý là như vậy, chúng ta phải 

hiểu  cặn  kẽ.  Nếu  người  này  không  tạo  nghiệp,  không  đọa  lạc  thì  tâm 

người trợ niệm sẽ không thành khẩn như vậy, nhưng vì thấy người đó 

tạo  tội,  đọa  lạc,  nên  dùng  tâm  hết  sức  thành  khẩn  để  niệm  Phật  hồi 

hướng cho người mất, [nhờ niệm Phật] giúp họ nên nâng cao cảnh giới 

của mình, mình vốn là một phàm phu đã trở thành một vị Bồ Tát. Bạn 

làm sao có thể trở thành Bồ Tát? Do người tạo tội giúp cho bạn, tạo tăng 

thượng duyên cho bạn; bạn nghĩ thử coi nếu mẹ của cô Bà La Môn và cô 

Quang Mục không tạo tội nghiệp, không đọa lạc, thì hai cô ấy làm sao 

thành tựu được? Họ không lẽ nào thành tựu được hết. Thế nên cái duyên 

làm cho họ thành tựu là do người tạo tội nghiệp giúp họ, giúp họ siêu 

phàm nhập thánh, bạn coi công đức ấy bao lớn! 



Ðại  Từ  Bồ  Tát  nói  [phước  đức]  khi bạn  khuyên  hai  người  niệm 

Phật vãng sanh còn lớn hơn công phu tu hành của bạn nữa. Vì sao hai 

người đó có thể vãng sanh, vì sao có thể thành Phật? Là do bạn khuyên 

họ đấy. Nếu bạn khuyên một vạn người, mười vạn người nhưng họ niệm 

Phật không thể vãng sanh thì bạn cũng chẳng có cách gì, bạn sẽ không 

đạt  được  lợi  ích  gì  cả.  [Nếu]  họ  thực  sự  thành  Phật,  tại  sao  họ  có  thể 

thành Phật? Là vì bạn giúp họ thành Phật, họ thực sự thành Phật thì công 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 206

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đức của bạn mới lớn, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Tuyệt đối không thể 

nói bạn khuyên bao nhiêu người niệm Phật, hiệu quả của việc này không 

lớn, [chỉ khi nào những] người được bạn khuyên thực sự niệm Phật, thực 

sự vãng sanh, nếu bạn khuyên được mười mấy người vãng sanh, Ðại Từ 

Bồ Tát nói phước đức của bạn sẽ là vô lượng vô biên. Nếu bạn khuyên 

được đến một trăm người, một ngàn người thì bạn thực sự là Bồ Tát tái 

lai. Cho nên trong việc này chúng ta phải nhận định rõ ràng, tuyệt đối 

chẳng phải chúng ta xây đạo tràng, ở đây có mấy ngàn người, mấy vạn 

người niệm Phật, không thể dựa vào con số đó mà tính được. Phải thực 

sự đạt được nhất tâm, thực sự đạt được công phu thành phiến, thực sự 

được vãng sanh, phải dùng việc này làm tiêu chuẩn. Kinh này cũng nói 

về tiêu chuẩn này, nếu bạn dùng tiêu chuẩn này thì chúng ta sẽ không 

nghi ngờ công đức lợi ích nói trong kinh, sẽ biết đó là thật. 



Cô Bà La Môn, cô Quang Mục đều vì  mẹ của  mình, thành tâm  

thành ý niệm Phật hồi hướng cho mẹ. Cùng một đạo lý ấy, nếu chúng ta 

rất xa lạ đối với người lâm chung, chẳng quen biết họ, khi gặp cơ duyên 

này, tâm trạng và thái độ trợ niệm cũng phải coi họ là người thân, dùng 

tâm  hết  sức  chân  thành  để  niệm,  thì  kẻ  còn  người  mất  đều  được  lợi, 

chính chúng ta được lợi, họ cũng được lợi. Nếu chỉ làm qua loa cho xong 

chuyện  thì  cả  hai  bên đều  chẳng được lợi ích thực  sự, lợi ích  đó  cũng 

như việc đã nói cho mọi người ở đoạn trước  “một phen lọt vào tai thì 

 vĩnh viễn thành hạt giống đạo” . Nghiệp báo hiện tiền chẳng thể chuyển 

trở lại, đây là việc chúng ta có thể thâu nhận từ kinh Ðịa Tạng. Khi biết 

dụng ý trong lời dạy của đức Phật, hiểu rõ chân tướng sự thật, phần đông 

những việc siêu độ này có hiệu quả hay không thì phải coi người chủ trì 

việc siêu độ này có tâm chân thành, cung kính hay không; nếu thực sự có 

lòng  chân thành,  coi  người  mất  như  là  cha  mẹ  ruột  của  mình,  coi như 

người thân nhất của mình, dùng tâm trạng, thái độ này để siêu độ thì mới 

có lợi ích. Nếu coi họ như người lạ, chẳng liên quan gì với mình, thì lợi 

ích rất nhỏ, đạo lý là như vậy. Cùng làm một chuyện giống nhau nhưng 

hiệu quả không đồng đều, đây là việc chúng ta nhất định phải biết. 



Ðoạn  kinh   “Hà  huống  chúng  sanh,  tự  xưng  tự  niệm” ,  đây  là  tu 

cho mình, chẳng phải tu giùm người khác, [chúng ta phải] làm việc này 

lúc nào? Phải làm lúc thân thể mình còn khỏe mạnh, cường tráng, phải tu 

phước cho mình, tích lũy công đức cho mình, việc này quan trọng nhất. 

Con người đến thế gian này để làm gì? Tại sao phải đến? Có mấy ai đã 

suy nghĩ về vấn đề này? Chắc có người đã suy nghĩ rồi, nhưng chúng ta 

phải hỏi có bao nhiêu người suy nghĩ kỹ càng? Vậy thì càng ít nữa, ai 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 207

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

suy nghĩ kỹ càng về vấn đề này thì người ấy sẽ giác ngộ. Thế gian có 

chẳng ít người thông minh, đặc biệt là những nhà triết học, nhà tôn giáo 

suy  nghĩ  về  vấn  đề  này  tương  đối  nhiều  hơn,  họ  có  câu  trả  lời  hay 

không?  Rốt  cuộc  cũng  chẳng  có  câu  trả  lời  nào  hợp  tình  hợp  lý  hết. 

Chính  vì  lý  do  này  nên  đức  Phật  phải  thị  hiện  ở  thế  gian,  giúp  những 

người thông minh này giải đáp vấn đề, cho họ câu trả lời chính xác. 



Đức Phật nói với chúng ta con người sanh tới thế gian này là để 

“báo đền nghiệp báo” mà thôi; nghiệp bạn đã tạo trong đời quá khứ, bạn 

tạo nghiệp thiện thì bạn đến đây hưởng phước, bạn tạo nghiệp ác thì bạn 

đến đây để nhận chịu quả báo, đây là lời đức Phật nói cho chúng ta biết, 

đây là chân tướng sự thật của chúng sanh trong lục đạo xả thân, thọ thân. 

Chân  tướng  này  không  hay  ho  gì,  nhân duyên  quả  báo  dây  dưa  chẳng 

dứt, đời đời kiếp kiếp cứ vẫn làm những chuyện này, cho nên trong kinh 

đức  Phật  nói  “sanh  tử  bì  lao”  (sanh  tử  mệt  mỏi),  “người  đáng  thương 

xót”, thực sự là người đáng thương. Người thông minh nghĩ về vấn đề 

này thì tại sao vẫn còn đến? Ðến để làm gì? Có ý nghĩa gì không? Có giá 

trị gì không? Cảm động chư Phật, Bồ Tát thị hiện trong cõi người để giải 

đáp những vấn đề này cho chúng ta, thực sự giác ngộ bốn vấn đề này thì 

sẽ giải quyết vấn đề một cách rốt ráo. Người giác ngộ biết lợi dụng cái 

thân  nghiệp  báo  này  của  mình,  chúng  ta  phải  làm  việc  to  lớn  là  siêu 

phàm nhập thánh, giải quyết triệt để cho đời sống con người, như vậy 

mới có ý nghĩa, mới có giá trị. 

Muốn hiểu rõ vấn đề này thì trước tiên phải hiểu rõ chân tướng sự 

thật của vũ trụ nhân sinh, kinh Ðịa Tạng nói rõ chân tướng của lục đạo 

luân  hồi,  nói  cho  chúng  ta  về  sự  thật  trong  cõi  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  về 

nghiệp nhân quả báo, lý - sự, tánh - tướng đều nói rõ, sau khi hiểu rõ thì 

chúng ta sẽ có biện pháp vượt thoát, đây là việc lớn nhất trong đời chúng 

ta, có thể nói là bạn học Phật có được thành tựu thực sự. Trong vô lượng 

pháp môn, kinh Ðịa Tạng đề xướng pháp môn Niệm Phật, chỉ có pháp 

môn này là có hiệu quả nhất, ổn thỏa thích đáng nhất, nhanh chóng nhất, 

thuận tiện nhất, vấn đề là chúng ta phải niệm thực sự. Thực sự niệm là 

trong  mọi  lúc,  mọi  nơi,  trong  tâm  phải  có  Phật,  như  vậy  mới  là  niệm 

thực sự; niệm thực sự không nhất định phải niệm nơi miệng. Tâm như 

tâm của Phật, tâm Phật là như thế nào? Kinh Kim Cang dạy cho chúng ta 

rất hay  “vô trụ sanh tâm” (chẳng trụ ở đâu để sanh tâm ấy), đó chính là 

tâm Phật, vô trụ nghĩa là tâm thanh tịnh, mảy trần chẳng nhiễm. Đại sư 

Huệ Năng nói  “bổn lai vô nhất vật” (từ trước đến giờ chẳng có một vật), 

đó là vô trụ. Sanh tâm nghĩa là sanh tâm đại từ bi, quan tâm, thương yêu 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 208

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hết thảy chúng sanh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa 

khổ  được  vui,  đó  là  sanh  tâm.  Sanh  tâm  và  vô  trụ  cùng  lúc,  trong  đó 

chẳng có phân biệt, chẳng có giới hạn, vô trụ chẳng gây trở ngại sanh 

tâm, sanh tâm chẳng gây trở ngại vô trụ, đây là câu  “Lý Sự vô ngại, Sự 

 Sự  vô  ngại”   trong  kinh  Hoa  Nghiêm.  Chỗ  phiền  phức  của  phàm  phu 

chúng ta là sanh tâm liền gây trở ngại cho vô trụ, vô trụ chắc chắn sẽ trở 

ngại sanh tâm. Khi chúng ta quan tâm người khác, tâm liền không thanh 

tịnh, muốn tâm được thanh tịnh thì tuyệt đối chẳng thể quan tâm, không 

thể để ý, lo lắng cho chuyện của kẻ khác, đó là phàm phu, hai thứ này 

không thể hợp thành một. Việc chúng ta phải học chính là việc này, hai 

thứ này là  một chứ chẳng phải hai, quan tâm cũng thanh tịnh, thực sự 

làm được lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, đây là việc chúng ta phải hết lòng 

học tập. 



Công việc làm được rất viên mãn, trong tâm sạch sẽ, trống rỗng, 

mảy trần chẳng nhiễm, tại sao vậy? Vì chúng ta triệt để hiểu được câu 

 “phàm những gì  có tướng đều  là hư  vọng” .  Kinh  Kim  Cang dạy   “hết 

 thảy pháp hữu vi như mộng, huyễn, bọt, bóng” . Hiện tượng này làm sao 

có  thể  hiện  ra?  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng   “duy  tâm  hiện,  duy 

 thức  biến” ,  cả  tâm  lẫn  thức  đều  là  chính  mình,  lìa  ra  ngoài  tâm  thức, 

chẳng có một pháp nào có thể được. Khi đã thấu triệt lý này thì bạn sẽ có 

thể  “trụ  trong  trần  thế  nhưng không  nhiễm”,  mới  có  thể  khế  nhập  vào 

“sự sự vô ngại”. Việc này cần phải có công phu, phải rèn luyện trong đời 

sống hằng ngày, lúc rèn luyện sẽ [gồm cả hai công phu] tiến lên và thụt 

lùi, lúc tiến lên là rèn luyện, nếu phát hiện tự mình vẫn còn nhiễm trước, 

thì phải mau lui trở lại, lui đến đâu? Lui đến vô trụ. Khi tâm định trở lại 

rồi mới thử coi, thử xong nếu không thành công thì phải lui về, dần dần 

từ chỗ này tìm cầu tiến bộ, phương pháp Bồ Tát tu hành viên mãn trong 

ba  A-tăng-kỳ  kiếp  chính  là  phương  pháp  này.  Ðến  lúc  thực  sự  có  thể 

nắm chắc, duy trì tâm thanh tịnh mà chẳng bị ô nhiễm, thì bạn mới có 

thể buông tay đi giúp đỡ hết thảy chúng sanh, thông thường đây là cảnh 

giới gì? Quả vị Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên. Nói cách khác, Bồ Tát 

trong mười pháp giới đều chưa được, đều phải thường chăm sóc cho tâm 

thanh  tịnh  của  mình.  Giúp  đỡ  người  khác  tuyệt  đối  chẳng  đánh  mất 

thanh tịnh, bình đẳng, giác. Nói cách khác thanh tịnh, bình đẳng, giác là 

nơi nương dựa của chúng ta, là ranh giới cuối cùng của chúng ta. Một 

khi phát hiện không thanh tịnh, không bình đẳng thì phải quay trở lại cho 

nhanh, điểm này vô cùng quan trọng. Nếu tự mình không có khả năng 

này thì hãy thật thà niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, sanh đến Tây Phương 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 209

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Cực Lạc thế giới để thân cận đức Phật A Di Ðà, rồi quay trở lại để giúp 

đỡ hết thảy chúng sanh cũng chưa trễ, đây là sự lựa chọn đúng đắn. 



Cho nên ở đây khuyến khích chúng ta, thừa dịp thân thể mình còn 

khỏe mạnh, cường tráng, thì  “tự xưng tự niệm” , xưng tức là niệm bằng 

miệng, niệm là trong tâm có Phật, trong tâm thực sự có Phật thì gọi là 

niệm,  niệm  là  niệm  bằng  tâm,  xưng  nghĩa  là  xưng  danh,  là  niệm  từ 

miệng, xưng và niệm khác nhau. Xưng tương ứng với niệm thì sẽ có lợi 

ích, nếu xưng chẳng tương ứng với niệm, đó chính là như câu thường nói 

“có miệng không có tâm”, có xưng nhưng không có niệm. Miệng niệm 

A Di Ðà Phật, nhưng trong tâm suy nghĩ lung tung, thì là có xưng không 

có niệm, như vậy không được. Xưng niệm hợp thành một chính là tâm 

miệng hợp thành một, nên “hoạch phước vô lượng, diệt tội vô lượng”50, 

công đức của danh hiệu không thể nghĩ bàn. Công đức của danh hiệu là 

ở chỗ nào? Trong toàn bộ kinh văn, danh hiệu chính là tựa đề. Kinh Vô 

Lượng Thọ trong năm bản dịch gốc của người xưa có một bản gọi là Ðại 

A Di Ðà Kinh, cho nên danh hiệu Phật A Di Ðà này là đề mục của kinh, 

công đức của danh hiệu là những gì được nói trong toàn bộ kinh. Niệm 

danh hiệu này thì trong tâm phải nghĩ tới lời dạy trong kinh, đạo lý đức 

Phật dạy chúng ta, lời giáo huấn của đức Phật cho chúng ta, dạy chúng ta 

sinh sống, xử sự, đãi người, tiếp vật như thế nào, một câu danh hiệu liền 

nhớ lại hết tất cả, được vậy thì mới dùng được. Nếu chỉ niệm một câu 

danh hiệu này, chẳng liên quan gì đến đời sống, ngôn hạnh của chúng ta, 

vậy thì danh hiệu này chẳng dùng được, giống như lời người xưa “hét bể 

cổ họng cũng uổng công”. Việc niệm Phật, đại đức thời xưa thường nói 

phải tương ứng,  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương 

 ứng niệm niệm Phật” , tương ứng với cái gì? Tương ứng với ý của kinh, 

bạn niệm một câu A Di Ðà Phật này tương ứng với nghĩa lý trong kinh A 

Di Ðà, trong kinh Vô Lượng Thọ, đó gọi là niệm Phật thực sự, do đó họ 

thực sự được phước, thực sự diệt tội, phước báo thật là vô lượng. 



Ở chỗ này chẳng có một tí gì khoa trương, câu nào câu nấy đều là 

lời chân thật. Chúng ta đọc xong, nghe xong còn không tin được là do 

chính mình chẳng biết niệm, bạn niệm chẳng tương ứng nổi. Nếu tương 

ứng rồi, khi bạn nhìn thấy lời dạy trong kinh này thì bạn liền tin tưởng, 

bạn sẽ chẳng hoài nghi nữa. Trong vô lượng pháp môn thì pháp môn này 

50 Xưng là đọc ra tiếng tức niệm danh hiệu Phật ra tiếng, còn niệm là trong tâm thầm 

nghĩ. 

Như vậy xưng niệm hợp thành một chính là tâm và miệng đã hợp thành một. Niệm 

niệm chẳng rời Phật nên mới được phước vô lượng, diệt tội vô lượng. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 210

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đặc biệt thù thắng, tại sao vậy? Pháp môn này là pháp  môn viên mãn, 

vừa xưng danh hiệu Phật thì vô lượng vô biên công đức đều ở trong đó, 

chẳng  có  mảy  may  thiếu  sót;  học  pháp  môn  khác  thì  tuy  là  công  đức 

đương nhiên sẽ lớn, trong đó vẫn còn thiếu sót, không thể bao gồm hoàn 

chỉnh như vậy. Vừa xưng một danh hiệu Phật thì bao gồm viên mãn rốt 

ráo. 



Trong giảng đường của chúng ta, các vị đồng  tu đáng  lẽ đều có 

nhận thức tương đối sâu đậm, nói sơ lược thì ý nghĩa của danh hiệu là 

Vô Lượng Thọ Kinh, nói rộng ra tức là hết thảy pháp mà đức Phật đã 

thuyết  giảng  trong bốn  mươi  chín  năm,  chẳng  có  một  câu  nào  vượt  ra 

ngoài  phạm  vi  của  danh  hiệu,  không  những  chỉ  là  những  gì  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni đã dạy trong bốn mươi chín năm, nếu chúng ta dẫn dụ, 

suy rộng, có thể nói vô lượng vô biên pháp tạng do mười phương ba đời 

hết thảy chư Phật Như Lai đã nói cũng chẳng có một câu nào lìa khỏi A 

Di Ðà Phật, từ đó mới biết công đức của danh hiệu A Di Ðà Phật không 

thể nghĩ bàn.  Chúng  ta niệm  cũng  phải  cầu giải  (cầu hiểu rõ),  nếu chỉ 

niệm mà không muốn hiểu rõ thì cũng tốt, thì cũng khó được, cảnh giới 

của chúng ta sẽ nâng cao rất chậm. Nếu khi bạn niệm mà có thể giải thì 

sẽ nâng cao cảnh giới của mình rất nhanh chóng. Nâng cao cảnh giới của 

mình trong kinh gọi là phẩm vị, kinh Hoa Nghiêm nói về những cấp bậc 

của Bồ Tát, từ Thập Tín nâng lên Thập Trụ, từ Thập Trụ nâng lên Thập 

Hạnh, từ Thập Hạnh nâng lên Thập Hồi Hướng, phải hiểu rõ triệt để thì 

mới nâng cao được. 



Nâng cao phẩm vị, nói cho chư vị biết đó cũng chính là nâng cao 

đời sống của chúng ta, do đó lợi ích của Phật pháp tuyệt đối chẳng nói 

chỉ là ở đời sau, mà ngay bây giờ, ngay trước mắt bèn có được lợi ích, 

nâng cao phẩm chất của đời sống chúng ta, đời sống nói ở đây tức là đời 

sống tinh thần. Ðời sống tinh thần được nâng cao, nói thêm với quý vị, 

đời sống vật chất cũng sẽ được nâng cao. Ðời sống vật chất, thử hỏi có 

phải những gì bạn có sẽ càng thêm phong phú? Lời này nói chẳng sai, 

phong phú chẳng dựa trên số lượng. Bạn làm việc ở chỗ đó, mỗi tháng 

lãnh được ba ngàn đồng thì vẫn là ba ngàn đồng, chẳng phải nói vừa học 

Phật thì liền kiếm được sáu ngàn đồng, chẳng có ý nghĩa này, bạn vẫn 

lãnh được bao nhiêu đó tiền. Vậy thì phong phú ở chỗ nào? Lúc nãy tôi 

nói phong phú là nói về phẩm chất. Nói cách khác, giá trị của ba ngàn 

đồng lúc trước khác với hiện nay, bạn thọ dụng được khác nhau, rất ít 

người hiểu được đạo lý này. 



Chúng ta nêu lên một thí dụ rất cạn cợt, chúng ta ăn cơm cũng có  

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 211

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mấy  món  ăn  này,  khi  cảnh giới  của  bạn chưa  nâng  cao  thì  mùi vị  của 

những món ăn này rất bình thường, nhưng khi cảnh giới nâng cao rồi thì 

bạn nhìn thấy những món ăn này sẽ phóng ánh sáng, màu sắc là thất bảo, 

khẩu vị bạn thưởng thức được là mùi vị vi diệu, người khác chẳng nếm 

thấy được, [mùi vị] sẽ khác nhau vì [bản] chất của nó đã thay đổi. Tại 

sao lại thay đổi? Cảnh chuyển tùy theo tâm. Lời tôi nói với quý vị là lời 

chân thật, những món ăn này phóng ánh sáng, bạn nếm được mùi vị vi 

diệu, rất khác với lúc bạn chưa nâng cảnh giới, cho nên chất bổ dưỡng 

cho thân thể của bạn cũng khác nhau, tinh thần của bạn sung mãn, dung 

mạo tươi sáng, cảnh giới phải nâng cao thì mới được như vậy. Khi chúng 

ta cùng bày ra mấy món ăn, có phàm phu, Bồ Tát, có Phật cùng ăn thì 

mùi vị [của thức ăn] mỗi người nếm được sẽ khác nhau, bạn đừng tưởng 

là [món ăn] của các Ngài giống [món ăn] của chúng ta, vậy là sai rồi! 

Mùi vị của mỗi người cảm nhận được đều chẳng giống nhau, phàm phu 

còn do nghiệp lực, còn Phật, Bồ Tát chẳng do nghiệp lực, chúng ta phải 

hiểu rõ việc này. 



Từ đó mới biết Phật pháp thù thắng, vi diệu, chân thật, chẳng phải 

chỉ có một mình tôi nói, diện mạo của bạn có thể thay đổi, thân thể có 

thể  thay  đổi, núi sông đất  đai, đời sống  chỗ  ở đều  có thể thay  đổi.  Sự 

thay đổi này là do tâm thay đổi, hy vọng mọi người suy nghĩ cặn kẽ ý 

nghĩa này, chỉ có pháp này là pháp chân thật. Trong kinh nói đến Nhất 

Chân pháp giới, Tây Phương gọi là Cực Lạc thế giới, Cực Lạc thế giới 

bao lớn? Cũng là tận hư không, trọn khắp pháp giới. Phàm phu chúng ta 

nhìn thấy hoàn cảnh của chúng ta là một mảnh đất bùn lầy, sỏi đá, đây là 

cảnh giới mà  mắt thịt phàm phu chúng ta nhìn thấy. Nếu người ở Tây 

Phương Cực Lạc thế giới đến nơi này của chúng ta, họ nhìn thấy [nơi 

này] cũng là lưu ly, bảy báu, họ đi đến bất kỳ nơi nào đều nhìn thấy lưu 

ly, bảy báu, tại sao vậy? Cảnh ấy chuyển tùy theo tâm họ. Giả sử phàm 

phu chúng ta cũng có thể đến Cực Lạc thế giới tham quan, chúng ta đến 

Cực Lạc thế giới nhìn thấy mặt đất cũng giống hệt như mặt đất ở địa cầu 

chúng ta, cũng là bùn lầy, sỏi đá. Đây là đạo lý gì? Tâm chúng ta biến 

hiện  ra,  tâm  của  họ  biến  hiện  ra  chẳng  giống  tâm  chúng  ta.  Ðức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni năm xưa ở thế gian này, nơi Ngài cư trú là tịnh độ, 

trong kinh cũng đã nói, đức Phật Thích Ca Mâu Ni dùng thần lực của 

Ngài biến hiện cảnh giới mà Ngài tự thọ dụng cho mọi người thấy, [cảnh 

giới đó] cũng giống như Cực Lạc thế giới, Hoa Tạng thế giới, còn phàm 

phu [chúng ta] chẳng nhìn thấy. 



Ðạo lý này nếu dùng cách nói của khoa học gia ngày nay thì đó là  

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 212

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

duy thứ 51 thời gian, không gian chẳng giống nhau. Ngày nay chúng ta ở 

trong không gian ba chiều, khoa học gia chứng minh đích thật có không 

gian  bốn  chiều,  năm  chiều,  thậm  chí  đến  không  gian  mười  một  chiều, 

việc này đã được chứng minh. Không biết còn có bao nhiêu việc chưa 

phát hiện, chưa chứng minh được. Khả năng của Phật, Bồ Tát hoàn toàn 

đột phá các thời gian, không gian này, hết thảy không gian các Ngài đều 

nhìn  thấy,  Ngài  nhìn  thấy  Ngài  tự  thọ  dụng,  cũng  nhìn  thấy  hết  thảy 

chúng sanh thọ dụng, các Ngài có khả năng này. Ngài dùng phương pháp 

gì để đột phá? Hiện nay khoa học gia đang nghiên cứu vấn đề này, người 

thực sự có thể đột phá có thể trở về quá khứ, cũng có thể đi vào tương lai 

một cách tự tại, trên Lý thì khoa học gia đã khẳng định, biết được “quá 

khứ, hiện tại, vị lai tồn tại cùng lúc”, họ hiểu Lý này. Tồn tại cùng lúc, 

chúng  ta  làm  sao  đi  về  quá  khứ?  Làm  sao  đi  đến  tương  lai?  Chúng  ta 

không làm nổi, nguyên nhân là chúng ta không biết thời gian và không 

gian  hình  thành  như  thế  nào,  tức  là  không  cùng  pháp  giới,  nhà  Phật 

chúng ta gọi là pháp giới chứ không gọi là “thời gian, không gian”, mười 

pháp giới chỉ là nói sơ lược, nói kỹ thì là vô lượng pháp giới. Tại sao nói 

là vô lượng pháp giới? Pháp giới của mỗi người đều khác nhau, chúng ta 

cùng nhìn một người, cùng nhìn một đóa hoa, cùng nhìn một sự việc, có 

người nhìn xong thì ưa thích, có người lại chán ghét, đó chính là pháp 

giới  chẳng  giống  nhau.  Trình  độ  mỗi  người  ưa  thích  cũng  khác  nhau, 

pháp  giới  cũng  là  không  giống  nhau,  không  thể  thực  sự  tìm  được  hai 

người có cùng cách nhìn đối với một sự việc, chẳng bao giờ tìm được hai 

người như vậy. 



Phật  nói  khi  nào  hai  người  có  cách  nhìn  hoàn  toàn  giống  nhau? 

Khi thành Phật, Phật Phật đạo đồng. Còn Ðẳng Giác Bồ Tát, hai vị Ðẳng 

Giác Bồ Tát cùng nhìn một việc vẫn còn có chỗ khác nhau, sự giác ngộ 

của  các  Ngài  còn  chưa  viên  mãn,  tâm  của  các  Ngài  còn  chưa  đạt  đến 

mức thuần tịnh. Ðẳng Giác Bồ Tát vẫn còn một phần Sanh Tướng Vô 

Minh  chưa phá, cách  nhìn  của  họ vẫn chưa  thể hoàn  toàn  giống nhau, 

chúng ta nói có thể đạt đến chín mươi mấy phần trăm giống nhau, chứ 

chẳng đạt đến một trăm phần trăm. Do đó có thể biết, sự hình thành của 

pháp giới, hình thành của duy thứ không gian, thời gian, đức Phật nói rất 

có lý, [đó là do] vọng tưởng, phân biệt, chấp trước từ nơi này sanh ra. 

Làm sao có thể phá được? Ðoạn dứt vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

thì sẽ phá được, lúc đó có thể nhìn thấy vô lượng vô biên pháp giới sai 

khác. Do đó điều đức Phật dạy chúng ta chẳng có gì khác ngoài việc phá 

51 Duy thứ nghĩa là kích thước. 

 Phẩm Thứ Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật - Tập 35

 213

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà thôi; sau khi phá được vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  thì  cảnh  giới  ấy  sẽ  là  cảnh  giới  nơi  quả  địa  của 

Như Lai. Ngày nay chúng ta nâng cao, không ngừng nâng cao cảnh giới, 

đây là mục tiêu của chúng ta, trong kinh thường gọi mục tiêu này là A 

Nậu  Ða  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Ðề.  Phá  xong  chấp trước thì là  Chánh 

Giác,  sau  đó  phá  phân  biệt  thì  là  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  phá  thêm 

vọng tưởng nữa thì là Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác, Vô Thượng 

Chánh Ðẳng Chánh Giác trong Phạn ngữ gọi là A Nậu Ða La Tam Miệu 

Tam Bồ Ðề. Do đó phải không ngừng nâng cao cảnh giới của mình, [đối 

với chúng ta thì xưng niệm là] phương pháp duy nhất để nâng cao cảnh 

giới,  xưng  niệm  phải  tương  ứng,  nếu  xưng  niệm  không  tương  ứng  thì 

tuyệt đối sẽ không nâng cao được, chỉ trồng được hạt giống Phật trong A 

Lại Da Thức mà thôi, tương lai mới có thể dùng được, hiện nay không 

dùng được và cũng không thể diệt tội. Khi chư vị hiểu thấu đáo những 

Sự Lý này xong, [rồi mới biết] câu nào câu nấy trong kinh Phật đều là 

chân thật, một tí gì cũng không quá đáng. Quyển Trung đến đây là hết, 

chúng ta xem tiếp quyển Hạ:  



Giảo Lượng Bố Thí Công Ðức Duyên phẩm đệ thập. 

PHẨM THỨ MƯỜI: NHÂN DUYÊN VÀ SO SÁNH CÔNG ÐỨC 

BỐ THÍ 

校量布施功德緣品第十

Lúc trước pháp sư Thánh Nhất ở núi Ðại Dự, Hương Cảng, vào 

năm một ngàn chín trăm tám mươi, nhận lời mời của lão pháp sư Nhân 

Ðức giảng kinh Ðịa Tạng ở Cửu Hoa Sơn. Thầy vừa viết Giảng Ký vừa 

giảng kinh, khi về đến Hương Cảng thầy thuật lại tình hình ở đó và đem 

cuốn Giảng Ký cho tôi coi, tôi đã viết một bài tựa cho thầy.  Thầy nói 

phẩm trước (phẩm thứ chín) là Phật Bảo, phẩm thứ mười “Nhân duyên 

và so sánh công đức bố thí” là Pháp Bảo; cách nhìn này vô cùng chính 

xác, quy nạp phần cuối của kinh này thành Tam Bảo, vô cùng quý báu, 

người xưa viết chú giải chẳng nói như vậy, thế nên tôi vô cùng tán thành 

cách nói này của pháp sư Thánh Nhất, quy kết về Tam Bảo. Trong Pháp 

Bảo,  nói  thật  ra  chính  là  phương  pháp  tu  hành,  tổng  cương  lãnh  của 

phương pháp tu hành trong Phật pháp Ðại Thừa là dạy chúng ta  “bố thí, 

 kết duyên” , dùng phương pháp này có thể thành Vô Thượng Ðạo. 

Phía trước chúng tôi đã nói qua, tu học Phật pháp nâng cao cảnh 

giới của chính mình, quan trọng nhất là phải phá trừ vọng tưởng, phân 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên Và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 214

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

biệt, chấp trước, vả lại bố thí chính là phương pháp hay nhất. Bố thí là 

xả, xả chấp trước, phân biệt, vọng tưởng mất hết, không những trên lý 

luận, quan niệm như vậy, trên thực tế cũng phải làm như vậy, nếu bạn 

không thực sự làm trên Sự, chỉ nói suông trên Lý thì không được, vậy thì 

không thể nâng cao cảnh giới của mình được, nói thật ra cũng không có 

cách gì đoạn dứt phiền não, nhất định phải hạ thủ công phu trên Sự. Ðức 

Phật dạy chúng ta hai chữ “Xả-Ðắc”. Bạn phải hiểu hai chữ này thật sâu, 

tại sao? Vì càng xả thì càng đắc (được), đây là định luật nhân quả. 



Cơn bão kinh tế lần này, [đây là tình trạng] kinh tế suy thoái, chư 

vị  thấy  rất  rõ  ràng,  hầu  như  mỗi  người  đều  chịu  ảnh  hưởng,  chúng  ta 

quán  sát  kỹ  mới  thấy  Cư  Sĩ  Lâm  chẳng  bị  ảnh  hưởng,  không  những 

chẳng bị ảnh hưởng, nguồn thâu nhập của Cư Sĩ Lâm còn tăng lên. Nói 

theo cách thông thường thì mọi người đều bị ảnh hưởng bởi kinh tế khó 

khăn, đương nhiên sự bố thí cúng dường tương đối sẽ giảm bớt, đây là lẽ 

đương  nhiên.  Vậy  thì  tại  sao  nguồn  thâu  nhập  của  Cư  Sĩ  Lâm  không 

giảm bớt mà ngược lại còn tăng lên, đạo lý là ở chỗ nào? Là do bố thí. 

Cư Sĩ Lâm bố thí nhiều, bố thí lớn lao. Trong lúc khó khăn như vậy, sự 

bố  thí  của  Cư  Sĩ  Lâm  chỉ  tăng  lên  chứ  không  giảm  bớt,  cho  nên  thâu 

nhập cũng tăng lên chứ không giảm bớt. Việc này chứng minh lời Phật 

dạy chẳng sai, càng bố thí tài vật thì càng giàu có, bạn không ngại bố thí 

thì  càng  thí  càng  nhiều,  chúng  ta  đã  chứng  minh  tại  Cư  Sĩ  Lâm  trong 

vòng  một  năm  gần đây.  Nếu  bạn không bố thí thì sẽ không có,  nguồn 

thâu nhập của phần đông đạo tràng đều giảm bớt, tại sao vậy? Khi thấy 

kinh tế tiêu điều, chúng ta phải tiết kiệm tiêu xài, phải bố thí ít lại. Bố thí 

ít thì nguồn thâu nhập của bạn sẽ ít, quả báo sẽ ít. Ông Lý Mộc Nguyên 

ở  Cư  Sĩ  Lâm  có  trí  huệ,  thâu  nhập  ít  cũng  phải  bố  thí  nhiều,  ông  ấy 

chẳng sợ bố thí làm cho Cư Sĩ Lâm hết sạch sành sanh, ông chẳng sợ, 

bạn thấy nguồn thâu nhập của Cư Sĩ Lâm cứ cuồn cuộn chảy vô. [Việc 

này] chứng minh lời Phật dạy  “thí tài thì được giàu sang, thí pháp thì 

 được thông minh trí huệ, thí vô úy thì được khỏe mạnh, sống lâu” , nếu 

bạn không chịu bố thí thì làm sao được? Bạn làm sao được [những quả 

báo này]? Sau khi bố thí sẽ có quả báo, khi có quả báo lại sợ bạn khởi 

tâm  tham,  việc  này  rất  phiền  phức,  do  đó  đức  Phật  dạy  chúng  ta  “xả 

đắc”. Ý nghĩa sâu thêm một tầng của “xả đắc” là những gì bạn đắc được 

thì hãy mau xả hết, chẳng nên lưu lại. Nếu bạn thí, bạn không chịu xả 

những gì bạn được vậy thì hỏng hết, bạn lại mê, lại đọa lạc. Cứ thí mãi 

mãi, càng thí càng có nhiều, càng thí càng được nhiều. 

Bạn hãy coi chư Phật Như Lai, chúng ta phải lắng lòng tìm hiểu  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 215

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hai bộ kinh chúng tôi giảng gần đây, đức Phật A Di Ðà đại bố thí, nên 

phước báo của Ngài lớn,  thành tựu được Cực Lạc thế giới, Cực Lạc thế 

giới  thành  tựu  rồi,  Ngài  không  tự  thọ  dụng,  Ngài  cúng  dường  những 

người tu học niệm Phật ở mười phương thế giới, đây là việc bố thí lớn 

lao của đức Phật A Di Ðà. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật Tỳ Lô Giá 

Na đại bố thí, xây dựng Hoa Tạng thế giới, tiếp dẫn mười phương hết 

thảy  những  người  tu  học  Ðại  Thừa,  cho  họ  hưởng  thụ,  tự  Ngài  chẳng 

hưởng thụ, làm gương tốt nhất cho chúng ta. Nếu chúng ta từ việc bố thí 

được quả báo phong phú, thịnh vượng, tự mình muốn hưởng thụ thì sẽ 

khởi tâm tham, mê trở lại. Do đó đức Phật dạy chúng ta “xả đắc”, cứ xả 

những  gì  bạn  có  được,  xả  xong  thì  nó  liền  trở  lại,  trở  lại  thì  xả  nữa. 

Cũng như nước vậy, nước là chất sống động, lưu chuyển mãi, nhất định 

đừng để nó đọng lại một chỗ. Khi bạn hiểu đạo lý này, hiểu sự thật này, 

thì bạn dám xả, bạn hiểu được càng xả càng được, cuồn cuộn đến không 

ngừng, đây là như ngạn ngữ thường nói “Trong mạng của bạn có thì bạn 

nhất định sẽ có, nếu trong mạng của bạn không có thì mong cầu cũng 

chẳng được, giữ cũng giữ không được”, gần đây chúng ta đều đã thấy rõ. 

Có nhiều người dùng hết cạn tâm tư để được giàu xụ, gom góp tài sản 

được  ức  vạn,  khi  cơn  bão  kinh  tế  vừa  tới  liền  xụp  đổ,  có  nhiều  người 

nhảy lầu tự tử, trong mạng không có thì muốn giữ cũng giữ không được. 

Nếu những người này thông minh giống ông Lý Mộc Nguyên, đem tài 

sản của mình đi làm việc từ thiện thì sẽ không thể lường được! Họ làm 

sao thất bại được! 

Do đó những đồng tu học Phật, đặc biệt là những đồng tu tại gia, 

bất luận làm nghề nào, bạn đã học Phật thì phải xây dựng một quan niệm 

đúng đắn, mình phục vụ cho xã hội, phục vụ cho chúng sanh, bất luận 

làm nghề gì cũng vì xã hội, vì chúng sanh. Bạn dùng thái độ phục vụ để 

làm việc, bạn sẽ làm được vô cùng hưng vượng, bạn sẽ có thành tựu thù 

thắng, sự nghiệp của bạn càng làm càng phát đạt, càng phát đạt thì phải 

giúp đỡ người khác, càng phải giúp đỡ xã hội. Ðời sống của chính mình 

thì tiết kiệm là tốt, nhất định sẽ khỏe mạnh, sống lâu, không thể hưởng 

phước. Nếu mình giàu có, mỗi ngày đều tẩm bổ, sự tẩm bổ như vậy làm 

cho thân thể của bạn hư hết, thân thể khỏe mạnh thì chẳng cần tẩm bổ, 

một khi tẩm bổ thì sẽ sanh bệnh, càng tẩm bổ thì bệnh càng nhiều, đến 

cuối cùng không có thuốc chữa. 

Chúng ta quán sát cặn kẽ cổ thánh tiên hiền, họ đã làm gương tốt 

cho chúng ta, làm cho chúng ta biết phải học tập như thế nào. Phật pháp 

nói lợi ích thế gian và xuất thế gian thù thắng nhất, to lớn nhất, chẳng gì 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 216

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sánh bằng bố thí, do đó đức Phật xếp Bố Thí vào hàng đầu trong các Bồ 

Tát hạnh. Bồ Tát hạnh có sáu nguyên tắc, trong sáu Ba La Mật thì Bố 

Thí được xếp hàng đầu, trong kinh này cũng đặc biệt nêu lên, giáo huấn 

chúng ta. Trong hết thảy kinh điển Ðại Thừa, nếu bạn lưu ý một chút thì 

sẽ thấy Thế Tôn giảng về Bố Thí nhiều nhất, trong đó có lý chứ chẳng 

phải không, xin xem tiếp kinh văn: 

 Nhĩ thời Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát, thừa Phật oai thần tùng 

 tọa nhi khởi, hồ quỵ hiệp chưởng. 

爾時地藏菩薩摩訶薩。承佛威神從座而起。胡跪合掌

 (Lúc đó Địa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát nương oai thần của Phật, từ 

 chỗ ngồi đứng dậy, quỳ gối chắp tay.) 

 “Nhĩ thời”  là nói về thời gian, đoạn trước Ðịa Tạng Bồ Tát nói rõ  

về  công  đức  lợi  ích  của  sự  niệm  Phật,  là  thời  gian  sau  khi  nói  xong. 

Không những phải hiểu  niệm  Phật  mà  còn  phải biết  cách niệm.  Trong 

đoạn kinh  này  chúng  ta  phải  coi  trọng bốn  chữ   “thừa  Phật  oai  thần” . 

Ðây  là  Bồ  Tát  dạy  cho  người  đời  sau  phải  nên  khiêm  tốn,  phải  kính 

trọng.  Tuy mình đã nhập vào cảnh giới này cũng chẳng dám nói mình 

có khả năng, có thể giảng kinh thuyết pháp cho đại chúng, chỉ nói nhờ 

oai thần của Phật nên mới có thể làm nổi, nếu không có Phật gia trì thì tự 

mình  chẳng  làm  nổi,  có  ý  khiêm  tốn,  kính  trọng,  đây  là  việc  chúng  ta 

phải học tập. 



Phiền não, tập khí của phàm phu trong lục đạo sâu nặng, đức Phật 

dạy chúng ta căn bản phiền não gồm có sáu thứ: Tham-sân-si-mạn, sau 

đó còn có nghi, ác kiến; mạn là kiêu mạn, hết thảy chúng sanh đều có 

đầy đủ tập khí ngạo mạn. Có ai không ngạo mạn đâu? [Ai cũng nói] tôi, 

[đều nghĩ] tôi giỏi hơn người khác, đây chính là tâm ngạo mạn. Chư vị 

đã học Pháp Tướng Duy Thức thì sẽ biết Mạt Na Thức, có bốn thứ phiền 

não  thường  đi  theo,  ngạo  mạn,  cho  dù  nghèo  hèn  đến  cùng  cực,  làm 

người ăn mày, ăn mày là kẻ nghèo hèn bậc nhất trong xã hội, kẻ nghèo 

chẳng có của cải, kẻ hèn chẳng có địa vị, nhưng họ rất ngạo mạn, khi 

thấy người giàu sang đi ngang qua trước mặt liền bĩu môi nói một câu: 

“[Mấy người đó] có tài giỏi gì đâu, chẳng qua chỉ là có mấy đồng tiền 

thối mà thôi”, bạn xem! Cũng vẫn ngạo mạn. Phiền não này không thể 

không đoạn,  nếu không đoạn  thì  sẽ gây  chướng ngại  rất lớn  cho sự tu 

học của chúng ta. 

Chúng ta thấy trong kinh văn, Ðịa Tạng Bồ Tát là người như thế  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 217

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nào, Ngài tự nguyện ở địa vị Ðẳng Giác Bồ Tát, nếu muốn thành Phật thì 

Ngài  đã  thành  Phật  từ  lâu  rồi.  Trong  phẩm  Tựa  chúng  ta  thấy,  có  bao 

nhiêu học trò của Ngài đều đã thành Phật, thầy hiện nay còn làm Bồ Tát. 

Là  Bồ  Tát  thì  phải  giữ  bổn  phận  của  một  vị  Bồ  Tát,  đối  với Phật  vẫn 

khiêm tốn, vẫn nói Ngài  “thừa Phật oai thần gia trì” , đây là việc chúng 

ta nhất định phải học tập. Tự mình có thành tựu hơn nữa, có trí huệ, có 

khả năng hơn nữa cũng không thể kiêu mạn, phải từ nội tâm lưu lộ sự 

khiêm tốn, cung kính thì bạn mới có thể đoạn phiền não. Nếu bạn chẳng 

lưu ý từ việc này, cứ cho rằng mình có tài, người khác chẳng có, hiện 

nay người ta thường nói là “rất đáng kiêu ngạo”, vậy thì hỏng hết. Nói 

đáng kiêu ngạo nghe không hay, [mà phải nói là] đáng đọa lạc, đáng vào 

tam đồ, không phải là có ý này sao? Do đó chúng ta nhất định phải hiểu 

rõ chân tướng sự thật. Ở đâu cũng có thể thấy những kinh văn giống như 

vầy, mỗi lần đọc được phải nâng cao sự giác ngộ của  mình. Chúng ta  

hãy xem Ðịa Tạng Bồ Tát thỉnh pháp: 

 Bạch  Phật  ngôn!  Thế  Tôn,  ngã  quán  nghiệp  đạo  chúng  sanh, 

 giảo  lượng  bố  thí  hữu  khinh  hữu  trọng,  hữu  nhất  sanh  thọ  phước, 

 hữu thập sanh thọ phước, hữu bách sanh thiên sanh thọ đại phước lợi 

 giả. Thị sự vân hà, duy nguyện Thế Tôn vị ngã thuyết chi. 

白佛言。世尊。我觀業道眾生。校量布施有輕有重。

有一生受福。有十生受福。有百生千生受大福利者。是事

云何。唯願世尊為我說之。

 (Bạch  Ðức  Thế  Tôn!  Con  xem  xét  chúng  sanh  trong  nghiệp  đạo, 

 so sánh về sự bố thí thì có nhẹ có nặng. Có người hưởng phước trong 

 một đời; có người hưởng phước trong mười đời; có người hưởng phước 

 lợi lớn trong trăm đời, ngàn đời. Những việc này là như thế nào? Cúi xin 

 Ðức Thế Tôn chỉ dạy cho con rõ.) 



Việc này đâu phải là Ðịa Tạng Bồ Tát không biết? Một người hỏi, 

một  người  đáp  là  để  cho  chúng  ta  nghe,  làm  cho  chúng  ta  giác  ngộ. 

 “Nghiệp đạo chúng sanh”  nghĩa là chúng sanh trong lục đạo, trong lục 

đạo chúng sanh đặc biệt chỉ người và trời, hai nẻo người và trời, trong 

hai nẻo này lại đặc biệt chỉ loài người. Pháp hội này ở cung trời Ðao Lợi, 

trời Dục Giới.  “Giảo lượng bố thí” , giảo lượng là so sánh, cân nhắc; so 

sánh, cân nhắc bố thí có nhẹ có nặng. Sau đó nêu ra thí dụ.  “Hữu nhất 

 sanh  thọ  phước” ,  đây  là  nhẹ.  “Thập  sanh  thọ  phước” ,  thì  nặng  hơn, 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 218

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 “hữu  bách  sanh  thiên  sanh  thọ  đại  phước  lợi  giả” ,  sự  bố  thí  này  rất 

nặng.  Ðó  là  vì  nguyên  nhân  gì?  Chư  Phật  nói  rõ  cho  chúng  ta  biết. 

Thường thường thì bố thí có ba loại: Thí tài vật, thí pháp, thí vô úy. Tài 

nghĩa  là  tài  vật,  trong  tài  vật  có  phân  ra  hai  loại  nội  tài  và  ngoại  tài; 

ngoại tài là những vật ngoài thân; nội tài là nói về thân thể chúng ta. Thí 

dụ chúng ta dùng trí huệ, dùng sức lực, dùng tài khéo léo phục vụ cho xã 

hội đại chúng thì đó gọi là bố thí nội tài. Công đức của bố thí nội tài vượt 

hơn ngoại tài.  Ngày nay đạo tràng này có rất nhiều người phát tâm làm 

việc thiện nguyện, những việc thiện nguyện này đều thuộc về bố thí nội 

tài. 



Như  mỗi  ngày  quý  vị  đều  thấy  rõ  ràng,  phước  báo  của  những 

người ở Cư Sĩ Lâm rất lớn. Có rất nhiều cư sĩ lớn tuổi giúp rửa rau, lặt 

rau,  rửa  chén,  rửa dĩa  trong phòng ăn, họ  làm  việc  rất hết  lòng,  rất  có 

trách nhiệm, làm rất sạch sẽ để cúng dường đại chúng, đây là bố thí nội 

tài. Hình như đời này cuộc sống rất cực khổ nhưng phước báo đời sau sẽ 

không tưởng tượng nổi! Phước báo này  tuyệt đối chẳng thể hưởng hết 

trong một đời. Ðặc biệt là những người đến đây ăn cơm, những người 

đến dùng cơm ở Cư Sĩ Lâm thật là quá nhiều, giả sử trong những người 

đến đây dùng cơm có được vài người vãng sanh thành Phật, bạn nghĩ thử 

coi  phước  báo  của  những  người  ở  Cư  Sĩ  Lâm  bao  lớn!  Họ  đã  cúng 

dường Phật. 



Trong kinh đức Phật dạy chúng ta, dùng một bát cơm cúng dường 

một  vị  Bích  Chi  Phật  sẽ  được  quả  báo  chín  mươi  mốt  kiếp  chẳng  bị 

nghèo khổ, nếu như ở đây cúng dường, nếu ở đây có vài người thực sự 

vãng sanh bất thoái thành Phật, thì phước báo họ được sẽ vượt hơn cúng 

dường Bích Chi Phật. Ðối với những sự lý này, những người thông suốt 

hiểu  rõ  có  thể  nhìn  thấy  được,  còn  phần  đông  người  thường  thì  nhìn 

không ra. Trong Niệm Phật Ðường, đặc biệt là niệm Phật vào ban đêm, 

quý vị niệm Phật ba mươi sáu giờ một tuần, những người làm việc thiện 

nguyện  này  cũng  chẳng  ngủ,  chẳng  nghỉ,  vẫn  có  đầy  đủ  tinh  thần  để 

chăm sóc cho đại chúng, ban đêm cung cấp các món ăn điểm tâm, thức 

uống, chăm sóc rất chu đáo, làm vậy là tu phước to lớn! Cúng dường cả 

nội tài lẫn ngoại tài, đến làm viện thiện nguyện, đến để phục vụ, đó là 

nội tài bố thí, họ còn đem rất nhiều thức ăn đến cho mọi người ăn buổi 

tối, đó là ngoại tài bố thí. Bố thí cả nội lẫn ngoại, đó là tu phước. 



Trong  kinh  đức  Phật  dạy  chúng  ta,  phước  báo  của  tài  thí  chẳng 

bằng  pháp  thí,  công  đức  của  việc  bố  thí  pháp  quá  lớn,  thật  là  rất  lớn! 

Nhưng trong nhà Phật, cả ba loại bố thí tài, pháp, vô úy đều nối liền với 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 219

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nhau, chẳng tách riêng rẽ, đối với người thế gian thì ba thứ bố này tách 

riêng ra, còn trong nhà Phật thì ba thứ bố thí này nhập chung với nhau. 

Trong  tài thí  có pháp  thí,  trong pháp thí có vô úy  thí.  Họ  cúng  dường 

mọi người, bố thí cho mọi người, hằng ngày mọi người ở đây nghiên cứu 

kinh điển, suy nghĩ, niệm Phật, đó là pháp, cho nên sự cúng dường bố thí 

này của họ là đối với pháp. Cúng dường Phật, bố thí pháp, cho nên cả 

hai đều đầy đủ. Sự tu học Phật pháp, khế nhập vào Phật pháp làm cho 

người ta có thể liễu sanh tử, thoát tam giới, đoạn phiền não, thành Phật 

đạo, đây là thí vô úy to lớn, vô cùng thù thắng. 

 “Thọ phước”  tức là việc mà người thế gian chúng ta gọi là hưởng 

phước, đây là việc hết thảy chúng sanh đều mong muốn đạt được, có ai 

không muốn hưởng phước? Những người làm việc thiện nguyện coi việc 

làm  thiện  nguyện  như  sự  hưởng  phước  của  họ,  tu  phước  kết  hợp  với 

hưởng phước, tu phước chính là hưởng phước, hưởng phước chính là tu 

phước, phước báo của họ sẽ kéo dài mãi chẳng dứt, chẳng phải chỉ có 

một đời mà thôi. Một người có thể hưởng phước suốt cả đời đại đa số là 

nhờ đời trước có tu phước, nhưng đời này một khi họ hưởng phước lại 

không chịu tu phước, phước báo đời này hưởng hết thì chẳng còn nữa. 

Nếu phước lớn thì có thể hưởng cả đời, đến lúc chết vẫn còn phước báo; 

nếu phước báo kém một chút thì đến lúc già họ rất đáng thương, phước 

báo hưởng hết, đến lúc già không có người chăm sóc, khổ chẳng nói nổi! 

Ðó là gì? Ðó là bạc phước, những việc này rất nhiều, đều thường bày ra 

trước mặt chúng ta. Nếu người này cả đời chẳng có bệnh khổ, chẳng có 

khổ  lúc  già,  chứng  tỏ  phước  báo  của  họ  rất  tốt,  cả  đời  hưởng  phước. 

Nếu đến lúc họ chết, lúc chết có tướng lành thì họ hưởng phước không 

những chỉ trong một đời mà thôi, đời sau vẫn còn hưởng phước; họ ra đi 

rất an vui, rất tự tại, [lúc chết đầu óc] rất sáng suốt, chẳng mê hoặc, thì 

nhất định đời sau họ sẽ hưởng phước cõi trời, người, phước này chẳng 

phải chỉ có một đời mà thôi. 



Nếu mười đời, trăm đời, ngàn đời [đều hưởng phước] thì nhất định 

họ đã tu đại bố thí cho xã hội, cho hết thảy chúng sanh thì mới có thể 

hưởng phước lớn như vậy. Ðời xưa chúng ta thấy vua chúa, những gia 

đình trọng vọng có thể truyền nhiều đời mà gia đạo chẳng suy, đó là nhờ 

tổ tiên tu phước lớn, cho nên con cháu đời đời đều hưởng chẳng cùng 

tận. Nếu [hưởng phước cả] trăm đời, ngàn đời thì họ đã tạo phước, bố thì 

càng nhiều hơn nữa; [trường hợp] mười đời hưởng phước, chúng ta thấy 

nhiều vua chúa thời xưa, những nhà có tiếng tăm được ghi trong lịch sử. 

Nhưng [những nhà hưởng phước] cả trăm đời, ngàn đời thì sẽ khác, ở 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 220

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Trung Quốc chúng ta chỉ thấy Khổng Lão Phu Tử, đúng là phước lớn cả 

trăm đời. Khổng Tử đã bố thí những gì? Dạy học, dùng tâm chân thành 

giáo  huấn  chúng  sanh,  bạn  hãy  xem  Khổng  Tử  truyền  đến  nay  đã  trải 

qua bảy mươi mấy đời, con cháu của Ngài vẫn còn được người đời nay 

tôn kính. Tôn kính tổ tiên của họ, nghe nói con cháu của Khổng Phu Tử 

được người ta đối đãi một cách đặc biệt, đặc biệt đối đãi lễ độ. Khi ông 

Khổng Ðức Thành đến Mỹ, tiếp nhận sự tiếp đãi [nồng hậu] của người 

Mỹ vì họ nghe nói ông [Khổng Ðức Thành] là con cháu của Khổng Phu 

Tử, đây là [thí dụ cho sự] hưởng phước cả trăm đời. 



Trong nhà Phật, sự bố thí của chư Phật, Bồ Tát đều là phước báo 

lớn lao trăm đời, ngàn đời, vô lượng vô biên, những việc đức Phật tu là 

gì? Ngài cũng tu đại bố thí, bố thí pháp. Sau khi đức Phật Thích Ca thị 

hiện  thành  Phật,  vì  chúng  sanh  giảng  kinh  thuyết  pháp  suốt  bốn  mươi 

chín năm, tu bố thí pháp. Trong pháp thí có tài thí hay không? Có chứ, 

nhưng chẳng có ngoại tài, chỉ có nội tài. Họ cần tinh thần, cần thể lực, 

hao tổn tinh thần, sức lực của họ, đó là tài thí, cho nên có tài thí trong đó. 

Như trong kinh có nói, sau khi bạn khai ngộ, xa lìa lo sợ, điên đảo, vọng 

tưởng, đây là thuộc về vô úy thí. Cả đời thành tâm thành ý chuyên làm 

việc  này,  do  đó  họ  được  phước  báo   “cả  trăm  đời,  ngàn  đời,  hưởng 

 phước to lớn” . Chúng ta phải biết việc này. 



Ðối tượng của việc bố thí, trong kinh Phật gọi là ruộng phước, bố 

thí  là  trồng  phước,  bạn  phải  nhận  ra  cái  nào  là  ruộng  phước,  phải  tìm 

ruộng phước để trồng phước, vậy thì phước của bạn sẽ vô lượng vô biên, 

bạn vĩnh viễn hưởng dùng chẳng cùng tận. Thực sự hiểu rõ đạo lý này 

thì phải nỗ lực sốt sắng mà làm, đừng sợ cực nhọc, cũng đừng sợ mình 

lớn  tuổi,  sức  lực  suy  yếu  muốn  làm  một  chút  chuyện  tốt  cho  xã  hội 

nhưng  không  được!  [Nếu  nghĩ  vậy]  thì  sẽ  không  được,  tại  sao  vậy? 

Trong tâm người đó nghĩ là không được thì đương nhiên sẽ không được. 

Nếu bạn nghĩ là được thì bạn sẽ chẳng suy yếu, nếu bạn cảm thấy không 

được  thì  mỗi  ngày  đều  nghĩ  đến  già,  nghĩ  đến  bệnh,  nghĩ  sức  lực  suy 

yếu, Phật pháp nói tướng chuyển theo tâm thì đương nhiên bạn sẽ suy 

yếu. Nếu bạn có can đảm thực sự giác ngộ, [nghĩ rằng] tôi không già, tôi 

không bệnh, không suy yếu, kết duyên với hết thảy chúng sanh, làm việc 

bố thí lớn lao, vậy thì sẽ được! Không phải là không được, cũng sẽ làm 

được rất viên mãn, chỉ vì bạn có giác ngộ hay không, có chịu phát tâm 

hay không. 



Ngày nay phước điền thực sự, phước điền hạng nhất, phước điền 

thù thắng không chi sánh bằng là gì? Mỗi ngày chúng ta thường nghĩ đến 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 221

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Làng Di Ðà, Niệm Phật Ðường đây là phước điền vô thượng, vì [đó là 

nơi] giúp đỡ hết thảy chúng sanh thành Phật. Tôi hiểu được đạo lý này, 

biết sự thật này, nhưng chẳng có duyên, sức lực của mình chẳng làm nổi 

cho nên chỉ thường nói [về việc này] mà thôi, đã nói hết ba mươi mấy 

năm rồi. Chẳng ngờ ở nơi đây gặp được Bồ Tát Lý Mộc Nguyên, ông ấy 

nghe rõ xong, ông ấy thực sự làm. [Nghe] ông ấy làm, tôi có vui mừng 

không? Không có. Tại sao không có tâm vui mừng? Tôi chỉ nghĩ nghe 

thì nghe tạm vậy thôi, có thực sự làm được hay không thì rất khó nói. 

Nếu tôi vui mừng, nhưng ông ấy làm không nổi, thì không phải tôi sẽ 

thất  vọng  hay  sao?  Do  đó  tôi  không  hy  vọng  nên  cũng  sẽ  không  thất 

vọng; nếu bạn làm thành công thì rất tốt! Còn nếu không thành công, tôi 

vốn chẳng hy vọng [nên sẽ chẳng thất vọng] tâm chúng ta vĩnh viễn giữ 

được bình yên, thanh tịnh. Thế nhưng ông ấy nỗ lực làm hết lòng, chúng 

ta phải giúp ông ấy, giúp cho ông ấy thành tựu. Cho nên chúng tôi thí 

nghiệm  trước,  ở  Cư  Sĩ  Lâm  mở  Niệm  Phật  Ðường  để  thí  nghiệm;  thí 

nghiệm xong làm cho chúng tôi có lòng tin, mọi người đều khởi lòng tin. 

Nếu không thí nghiệm thì bạn sẽ chẳng có lòng tin, thì bạn sẽ rất khó 

làm  cho  được  thành  công.  Nhờ  làm  thí  nghiệm  này,  tuy  thời  gian  thí 

nghiệm chẳng dài, Niệm Phật Ðường tính đến nay được thành lập chưa 

tới ba tháng, trong thời gian ngắn như vậy, làm cho các vị đồng tu từ trên 

xuống dưới, từ những vị Ðổng Sự ở Cư Sĩ Lâm, các vị lãnh đạo đến các 

vị đồng tu mỗi ngày đến niệm Phật, thậm chí các vị đến làm việc thiện 

nguyện, mọi người ai nấy đều tràn đầy lòng tin, thật là chẳng thể nghĩ 

bàn, đây chẳng phải là sức lực của con người mà chính là do Phật lực gia 

trì. 



Do đó tôi thường nói lời tôi nói là lời chân thật, Niệm Phật Ðường 

này có chư Phật trong đó niệm Phật, có Bồ Tát trong đó niệm Phật, còn 

thần hộ pháp thì quá nhiều, không kể hết. Có người nói với tôi, có người 

thấy thần hộ pháp đều đang xếp hàng, đó là thật chứ chẳng giả. Cho nên 

mỗi người bước vào Niệm Phật Ðường đều cảm nhận vô cùng đặc biệt, 

khí phận rất khác biệt, người ngoại quốc gọi là từ trường khác lạ. Sau 

khi bước vào liền sanh tâm hoan hỷ, sanh khởi lòng tin. Thí dụ [nhiều 

người] niệm suốt bốn mươi tám giờ, suốt hai ngày hai đêm không ngủ 

không  nghỉ,  có  nhiều  người  nói  sức  lực  họ  làm  không  nổi,  nhưng  rốt 

cuộc  rồi  cũng  làm  nổi,  niệm  suốt  hai  ngày  hai  đêm  xong  nên  họ  tăng 

trưởng lòng tin, cảm thấy họ cũng khá lắm! Ðây là Phật lực gia trì, thiện 

căn,  phước  đức,  nhân  duyên  của  mình  thành  thục;  kinh  Di  Ðà  có  nói 

 “Chẳng thể dùng ít thiện căn, phước đức, nhân duyên mà được sanh về 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 222

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 cõi ấy” , lại còn được chư Phật Như Lai gia trì, chúng ta phải biết việc 

này.  Chúng  ta  vô  cùng  may  mắn,  lúc  trước  người  tu  hành  nhiều,  đạo 

tràng đúng pháp nhiều, Phật, Bồ Tát chăm lo săn sóc trọn khắp, hiện nay 

không  có,  chỉ  còn  lại  một  nơi,  hết  thảy  Phật,  Bồ  Tát  đều  gia  trì  một 

người, một đạo tràng, việc này chẳng thể nghĩ bàn. Do đó nhất định phải 

tự mình phát tâm, phải tự mình có lòng tin, làm đúng như lý như pháp, 

đúng như lời nhà Phật thường nói tâm tưởng sự thành, hết thảy pháp đều 

do  tâm  tưởng  sanh  ra,  chỉ  cần  những  gì  bạn  làm  là  lợi  ích  chân  thật. 

Mục  đích  chúng  ta  là  mong  cầu  chánh  pháp  trụ  thế  lâu  dài,  hết  thảy 

chúng sanh đều có thể đạt được lợi ích chân thật, thì chúng ta sẽ vui vẻ 

hy sinh, vui vẻ cống hiến. 



Có  một  số đồng  tu  rất quan tâm  cho tôi và nói  “Pháp sư  đã  lớn 

tuổi rồi, mỗi ngày đều phải giảng kinh, ngày nào cũng không nghỉ ngơi, 

mệt cho thầy quá”. Tôi rất cám ơn sự quan tâm của những người này, họ 

khuyên tôi giảm bớt thời gian giảng kinh, mỗi ngày giảng một tiếng rưỡi 

thôi, đừng giảng hết hai tiếng, mỗi tuần giảng nhiều nhất là năm ngày, 

nghỉ ngơi hai ngày, đó là ý tốt, tôi rất cảm ơn. Nhưng bạn phải biết, nếu 

chúng ta giảm bớt thời gian giảng kinh nửa giờ, sợ rằng giảng bộ kinh 

Hoa Nghiêm này phải mất mười lăm năm, hiện nay tôi nghĩ mười năm 

chưa chắc đã giảng xong, nếu còn giảm bớt nửa tiếng thì sợ là phải kéo 

dài hai mươi năm, vậy thì sao được! Nói ra thì nghe hay lắm, mọi người 

đều vô lượng thọ, nhưng cũng hy vọng giảng xong bộ kinh này sớm hơn, 

mau hoàn thành viên mãn. Hiện nay mỗi ngày tôi giảng hai tiếng đồng 

hồ chẳng cảm thấy mệt, giảng được rất hoan hỷ, do đó trong tình trạng 

trước mắt hiện nay vẫn còn được! Có thể duy trì, chẳng cần phải giảm 

bớt  thời  gian.  Ngạn  ngữ  thế  gian  cũng  thường  nói  “Khi  người  gặp 

chuyện vui thì tinh thần hăng hái”, giảng kinh là chuyện vui, chuyện tốt, 

chẳng phải  là  chuyện  cực  nhọc.  Phần đông người ta  cho  rằng  dạy  học 

trong trường là một chuyện cực khổ, đó có thể là chuyện cực khổ, nhưng 

giảng kinh là một chuyện vui sướng, chẳng giống như chuyện dạy học 

trong  trường,  đây  là  một  chuyện  vô  cùng  vui  sướng.  Nếu  giảm  bớt 

chuyện làm vui sướng này, tôi nghĩ ai cũng chẳng mong muốn, giảm bớt 

chuyện cực khổ thì được, chứ đừng giảm bớt chuyện vui sướng. 



Ðây là nói rõ phước điền, phước điền chân thật là đem lại lợi ích 

cho chúng sanh. Lúc trước tôi khuyên người ta tu phước đều là khuyên 

người  ta phát tâm  lưu  truyền  Phật  pháp. Phương pháp  lưu  truyền  Phật 

pháp là in kinh, thời quá khứ chỉ có in kinh bố thí, in kinh bố thí có đầy 

đủ ba thứ tài, pháp, vô úy thí, đây là việc tốt. Kế đó tôi thường khuyên 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 223

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

người ta chăm sóc cho người bệnh khổ, một số người bệnh, những người 

có đời sống rất cực khổ, chúng ta bố thí cho họ, cho họ thuốc men, cứu 

tế người nghèo khổ. Thứ ba là tôi khuyên người ta phóng sanh, phóng 

sanh là vô úy thí. Ðây là những việc mà nhiều năm nay tôi giảng kinh 

thuyết  pháp  khuyên  nhắc  chư  vị,  đây  thực  sự  là  phước  điền,  tuyệt  đối 

chẳng có lỗi lầm, tệ đoan. Tôi chẳng khuyên người ta xây đạo tràng, xây 

đạo tràng chưa chắc đã là phước điền thực sự, nếu [người ở] đạo tràng ấy 

chẳng tu học, chẳng hoằng dương chánh pháp thì phước điền ấy là giả, 

chứ chẳng phải thật, chúng ta trồng phước [ở những nơi] này là bị lầm 

rồi.  Ðạo  tràng  chánh  pháp  chẳng  dễ  gặp,  vô  cùng  khó  khăn  mới  gặp 

được, thực sự là có thể gặp chứ chẳng thể mong cầu, một khi gặp được 

đạo tràng [hoằng dương] chánh pháp chúng ta phải dốc sức để tu bố thí 

cúng dường, bố thí cúng dường nhất định phải đúng như pháp. 



Gần  đây  cư  sĩ  Lý  tìm  được  một  miếng đất, chúng tôi  muốn xây 

Làng Di Ðà ở đó. Ông ấy đến hỏi tôi: “Cần phải xây theo lối cung điện 

vua chúa hay không?” Tôi trả lời: “Không cần, xây theo lối cung điện 

tốn rất nhiều tiền, chưa chắc có thể thích hợp”. Tôi nói “Chúng ta xây 

theo  kiến  trúc  hiện  đại,  bỏ  hình  tượng  chùa  miếu,  chúng  ta  đề  xướng 

giáo dục Phật giáo, nên dùng kiến trúc hiện đại”. Hôm qua họ đem họa 

đồ lại cho tôi coi, Niệm Phật Ðường có hình tròn, trên đỉnh còn có một 

tượng Phật, tôi kêu ông đừng làm tượng Phật, đừng để tượng Phật ở đó 

phơi nắng, phơi  mưa, như vậy không cung kính, đừng làm tượng Phật 

như vậy. Dùng kiến trúc hiện đại, tốn ít tiền, sử dụng thích hợp mới quan 

trọng.  Cốt  yếu  là  mong  thành  tựu  cho  công  phu  niệm  Phật  của  mọi 


người, hy vọng những người đến đây niệm Phật có thể được công phu 

thành phiến, được nhất tâm bất loạn. Ðược công phu thành phiến thì nhất 

định  vãng  sanh,  như  vậy  mới  thực  sự  là  phước  điền,  phước  điền  chân 

thật. Phần trường học chúng tôi tiếp nhận, sửa sang một chút thì có thể 

làm  Phật  Học  Viện,  giải  hành  tương  ứng,  điểm  này  rất  quan  trọng! 

Người niệm Phật mỗi ngày phải nghe kinh, nếu không nghe giảng kinh 

thì niệm Phật ba ngày liền giải đãi, nghe giảng kinh là mỗi ngày khuyên 

nhắc, mỗi ngày khích lệ họ, chúng ta ở đó giúp họ không thoái chuyển. 

Mỗi ngày giảng kinh là vì việc này, giúp họ dũng mãnh tinh tấn. 

Ðây là phước điền chân thật, chúng tôi nhìn thấy vô cùng rõ ràng, 

rành rẽ, một xu cũng không thể lãng phí thì mới thành tựu được tấm lòng 

bố thí của thí chủ, không thể lãng phí [đồng tiền ấy]. Nhà Phật thường 

nói “trước cửa địa ngục nhiều tăng sĩ”, ai đọa địa ngục? Người xuất gia 

đọa  địa  ngục.  Tại  sao  lại  đọa  địa  ngục?  Vì  chẳng  biết  tiết  kiệm,  cung 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 224

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

kính, lãng phí đồng tiền của thí chủ, trong đó tạo rất nhiều tội nghiệp, 

chính  bạn  tu  trì  có  công  phu  gì?  Bạn  được  nhất  tâm  hay  chưa?  Ðược 

công  phu  thành  phiến  chưa?  Nếu  chưa,  nói  một  cách  khác,  [sanh  đến 

được] Tây Phương Cực Lạc thế giới [hay không] vẫn còn là một dấu hỏi, 

bạn  chưa  chắc  có  thể  sanh  được.  Nếu  bạn  không  được  vãng  sanh,  thì 

những sự thọ dụng này, đây là việc mà nhà Phật thường nói: 

 “Một hạt gạo của thí chủ, lớn như núi Tu Di, 

  

 Ðời này không liễu đạo, đội lông sừng mà trả” 



Do đó nhất định phải biết tiết kiệm, tu phước, tiếc phước, [việc gì] 

có thể tiết kiệm thì nhất định phải tiết kiệm, cần dùng thì phải dùng, cần 

dùng thì tuyệt đối không thể hà tiện. 



Hiện  nay  việc  bố  thí,  trừ  việc  in  kinh  ra,  phạm  vi  của  sự  bố  thí 

pháp rộng hơn lúc trước rất nhiều. Hiện nay chúng ta có băng thâu âm, 

có  băng  thâu  hình,  có  CD,  thậm  chí  hiện  nay  chúng  ta  còn  lợi  dụng 

truyền  hình  vệ  tinh,  lợi  dụng  màng  lưới  điện  toán  quốc  tế,  tất  cả  đều 

thuộc về bố thí pháp. Rất nhiều người làm công việc này, họ dùng nội tài 

và ngoại  tài tu  công đức  bố thí  chân thật,  phạm  vi  [của việc  thí pháp] 

hiện nay của chúng ta rộng lớn hơn lúc trước rất nhiều. Tối hôm qua có 

bạn đồng tu đến nói với tôi, hiện nay chúng ta ở đây làm CD, số lượng 

rất  lớn,  các  nơi  trên  khắp  thế  giới  đều  xin  chúng  tôi,  chúng  tôi  nhờ 

những xưởng khác làm giùm, giá tiền rất rẻ, mỗi dĩa tốn một đồng rưỡi. 

Họ nói với tôi, nếu tự mình lập ra xưởng, tự mình sản xuất thì tiền vốn 

mỗi  dĩa  chỉ  có  nửa  đồng;  nói  cách  khác,  lúc  trước  chúng  ta  tặng  cho 

người ta một dĩa CD thì hiện nay chúng ta có thể tặng cho người ta ba 

dĩa. Tôi nói chuyện này rất tốt, tôi tán thành, đợi cư sĩ Lý trở về, chúng 

ta  sẽ  nghiên  cứu  việc  tự  lập xưởng để làm  CD.  Tu  phước như  vậy  thì 

trăm đời, ngàn đời sẽ được phước lớn, chỉ cần người thực sự hiểu rõ đạo 

lý nhà  Phật, hiểu  rõ chân  tướng  sự  thật  thì  mới  biết tự  mình tu phước 

như thế nào, làm sao mới có phước lợi to lớn. 

 “Phước lợi to lớn”  nói ở đây chẳng phải là phước lợi ở cõi trời, 

người, phước lợi cõi trời, người chẳng lớn; vãng sanh đến Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  thành  Phật  thành  Bồ  Tát  thì  phước  lợi  ấy  mới  lớn. 

Phước lợi của chúng sanh trong lục đạo, các bạn đã đọc kinh Vô Lượng 

Thọ, phước lợi của chúng sanh trong lục đạo lớn nhất là Ðại Phạm thiên 

vương, nếu so sánh Ðại Phạm thiên vương với người Hạ Hạ phẩm vãng 

sanh  cõi  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư  của  Cực  Lạc  thế  giới  thì  còn  thua  xa. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 225

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phước báo của người ở Tây Phương Cực Lạc thế giới ví như Ðại Phạm 

thiên vương, còn phước của Ðại Phạm thiên vương ví như người nghèo 

ở thế gian chúng ta, không thế nào so sánh được, [phước của người vãng 

sanh  cõi  Cực  Lạc]  mới  thực  sự  là  đại  phước  lợi.  Chúng  ta  chịu  giúp 

người khác thành  Phật thì  chúng ta nắm  chắc  sự thành  Phật  của  chính 

mình. Thực sự giúp đỡ người khác thành Phật thì nhất định phải tạo ra 

tăng thượng duyên cho mọi người. Chúng ta biết những người niệm Phật 

này có thiện căn, có phước đức, thiếu nhân duyên, cho dù có thiện căn, 

phước đức, nhưng thiếu nhân duyên thì đời này vẫn không thể thành tựu. 

Họ ở nhà niệm Phật, họ ở các đạo tràng khác niệm Phật, bị khuấy nhiễu, 

tâm  chẳng  thể  định  được.  Chúng  tôi  thường  nghe  đồng  tu  nói,  ở  nhà 

niệm Phật, con cháu trong nhà thường lại phá phách, bạn bè thường gọi 

điện thoại lại khuấy nhiễu nên tâm chẳng yên định được. Khi chúng ta có 

một  Niệm  Phật  Ðường,  trong  đó  không  có  điện  thoại,  chẳng  gắn  điện 

thoại,  trong  các phòng nghỉ  ngơi  hoàn  toàn  không  có điện thoại,  được 

vậy thì tâm bạn sẽ định, chẳng có ai đến tìm bạn, chẳng bị khuấy nhiễu. 

Ðây là việc chúng ta cung cấp nhân duyên và hoàn cảnh cho họ tu học. 



Cư  sĩ  Lý  rất  gan  dạ,  tôi  rất  khâm  phục  ông  ta;  tương  lai  những 

người cư trú ở Làng Di Ðà khỏi phải trả một đồng nào cả, [nhưng cần 

phải có] điều kiện gì? Chịu niệm Phật, chỉ cần một điều kiện này, nam 

nữ già trẻ gì cũng được, chỉ cần chịu niệm Phật thì bạn có thể trú ở đó, 

Làng Di Ðà sẽ cúng dường bạn cả đời mãi cho đến khi bạn vãng sanh. 

Ngày nay trên thế giới có bao nhiêu chánh phủ làm sự nghiệp phước lợi 

đều chẳng sánh bằng Làng Di Ðà. Những viện dưỡng lão, chỗ về hưu ở 

ngoại quốc tuy là làm được rất tốt, vẫn còn rất nhiều hạn chế, thủ tục còn 

rất  phiền  phức.  Tương  lai  thủ  tục  xin  ở  Làng  Di  Dà  chỉ  cần  một  điều 

kiện bạn chịu niệm Phật thì bạn sẽ được nhận. Người ngoại quốc chỉ cần 

có được quyền cư trú hợp pháp ở Tân Gia Ba thì sẽ được nuôi cả đời, 

bạn không cần phải bận tâm gì hết, [Làng Di Ðà sẽ] cúng dường hết tất 

cả quần áo, nơi ăn chốn ở. Cư sĩ Lý muốn thiết kế đồng phục, đến trú ở 

Làng Di Ðà thì phải thay đổi đồng phục của Làng Di Ðà, quần áo cũ của 

bạn đều không dùng nữa, tứ sự cúng dường trong đời sống đều được lo 

lắng đầy đủ, đây là đại bố thí! Tiền từ đâu tới? Vẫn chưa biết. Cư sĩ Lý 

có lòng tin, chúng ta không có phước báo, đức Phật A Di Ðà có phước 

báo, chúng ta làm công cho đức Phật A Di Ðà thì đương nhiên Ngài sẽ 

chăm sóc, lòng tin được xây dựng từ chỗ này. Phật có phước báo, chúng 

ta phục vụ thay thế A Di Ðà Phật, ông chủ ở phía sau ủng hộ là đức Phật 

A Di Ðà, cho nên cần gì phải sợ? Cứ vững tâm mà làm, dốc hết tâm sức 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 226

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

để làm, nhất định sẽ thành công, chắc chắn làm được viên mãn. Ðặc biệt 

là khoảng thời gian gần đây ở Cư Sĩ Lâm, chúng ta thấy càng bố thí thì 

càng có nhiều, chẳng phải là bố thí sẽ giảm bớt, bố thí sẽ thiếu thốn, mà 

là  càng  bố  thí  thì  có  càng  nhiều,  việc  này  đem  lại  lòng  tin  to  lớn  cho 

chúng ta. Do đó nhất định phải nhận biết phước điền một cách rõ ràng, 

đó là phước điền chân thật, phước điền này chắc chắn được chư Phật, Bồ 

Tát hộ niệm, long thiên thiện thần gia trì, che chở. 



Hiện nay đạo tràng này, cư sĩ Lý nói với tôi rất rõ ràng, chúng tôi 

làm một đạo tràng gương mẫu cho thế gian, làm một khuôn mẫu. Sau khi 

làm được thành công, hy vọng mọi người từ khắp nơi đến đây tham học, 

cho nên nơi đây hoan nghênh người niệm Phật từ mọi nơi trên thế giới 

đến đây niệm Phật, thông thường khi đến đây thì hải quan Tân Gia Ba sẽ 

cho bạn một tháng đến ba tháng, bạn có thể tạm trú ở đây một thời gian 

để niệm Phật, [sau đó] đem kinh nghiệm và cách làm ở nơi đây mang về 

[chỗ ở của mình]. Hy vọng tương lai khắp nơi trên toàn thế giới đều có 

những Niệm Phật Ðường như vậy, đều xây dựng Làng Di Ðà giống như 

vậy,  đích thật  có  thể  tiêu  trừ tai nạn  cho xã  hội,  cho  thế gian,  cho hết 

thảy chúng sanh, đem lại ổn định, hòa bình, hưng vượng. Cho nên sự bố 

thí này, sự tu phước này thực sự là trăm đời, ngàn đời được đại phước 

lợi.  Chúng ta vô cùng may mắn gặp được duyên này, chúng ta tu một 

chút  tùy  hỷ  công  đức,  sự  tùy  hỷ  công  đức  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn! 

Chúng ta có thể quý tiếc duyên này thì đời này chúng ta sẽ chẳng luống 

uổng, đời này sẽ rất có ý nghĩa, có giá trị. 



Phật  Học  Viện phải tổ  chức,  thâu nhận học  sinh,  mở  rộng,  cách 

suy  nghĩ  này  đúng  đắn,  vì  tương  lai  những  nơi  khác  xây  làng  Di  Ðà, 

nhân lực của chúng ta chẳng đủ, nhất định phải đào tạo rất nhiều nhân 

tài, giúp các nơi xây dựng làng Di Ðà, đẩy mạnh sự hoằng dương Tịnh 

Tông. Cho nên việc thâu nhận học sinh, cư sĩ Lý thương lượng với tôi 

rằng  không  hạn  chế  người  Trung  Quốc,  các  người  tại  gia,  xuất  gia  ở 

khắp nơi trên thế giới đều được thâu nhận. Ðạo tràng chánh pháp do cư 

sĩ chủ trì rất nhiều, Cư Sĩ Lâm ở đây là do cư sĩ chủ trì, Tịnh Tông Học 

Hội ở đây cũng do cư sĩ chủ trì. Lúc trước khi tôi thân cận lão cư sĩ Lý 

Bỉnh  Nam,  Phật  Giáo  Liên  Xã  Ðài  Trung,  Thư  Viện  Từ  Quang  ở  Ðài 

Trung đều do cư sĩ chủ trì, do đó chúng ta đừng có tâm phân biệt, muôn 

vàn không thể cho rằng người xuất gia cao hơn người tại gia, vậy là sai 

rồi. Cao thấp là phải coi công phu tu hành của bạn cao thấp, chẳng ở tại 

hình tướng, điểm này chúng ta phải hiểu rõ. 



Việc này vào năm đầu Dân Quốc, trong lời giáo huấn của đại sư  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 35

 227

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Âu Dương Cánh Vô ở Học Viện Chi Na có một bài rất dài lập đi lập lại  

lời dạy về việc này, thường thường người xuất gia tự cao tự đại đến cuối 

cùng  lại  phải  đọa  lạc,  tạo  rất  nhiều  tội  nghiệp,  người  tại  gia  thường 

khiêm  tốn  trái  lại  có  thể  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ  bất  thoái  thành  Phật,  rất 

đáng cho chúng ta cảnh giác. Đại sư Âu Dương đặc biệt nhấn mạnh một 

câu “Phật pháp là sư đạo”, Ngài nói “Phật giáo chẳng phải là tôn giáo, 

chẳng phải là triết học, là việc mà đời nay vô cùng cần thiết”, Ngài nói 

Phật  pháp  là  sư  đạo,  trong  sư  đạo  thì  thầy  giáo  lớn  nhất,  đặc  biệt  đề 

xướng tôn sư trọng đạo. Thầy giáo có người tại gia, người tại gia là thầy 

của tôi, tôi học theo thầy, thầy là người lớn nhất. Tuyệt đối không thể 

nói tôi có thân phận xuất gia, thầy là thân phận tại gia, tôi phải lớn hơn 

thầy, vậy là sai rồi. Cư sĩ tại gia là thầy của chúng ta, chúng ta cũng gọi 

thầy là hòa thượng, hòa thượng là tiếng Phạn, ý nghĩa là thân giáo sư, 

pháp của tôi là do thầy truyền cho tôi, là do thầy dạy tôi, người này là 

thân giáo sư của tôi, thân giáo sư gọi là hòa thượng. Hòa thượng chẳng 

phân biệt nam nữ, già trẻ, chẳng phân biệt tại gia, xuất gia. A-xà-lê là 

thân phận thầy giáo, ngôn hạnh của Ngài có thể làm gương mẫu cho tôi, 

tôi  phải  nên  học  theo  Ngài,  cho  nên  A-xà-lê  cũng  không  phân  tại  gia, 

xuất gia. Hiện nay rất nhiều Mật Tông Thượng Sư A-xà-lê là người tại 

gia, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chính là một vị Mật Tông A-xà-lê, người xuất 

gia tu học theo Ngài cũng phải đảnh lễ ba lạy, nhiễu quanh bên phải ba 

vòng. Lúc đức Phật còn tại thế, cư sĩ Duy Ma là người tại gia, khi Xá 

Lợi Phất, Mục Kiền Liên gặp cư sĩ Duy Ma hành lễ chẳng khác khi gặp 

Thế Tôn, cũng là đảnh lễ ba lạy, nhiễu quanh bên phải ba vòng, hành lễ 

thầy  trò,  chẳng  coi  người  đó  là  người  tại  gia.  Chúng  ta  phải  đổi  quan 

niệm này trở lại, trong Phật pháp thì thầy giáo là hạng nhất, thậm chí là 

nữ cư sĩ tại gia, họ giảng kinh thuyết pháp, họ dạy học, chúng ta cũng 

phải coi họ là Phật vậy, chẳng được có một tơ hào phân biệt, không thể 

có tâm khinh mạn, như vậy thì chúng ta mới có thể thành tựu. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 36 (Số 14-32-36) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang ba, xin xem kinh văn: 

 Nhĩ thời Phật cáo Ðịa Tạng Bồ Tát: “Ngô kim ư Ðao Lợi thiên 

 cung  nhất  thiết  chúng  hội,  thuyết  Diêm  Phù  Ðề  bố  thí,  giảo  lượng 

 công đức khinh trọng, nhữ đương đế thính, ngô vị nhữ thuyết”. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 228

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

爾時佛告地藏菩薩。吾今於忉利天宮一切眾會。說閻

浮提布施。校量功德輕重。汝當諦聽。吾為汝說。

 (Bấy giờ, Ðức Phật bảo Bồ Tát Ðịa Tạng rằng: “Nay Ta ở trong 

 toàn thể chúng hội nơi cung trời Ðao Lợi này, giảng về sự so sánh công 

 đức khinh trọng của việc bố thí ở Diêm Phù Ðề. Ông phải lắng nghe, Ta 

 sẽ vì ông mà nói”.) 



Ðoạn  trước  có  nói  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  thỉnh  giáo  đức  Thế  Tôn, 

chúng sanh trong lục đạo tu phước, tu phước chẳng giống nhau, quả báo 

cũng  chẳng giống  nhau,  xin đức  Phật giảng  rõ  chân  tướng  sự  thật  này 

cho  chúng  ta  biết,  đoạn  kinh này  là lời Thế  Tôn giảng giải. Chữ   “Nhĩ 

 thời”  trong kinh văn là lúc Ðịa Tạng Bồ Tát thưa hỏi về việc này. Thế 

Tôn nói với Địa Tạng Bồ Tát,  “ngô”  là lời đức Phật tự xưng, hôm nay 

tại cung trời Ðao Lợi, trong tất cả chúng hội,  “nhất thiết chúng hội”  bao

gồm đại chúng trong mười pháp giới, hội này vô cùng thù thắng, hy hữu. 

Trong phẩm Tự chúng ta đã thấy mười phương hết thảy chư Phật Như 

Lai,  chư  đại  Bồ  Tát,  đương  nhiên  trong đó  bao gồm  chúng sanh  trong 

chín pháp giới, do  đó  trong hội này  trên thực tế  cùng với hải  hội  Hoa 

Nghiêm chẳng hai chẳng khác, bất quá hội này là mở tại cung trời Ðao 

Lợi, kỳ thật đã phá vỡ thời gian và không gian. Chúng ta nhìn thấy lục 

đạo chúng sanh trong tận hư không, trọn khắp pháp giới tham dự pháp 

hội này, cũng giống như tình huống trong kinh Hoa Nghiêm, đều là chư 

Phật,  Bồ  Tát  ứng  hóa  trong  lục  đạo,  ứng  hóa  trong  ác  đạo,  dùng  thân 

phận  của  những  quỷ  vương  này  tham  dự  đại  hội,  do  đó  hết  thảy  đại 

chúng  trong  hội  vô  cùng  hy  hữu.  “Thuyết  Diêm  Phù  Ðề  bố  thí,  giảo 

 lượng công đức khinh trọng” , đây là đáp ứng lời thỉnh cầu của Ðịa Tạng 

Bồ Tát, Diêm Phù Ðề tức là địa cầu của chúng ta, những người trên địa 

cầu tu phước được quả báo nặng nhẹ. Hai câu cuối cùng này đặc biệt căn 

dặn Ðịa Tạng Bồ Tát, trên thực tế là dặn dò mọi người chúng ta,  “nhữ 

 đương đế thính” , đế thính là nghe cho kỹ,  “ngô vị nhữ thuyết” , sau đó là 

Thế Tôn thuyết pháp cho chúng ta. Xin xem kinh văn: 

 Ðịa Tạng bạch Phật ngôn: “Ngã nghi thị sự, nguyện nhạo dục 

 văn”. 

地藏白佛言。我疑是事。願樂欲聞。

 (Bồ Tát Ðịa Tạng bạch Phật rằng: “Con đang hoài nghi việc ấy, 

 nên rất muốn được nghe”.) 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 229

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Thật ra nói Ðịa Tạng Bồ Tát hoàn toàn là thay thế chúng ta, Ngài 

nói  “Ðối với sự việc này con rất hoài nghi, vô cùng hoan hỷ mong Thế 

 Tôn  vì  chúng  con  mà  giảng  chân  tướng  sự  thật  này” .  Pháp  sư  Thanh 

Liên trong chú giải đã nói với chúng ta vài câu, những câu này đều là 

tình  hình  trong  đời  sống  hiện  thật,  chúng  ta  hãy  đọc  phần  chú  giải 

 “Những người ở Diêm Phù Ðề có thể bố thí, nhất định sẽ sanh lên trời” . 

Thực  sự  tu  bố  thí,  bố  thí  đúng  lý  đúng  pháp,  bố  thí  là  phước,  khi  tu 

phước có phước báo lớn thì kẻ ấy sanh lên trời để hưởng phước. Cho nên 

Thế Tôn giảng về công đức khinh trọng của việc bố thí ở tại cõi trời, tại 

sao không nói ở cõi người mà nói ở cõi trời? Ðây là chỉ rõ ý nghĩa này 

cho chúng ta. Nói  “hãy  lắng  nghe,  nghiệp  của  sự  bố  thí  là  nguồn  gốc 

 của  các  hạnh” ,  hai  câu  này  là  cương  lãnh,  nói  tổng  quát.  “Tài  vật  vô 

thường, năm nhà52 tranh đoạt, kẻ phàm ngu keo kiệt, chẳng có tâm xả”, 

đây là nói về tình trạng của con người trong thế gian, xã hội trước mắt 

càng nhiều hơn nữa, chẳng từ chối bất cứ thủ đoạn gì để cướp lấy tài vật, 

làm vậy sẽ tạo tội nghiệp. “Làm cho vợ con dòm chừng nhau”, đây là gia 

đình bất hòa, “anh em bất hòa, quyến thuộc trái ngược xa lìa, bạn thân 

tách lìa”, đây đều là những tình trạng hiện thực trong xã hội chúng ta. 

Rốt cuộc là do nguyên nhân gì tạo thành? Hiện nay tình trạng này quá 

bình thường, quá nhiều rồi. Ở Trung Quốc, ở ngoại quốc hầu như những 

gì sáu căn chúng ta tiếp xúc đến đều là cảnh giới này, chúng ta phải hiểu 

nghiệp nhân quả báo này, vậy thì phải lắng nghe lời khai thị sau đây của 

Thế Tôn. Xin xem kinh văn: 

 Phật cáo Ðịa Tạng Bồ Tát: “Nam Diêm Phù Ðề hữu chư quốc 

 vương,  tể  phụ  đại  thần,  đại  trưởng  giả,  đại  Sát  Lợi,  đại  Bà  La  Môn 

 đẳng. 

佛告地藏菩薩。南閻浮提有諸國王。宰輔大臣。大長

者。大剎利。大婆羅門等。

 (Ðức Phật bảo Bồ Tát Ðịa Tạng rằng: “Ở cõi Nam Diêm Phù Ðề, 

 có các Quốc Vương, hàng Tể Phụ, Ðại Thần, Ðại Trưởng Giả, Ðại Sát 

 Lợi, Ðại Bà La Môn v.v...) 

Những người này đều là những người có địa vị, có tài sản, có thể 

bố thí trong xã hội. 

52 năm nhà: Vua, giặc cướp, lửa, nước, và kẻ ác. (năm thứ này có thể đoạt mất tài sản 

của ta bất cứ lúc nào). 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 230

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Nhược ngộ tối hạ bần cùng, nãi chí lung tàn âm á, lung si vô  

 mục, như thị chủng chủng bất hoàn cụ giả. 

若遇最下貧窮。乃至癃殘瘖瘂。聾癡無目。如是種種

不完具者。

 (Gặp những kẻ bần cùng thấp kém nhất, cả đến những kẻ gù lưng, 

 tàn phế, ngọng, câm, điếc, ngu si, không mắt, những người không được 

 vẹn toàn như thế;) 

Ðây  là  những  đối  tượng  được  bố  thí.  Trong  Phật  pháp  gọi  là 

phước điền (ruộng phước), phước điền có ba loại, loại này là “bi điền”, 

là  những  người  đáng  thương  nhất  trong  thế  gian.  Những  người  này 

chẳng tu phước trong đời trước, tuy được thân người, cuộc sống vô cùng 

khốn  khổ,  những  người  có  khả  năng  như  chúng  ta  nhìn  thấy  những 

chúng sanh này phải nên dùng tâm đại từ bi tận tâm tận lực để giúp đỡ 

họ. Nghiệp nhân quả báo, pháp sư Thanh Liên cũng có đề cập sơ lược 

trong chú giải. Câu cuối cùng thầy trích dẫn lời trong kinh  “Muốn biết 

 nhân đời trước, những gì đời này thọ nhận chính là nó. Muốn biết quả 

 đời sau, những gì đời này làm chính là nó.”  (Quý vị coi trong chú giải 

có  ghi  “quả  đời sau”  không,  sửa lại thành  “Muốn  biết  nhân  đời  trước, 

những gì đời này thọ nhận chính là nó. Muốn biết quả đời sau, những gì 

đời này làm chính là nó.” mới đúng. Ở đây có một chữ sai, phải sửa lại). 

Phước báo cũng giống như bóng, như tiếng vang, không thể không biết. 

Trồng phước thì được phước như bóng theo hình, phải hiểu đạo lý này. 

Sau đó là lời Thế Tôn dạy chúng ta, phải dùng tâm niệm, thái độ như thế 

nào để tu bố thí. 

 Thị đại quốc vương đẳng. 

是大國王等。

 (Khi các Ðại Quốc Vương đó.) 

Chữ  “đẳng” , phía trước đã nói về tể tướng, đại thần, trưởng giả, 

Sát Lợi, Bà La Môn, tức là nói về những người trong xã hội có địa vị, có 

của cải, có khả năng nên tu bố thí. Trong kinh đức Phật thường nói có 

phước báo thì nên chia sẻ với hết thảy chúng sanh, phước báo ấy sẽ lớn, 

phước báo đó sẽ vĩnh viễn hưởng chẳng hết. Nếu tham lam, keo kiệt chỉ 

dành riêng mình hưởng thụ, cho dù phước báo của bạn rất lớn, đời này 

bạn thọ dụng hết rồi thì đời sau sẽ chẳng còn phước nữa. Nếu chẳng có 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 231

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phước báo thì họ sẽ đi đâu? Chúng ta hiểu rất rõ ràng, rất rành rẽ, nếu 

không đi đến ác đạo, ở cõi người cũng sẽ nghèo hèn, các căn chẳng đầy 

đủ, cũng sẽ phải đọa lạc vào tầng lớp này. Do đó chúng ta hiểu đạo lý, 

hiểu chân tướng sự thật này thì phải nên tu phước. Người giàu sang có 

thể  tu  phước,  người  nghèo  hèn  cũng  có  thể  tu  phước,  vả  lại  tương  lai 

được quả báo cũng sẽ bình đẳng, chỉ cần tận tâm tận lực tu phước thì sẽ 

viên mãn. 

 Dục bố thí thời. 

欲布施時。

 (Lúc muốn bố thí.) 



Lúc  bố  thí,  nói  thật  ra  nói  bố  thí  là  hết  thảy  thời,  hết  thảy  nơi, 

không thể gián đoạn, quan trọng là bạn dùng tâm gì để giúp đỡ người ta. 

 Nhược năng cụ đại từ bi, hạ tâm hàm tiếu, thân thủ biến bố thí, 

 hoặc sử nhân thí, nhuyễn ngôn úy dụ. 

若能具大慈悲。下心含笑。親手遍布施。或使人施。

軟言慰喻。

 (Nếu  có  thể  đủ  lòng  đại  từ  bi,  mỉm  cười  hạ  mình,  tự  tay  bố  thí 

 cùng khắp hoặc sai bảo người khác bố thí, lại dùng lời ôn hòa, dịu dàng 

 an ủi;) 

Sự bố thí này thù thắng nhất, có tâm từ bi thực sự.  “Ðại từ bi”  là

tâm bình đẳng, tâm thanh tịnh, chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, 

đối với hết thảy chúng sanh đều có tâm yêu mến giống nhau, vậy gọi là 

đại từ bi.  “Hạ tâm”  là khiêm hư, tôn trọng người, chẳng có tập khí ngạo 

mạn, càng không thể có thái độ ngạo mạn.  “Mỉm cười hạ mình, tự tay bố 

 thí cùng khắp, đích thân làm việc này” . Nếu lúc nhân duyên chẳng đầy 

đủ, tự mình chẳng có cách đích thân đến chỗ đó để bố thí, vậy thì phải 

phái người đi, phái người đi thay mình, phái người đi cũng phải chỉ họ 

tâm niệm và thái độ khi bố thí,  “dùng lời dịu dàng, ôn hòa an ủi” , dùng

sắc mặt hòa nhã, lời nói trìu mến để an ủi những người mà mình bố thí, 

giúp đỡ. Họ đều đang sinh sống trong hoàn cảnh khốn khổ, mình phải an 

ủi họ. 

 Thị quốc vương đẳng,  sở hoạch phước  lợi,  như  bố thí  bách  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 232

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Hằng hà sa Phật công đức chi lợi. 

是國王等。所獲福利。如布施百恒河沙佛功德之利。

 (Thì  các  Quốc  Vương  đó  sẽ  được  phước  lợi  bằng  phước  lợi  của 

 công đức cúng dường cho một trăm Hằng hà sa chư Phật.) 

Mọi  người  đều  biết  công  đức  bố  thí  cúng  dường  chư  Phật  lớn 

nhất, mọi người đều thích cúng dường Phật mà quên mất những người 

nghèo  hèn  này.  Phía  sau  nói  về  những  người  bị  tàn  phế  trong  xã  hội, 

phước báo  có được do  sự bố thí cho họ cùng  với bố thí [cúng dường] 

chư  Phật  chẳng  có sai khác.  Chúng  ta bố  thí  cho  chư  Phật  Như  Lai là 

dùng lòng cung kính, kiền thành đến cùng cực, phải dùng thái độ và tâm 

niệm ấy mà bố thí cho những người nghèo hèn này, phước báo ấy đều 

giống nhau. Tại sao vậy? Vì bạn dùng tâm bình đẳng, phước bạn được sẽ 

bình đẳng, thực sự là cảnh tùy tâm chuyển. Do đó nếu chư vị muốn chân 

chánh học Phật, muốn thực sự làm Phật ngay trong đời này, không phải 

là không làm được, lời đức Phật trong kinh dạy chúng ta là lời thật chứ 

chẳng giả, nhất định phải coi hết thảy chúng sanh như cha mẹ quá khứ, 

chư Phật vị lai. 



Chúng sanh có người giàu sang, chúng ta biết họ đời trước có tu 

phước,  là  cha  mẹ  đời trước của  chúng ta.  Chúng  sanh  có người nghèo 

hèn, chúng ta cũng biết họ đời trước chẳng có tu phước, họ cũng là cha 

mẹ đời trước của chúng ta. Chúng ta dùng tâm chân thành, thanh tịnh, 

bình  đẳng  để  hiếu  thuận,  bố  thí  cúng  dường  là  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  là 

phụng sự chư Phật. Cho nên Phật dạy chúng ta, hết thảy chúng sanh có 

quan hệ gì với chúng ta? Là cha mẹ đời quá khứ, là chư Phật vị lai. Nếu 

chúng ta dùng tâm này để xem hết thảy mọi người, hết thảy chúng sanh 

thì thời gian bạn thành Phật sẽ rút ngắn rất nhanh. Nếu bạn niệm Phật 

cầu sanh Cực Lạc thế giới thì đời này chắc chắn sẽ vãng sanh. Nói cách 

khác bạn niệm Phật tại sao không thể vãng sanh thành Phật? Vì bạn coi 

thường chúng sanh, dùng thái độ cống cao ngã mạn nên bỏ qua cơ hội tự 

mình vãng sanh bất thoái thành Phật ngay trong đời này. Không phải là 

chư Phật, Bồ Tát không giúp đỡ bạn, mà là bạn bỏ qua cơ hội trước mắt, 

việc này rất đáng cho chúng ta phản tỉnh, đáng cho chúng ta kiểm điểm. 

Nếu trên những việc này thực sự đã giác ngộ, hiểu rõ rồi, lộ trình Bồ Tát 

đạo của chúng ta sẽ thuận buồm xuôi gió, làm sao có chướng ngại cho 

được! 



Bất cứ người nào cũng vậy, chỉ cần đầy đủ thái độ này, chẳng phải 

nói là coi hết thảy chúng sanh “cũng như” cha mẹ đời quá khứ của mình, 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 233

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chư Phật vị lai, “coi như” thì tâm địa của bạn cũng chưa thanh tịnh; nói 

một cách khác, bạn hãy suy nghĩ kỹ đi, bạn vẫn còn một chút ngạo mạn 

chưa dứt. Nhất định phải hiểu rõ chân tướng sự thật này, đời quá khứ của 

chúng ta, quá khứ còn có đời quá khứ trước đó, quá khứ vô thỉ, vô lượng 

vô biên kiếp đến nay có quan hệ thân thích với chúng sanh này. Quan hệ 

thân thích tại sao lại không tốt đẹp? Hơn phân nữa là vì keo kiệt, tạo ra 

rất nhiều tội nghiệp, trong tâm nhìn thấy những tài sản này bèn khởi tâm 

tham, sân, si, mạn, tạo ra rất nhiều ác nghiệp, thọ những quả báo trước 

mắt này. Ngày nay chúng ta may mắn gặp được Phật pháp, gặp được Ðại 

Thừa,  đức  Phật  giảng  giải  rõ  ràng  những  chân  tướng  sự  thật  này  cho 

chúng ta, giúp chúng ta giác ngộ. Sau khi giác ngộ trong tâm chúng ta có 

sự thay đổi rất lớn. 



Ngày nay chúng ta đề xướng xây dựng làng Di Ðà, hoan nghinh 

các bạn đồng tu đến đây cùng tu, tất cả những người phục vụ tại làng Di 

Ðà từ lớn tới nhỏ đều coi các vị đồng tu như là cha mẹ, như bậc trưởng 

bối,  chư  Phật  Như  Lai,  chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành,  hiếu  thuận  để 

cúng dường đại chúng, phước báo này cũng giống như lời nói trong kinh 

này  “giống như  công  đức lợi  ích  khi  bố  thí  Hằng  hà  sa  chư  Phật” ,  cơ 

duyên vô cùng khó được, hy hữu khó gặp. Ðời này chúng ta có dịp gặp 

mặt  tại  Tân  Gia  Ba  này  là  một  điều  vô  cùng  may  mắn!  Càng  nghĩ  thì 

càng thấy việc này vô cùng khó được, càng nghĩ càng cảm thấy chẳng 

thể nghĩ bàn. Thực sự hiểu rõ, thực sự giác ngộ thì tự nhiên sẽ dốc hết 

sức  lực  để  cống  hiến  cho  sự  nghiệp  to  lớn  này,  sự  nghiệp  to  lớn  này 

chính là cúng dường cha mẹ, cúng dường chư Phật. Xin xem tiếp kinh 

văn: 

 Hà dĩ cố. 

何以故。

 (Tại sao vậy?) 

Thế Tôn giải thích đạo lý này cho chúng ta. 

 Duyên thị quốc vương đẳng, ư thị tối bần tiện bối, cập bất hoàn 

 cụ giả phát đại từ tâm. 

緣是國王等。於是最貧賤輩。及不完具者發大慈心。

 (Bởi các Quốc Vương đó đã phát tâm đại từ bi đối với những kẻ 

 bần cùng thấp kém nhất cùng những người khuyết tật kia.) 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 234

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Ðây là một điều kiện quan trọng nhất, vì người tu bố thí phát tâm  

đại từ bi, tâm đại từ bi giống với tâm Phật. Nhà Phật lược nói từ bi có 

bốn thứ, người thế gian chỉ có  “ái duyên từ bi” , nếu họ thương mến bạn 

thì đối với bạn từ bi; khi họ không thương bạn thì sẽ chẳng từ bi với bạn. 

Từ bi là thương mến, quan tâm, toàn tâm toàn lực giúp đỡ bạn, một khi 

họ không thương bạn thì sẽ không từ bi. Người thế gian có trí huệ, có 

phước đức to lớn, họ có  “chúng sanh duyên từ bi” , họ hiểu được thương 

chính  mình  và  cũng  thương  người  nhà,  thương  người  nhà  thì  họ  cũng 

mến quốc gia, thương dân tộc, thậm chí thương mến hết thảy chúng sanh 

trên thế giới, tâm lượng người này sẽ rất lớn. Người có tâm lượng lớn, 

đại đa số trong xã hội đều thuộc những người ở tầng lớp lãnh đạo, họ có 

tâm thương yêu rộng lớn, phạm vi họ bố thí cúng dường phục vụ cũng sẽ 

rất lớn. 



Lúc đến quả vị Bồ Tát, Bồ Tát đã giác ngộ, tâm từ bi của Bồ Tát 

gọi là  “pháp duyên từ bi” . Giống như chúng ta vừa nói, chúng ta coi hết 

thảy  chúng  sanh  như  cha  mẹ  đời  quá  khứ  của  chính  mình,  vị  lai  chư 

Phật, chúng ta tu hiếu kính, tu cúng dường như vậy thuộc về pháp duyên 

từ bi, pháp duyên vẫn còn có điều kiện. Tâm đại từ bi của quả địa Như 

Lai chẳng có điều kiện gì cả, tuyệt đối chẳng có phân biệt, chẳng chấp 

trước, hoàn toàn là tự nhiên, trong Phật pháp gọi là “pháp nhĩ như thị” 

(pháp đương nhiên là như vậy), như vậy mới gọi là  “đại từ bi” , phước 

báo ấy mới vô lượng vô biên, tuyệt chẳng phải chúng sanh duyên, pháp 

duyên  có  thể  so  sánh  được.  Người  này  phát  tâm  đại  từ  bi,  giống  như 

Phật. Ngày nay chúng ta phải học Phật, phải tu phước báo to lớn, khi bạn 

hiểu đạo lý này, hiểu sự thật này thì bạn sẽ làm được. Người có tiền, có 

của cải bố thí, họ bố thí nhiều, còn chúng ta không có của cải, chẳng có 

khả năng, mỗi tháng tôi chỉ kiếm được hai ngàn đồng, nếu tôi có thể bố 

thí  hết  hai  ngàn  đồng  thì  công  đức  của  tôi sẽ  viên  mãn.  Người  ta  mỗi 

tháng kiếm được mấy chục vạn, mấy trăm vạn, họ bố thí vài vạn thì công 

đức của họ không viên mãn, tại sao? Ðó là chỉ một phần nhỏ trong số mà 

khả  năng  của  người  đó  có  thể  bố  thí.  Phước  báo  tôi  nhỏ  nhưng  tôi  đã 

đem hết toàn bộ để bố thí, tính tỷ lệ thì sự cúng dường của tôi là một 

trăm phần trăm, tâm cũng một trăm phần trăm, trên Sự cũng là một trăm 

phần  trăm,  quả  báo  có  được  cũng  là  một  trăm  phần  trăm,  như  vậy  thì 

Phật pháp mới gọi là pháp bình đẳng. Tuyệt đối chẳng phải người có thế 

lực, có của cải mới có thể tu bố thí, còn người nghèo hèn thì không thể 

bố thí, nếu vậy thì người nghèo sẽ mãi mãi nghèo hoài sao? Giàu sang 

cũng không phải đời đời kiếp kiếp đều giàu sang? Lẽ nào như vậy! Do 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 235

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đó chúng ta mới thực sự hiểu được lời của đức Phật dạy, thường thường 

thì người nghèo hèn đời sau sẽ giàu xụ, đời này người giàu sang đến đời 

sau đều giàu bớt đi, đều giảm xuống, tại sao? Lúc hưởng giàu sang, rất 

khó bố thí đến mức viên mãn, đạo lý là như vậy, do đó mới gọi là thiên 

đạo công bình, người nghèo hèn có thể tu đại phước báo. 



Trong kinh đức Phật cũng đã từng nêu thí dụ cho chúng ta biết, 

hình như ở đây không có kể câu chuyện này, trong kinh Tiểu Thừa có 

nói. Có một người đi ăn xin, đây là một người nghèo hèn đến cùng cực, 

người ta cho bà một xu, đây là số tiền rất ít. Người ăn xin này gặp lúc 

đức Phật đang đi trì bát, nghĩ đến thân thế vô cùng thê thảm, đời quá khứ 

không  có  tu  phước  báo,  khi  nhìn  thấy  đức  Phật  đang  trì  bát  bèn  cung 

kính đem một đồng xu này cúng dường đức Phật. Người ăn xin này là 

một người đàn bà, bảy ngày sau bà chết mất, vì đã trồng phước này nên 

đời sau bà sanh vào một nhà trưởng giả giàu sang để hưởng phước, sau 

khi trưởng thành bà làm hoàng hậu. Ðem một xu cúng dường đức Phật 

được phước báo lớn như vậy, đây là điều mà phần đông người ta rất khó 

tin nổi. Tại sao lại được phước báo lớn như vậy? Tâm bà phát là tâm đại 

từ bi, tâm chân thành cung kính, phước là do chỗ này mà sanh ra; chẳng 

phải từ một đồng xu, một xu đáng giá bao nhiêu? [Phước báo có được] là 

do nơi tâm bà. 

Quốc vương có của cải nhiều, bố thí cho nhân dân, nuôi nấng dân 

chúng, dạy dỗ dân chúng, nếu không dùng tâm đại từ bi, khiêm nhường 

hạ mình thì phước báo của vua sẽ không hoàn hảo. Ðời này làm vua, đời 

sau sẽ làm đại thần, đời sau nữa chức quan sẽ càng ngày càng nhỏ, sẽ 

càng đi xuống. Tuy trên mặt của cải bố thí được nhiều, nhưng tâm chẳng 

thanh tịnh, chẳng từ bi. Cho nên từ mức đại từ bi giảm xuống thành pháp 

duyên từ bi, chúng sanh duyên từ bi, ái duyên từ bi, đó là từng đời không 

bằng  đời  trước.  Ðức  Phật  trong  kinh  nói  đạo  lý  này  với  chúng  ta  rất 

nhiều, nói rất rõ ràng, chúng ta phải hiểu kỹ lưỡng, phải ghi nhớ trong 

mọi lúc, mọi chỗ, khi xử sự, đãi người, tiếp vật, phải nhớ lời đức Phật 

dạy chúng ta đều là thật, nên phải dùng tâm khiêm hạ, cung kính đối xử 

với  hết  thảy  người,  dốc  hết  sức  giúp  đỡ  mọi  người.  Giúp  mọi  người 

chính là giúp cha mẹ mình, giúp đỡ chư Phật Như Lai, vậy thì bạn coi 

tâm  này  của  chúng  ta  sẽ  vui  vẻ,  sung  sướng  bao  nhiêu!  Quả  báo  và 

phước lợi lớn nhỏ hoàn toàn dựa trên sự dụng tâm của bạn, chẳng dựa 

trên vật bạn bố thí nhiều hay ít, mà dựa trên tâm của bạn. Sau đó là nói 

đến quả báo. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 236

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Thị cố phước lợi. 

是故福利。

 (Cho nên được phước lợi.) 

Phước mà họ có được, lợi ích họ đạt được. 

 Hữu như thử báo. 

有如此報。

 (Quả báo như thế.) 

Đây là như thí dụ ở phía trước, quả báo của kẻ ấy được bằng với  

bố  thí  Hằng  hà  sa  số  chư  Phật  Như  Lai.  Do  đó  có  thể  biết,  chúng  ta 

muốn bố thí một trăm Hằng hà sa số chư Phật Như Lai, làm sao có được 

cơ  hội  như  vậy,  bạn  làm  sao  có  thể  tu  nổi  phước  báo  này?  Nhưng  có 

phước báo giống như vậy, khi bạn có thể khởi tâm đại từ bi, như Phật đã 

nói,  đích  thật  là  cha  mẹ  quá  khứ,  chư  Phật  vị  lai,  bạn  dùng  tâm  chân 

thành cung kính này để bố thí cúng dường những người nghèo hèn, hạ 

tiện thì bạn sẽ được phước, đây là bố thí bằng với bố thí Hằng hà sa số 

chư Phật Như Lai. Cát sông Hằng rất mịn, giống như bột mì vậy, sông 

Hằng còn dài hơn Trường Giang ở Trung Quốc, bạn nghĩ coi trong đó có 

bao nhiêu cát? Khi đức Phật nói tới con số lớn thông thường đều dùng 

Hằng hà sa  để  thí dụ,  cát trong  một  sông  Hằng  đã  rất  nhiều thì  số  cát 

trong một trăm sông Hằng chẳng có cách nào nói hết. Phía trước trong 

câu chuyện đức Phật có kể một bà cụ nghèo dùng tâm chân thành cung 

kính cúng dường một đồng xu cho Phật, đời sau có quả báo được làm 

hoàng hậu. Bạn có thể cúng dường bố thí một trăm Hằng hà sa số chư 

Phật Như Lai thì quả báo đó bao lớn? Chẳng có cách chi diễn tả được. 

Đức Phật nói những lời này, thật ra chẳng phải là thiện xảo phương tiện 

để dạy chúng ta chăm sóc người nghèo hèn, người già nghèo khổ, đức 

Phật chẳng có ý như vậy. Lời Phật nói đều chân thật, chẳng có mảy may 

giả dối, sự thật là như vậy. Phàm phu chúng ta mê mất tự tánh, chẳng 

thấy  được  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh,  cho  nên  ở  khắp  nơi  xung 

quanh chúng ta đều là phước điền, chúng ta không biết trồng phước mà 

còn tạo tội nghiệp, đúng như lời Phật thường nói trong kinh “[chúng ta 

là] những người đáng thương xót”, phước điền ở xung quanh nhưng bạn 

không biết trồng phước, còn tạo nghiệp, bạn coi đáng thương biết bao! 

Bồ Tát hạnh là như thế nào? Người nào biết tu phước đều là Bồ 

Tát, người biết bố thí, cúng dường đều là Bồ Tát. Trong đời sống chúng 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 237

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ta bố thí, cúng dường, trong công việc làm của chúng ta cũng bố thí cúng 

dường, bất luận bạn làm ngành nghề gì, ngành của tôi, việc làm của tôi 

phục vụ cho xã hội đại chúng, là phục vụ cho chúng sanh, chỉ cần bạn có 

một tâm niệm, thái độ như vậy thì là bố thí cúng dường. [Tôi làm] nghề 

này là vì giúp cho tôi kiếm tiền, giúp cho gia đình tôi, vì con cháu của 

tôi, [nếu nghĩ vậy thì] bạn đã bỏ sót, uổng phí phước điền này rồi. Bạn 

hãy xem, cùng làm một công việc chỉ có một ý niệm sai khác, khởi một 

niệm riêng tư thì là phàm phu tạo nghiệp, khởi một niệm vì chúng sanh, 

vì xã hội  thì  đó là  Bồ  Tát, là  Phật,  chỉ  sai  khác trong vòng  một niệm. 

Đổi ý niệm này trở lại thì siêu phàm nhập thánh, phước lợi của bạn đạt 

được  sẽ  vô  lượng  vô  biên,  giống  như  quả  vị  của  chư  Phật  Như  Lai. 

Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy Tỳ Lô Xá Na Phật, trong kinh Vô 

Lượng Thọ chúng ta thấy A Di Đà Phật, những phước lợi mà các Ngài 

có được thì chúng ta cũng có được, các Ngài biết tu, nếu chúng ta biết 

những chân tướng sự thật này thì chúng ta cũng biết tu, phước lợi cũng 

sẽ bằng với chư Phật Như Lai. 

 Bách thiên sanh trung thường đắc thất bảo cụ túc, hà huống y 

 thực thọ dụng. 

百千生中常得七寶具足。何況衣食受用。

 (Trong  trăm  ngàn  đời  thường  được  đầy  đủ  những  đồ  thất  bảo, 

 huống là những thứ thọ dụng như y phục, đồ ăn thức uống.) 

Phước báo này không phải là một đời, một chỗ, đời đời kiếp kiếp 

vĩnh viễn hưởng không hết, chỉ coi ý niệm của bạn có thể chuyển đổi trở 

lại hay không. Người có phước báo, trí huệ đã mở mang, đúng như câu 

nói “phước tới thì tâm linh”, phước báo hiện ra thì tâm tư cũng linh mẫn, 

trí huệ sẽ hiện ra, Phật dạy chúng ta phước huệ song tu. Nói thật ra huệ 

chính là giác ngộ, chính là hiểu rõ, một khi hiểu rồi, hiểu rõ chân tướng 

sự thật thì trí huệ sẽ mở mang. Biết vì hết thảy chúng sanh là đúng đắn, 

là việc nên làm, vì chính mình là sai lầm, là việc không nên làm, [hiểu 

vậy] là trí huệ của bạn đã mở mang. Từ đây về sau khi khởi tâm động 

niệm, niệm niệm đều vì chúng sanh, vì xã hội, vì nhân dân, chẳng còn 

một tơ hào tâm riêng tư, đó là trí huệ của bạn đã mở mang. Trong đời 

sống hằng ngày, từ sáng đến tối, từ Mồng Một Tết tới Ba Mươi tháng 

Chạp, chẳng có gì là chẳng cống hiến, chẳng có gì là chẳng bố thí cúng 

dường, phước báo này của bạn bao lớn. Các vị hãy tự xem chú giải của 

pháp sư Thanh Liên, Ngài chú giải rất hay, đều trích dẫn từ kinh điển. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 238

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Xin xem tiếp kinh văn: 

 Phục thứ Địa Tạng! Nhược vị lai thế hữu chư quốc vương, chí 

 Bà La Môn đẳng. 

復次地藏。若未來世有諸國王。至婆羅門等。

  (Lại nữa, này Ðịa Tạng! Trong đời vị lai, nếu có các Quốc Vương 

 cho đến hàng Bà La Môn v.v...) 

Đây là nói về các người có thể bố thí. 

 Ngộ Phật tháp tự, hoặc Phật hình tượng nãi chí Bồ Tát, Thanh  

 Văn, Bích Chi Phật tượng, cung tự doanh biện, cúng dường bố thí. 

遇佛塔寺。或佛形像乃至菩薩．聲聞．辟支佛像。躬

自營辦。供養布施。

 (Gặp  chùa tháp thờ Phật,  hoặc  hình tượng  Phật,  cho đến  tượng 

 Bồ Tát, Thanh Văn hoặc Bích Chi Phật, bèn đích thân thu xếp sửa sang, 

 cúng dường, bố thí.) 

Phần trước nói về bố thí những người bần khổ, đây là “bi điền”. 

Đoạn  thứ  hai  nói  về  bố  thí  tháp  tự,  thánh  tượng,  đây  là  “kính  điền”. 

Trước hết nói về người có thể bố thí, thí dụ nói thật ra việc tu phước này 

là ai nấy đều có thể làm, chỉ cần có tâm chân thành, cung kính để tu bố 

thí, quả báo cũng sẽ giống như trong kinh đã nói. Ở đây chúng ta nhất 

định phải hiểu chân tướng sự thật, ngày nay chúng ta xây tháp, xây chùa, 

đúc hình tượng Phật, tương lai được quả báo sẽ giống như lời nói trong 

kinh hay không? Đương nhiên sẽ giống, nhưng duyên bố thí phải đầy đủ 

thì mới giống, nếu duyên chẳng đầy đủ thì bạn sẽ không được phước báo 

nói trong kinh. Phần trước nói phước báo lớn như vậy là dùng tâm từ bi 

của  Phật  mà  làm,  việc  này  dễ  làm  được.  Ngày  nay  bố  thí  tháp  tự  của 

Phật, bố thí đạo tràng của Phật, trước tiên bạn phải quan sát chỗ đó thực 

sự có đạo hay không? Xây đạo tràng, tôi đã từng nói với các bạn đồng 

tu, từ xưa đến nay không phải nói xây đạo tràng [xong rồi] đi khắp nơi 

tìm  người  tu  hành,  không  phải  vậy.  Đó  là  phan  duyên  chẳng  được 

phước. Phải tu như thế nào? Nhìn thấy có người thực sự tu đạo thì bạn 

xây đạo tràng cho họ, phước báo như vậy mới lớn. Dùng khả năng của 

bạn để giúp họ, thành tựu cho họ, đó là phước báo chân thật. 

Ngày nay chúng ta đích thật thấy có một số đạo tràng không đúng  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 239

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

như  pháp,  hầu  như  nơi  đâu  cũng  có  đạo  tràng  không  đúng  pháp,  đạo 

tràng được xây cho thật huy hoàng, tráng lệ, nhưng trong đó không làm 

việc  đạo,  chỉ  có  vài  người  ở  trong  đó  hưởng  phước,  ở  trong  đó  tạo 

nghiệp, vậy thì chúng ta bố thí cúng dường là giúp cho họ tạo nghiệp, 

bạn còn có phước hay sao? Họ tạo nghiệp là do bạn giúp họ, khi họ đọa 

lạc thì bạn cũng  phải  liên lụy.  Đến lúc đó bạn  lại  hủy  báng Tam  Bảo, 

[bạn nói] “Trong kinh Địa Tạng nói rõ ràng rằng bố thí tháp tự, đúc hình 

tượng được phước nhưng tôi [làm xong lại] bị ác báo, lời Phật nói không 

linh”, do đó bạn báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, tạo tội nghiệp nặng 

thêm, [đến nỗi] đọa địa ngục A Tỳ. Phật chẳng nói sai, mà vì bạn hiểu 

sai ý nghĩa, đây là việc chúng ta nhất định phải hiểu rõ ràng. Phần trước 

nói về bố thí cho người nghèo hèn chẳng có vấn đề, phần này nói về bố 

thí tháp tự có vấn đề, phải [bố thí cho nơi] thực sự có người tu đạo [thì 

mới không có vấn đề]. Làm thế nào để bố thí cúng dường đúng như lý 

như pháp? [Thí dụ] ở chỗ này có hai ba người tu hành, xây cho họ một 

túp lều tranh nhỏ là được rồi, người ít không cần phải có chỗ rộng lớn; 

nói một cách khác, đạo tràng lớn hay nhỏ, hình thức phải thích hợp với 

sự làm việc đạo của họ, như vậy là đúng như pháp. Nếu vượt trội hơn, 

[thí dụ] nơi đó chỉ có vài người tu hành lại đi xây một đạo tràng rất lớn, 

vậy  thì sẽ có lỗi.  Tại  sao?  Đạo tràng  lớn như vậy  nếu trong đó  chỉ  có 

năm,  sáu  người  ở,  thời  gian  quét  dọn  mỗi  ngày  còn  không  đủ,  không 

phải là bạn làm cho người ta mệt tới chết hay sao, họ có thời gian ở đâu 

nữa mà tu hành? Chúng tôi đã thấy đạo tràng rất lớn, rất trang nghiêm, 

khi hỏi ở đó có bao nhiêu vị? Họ nói có năm, sáu người. Làm sao có thể 

quét  dọn?  Có  nhiều  gian  nhà  phải  đóng  kín  lại,  vì  chẳng  có  thời  gian 

quét dọn, một năm chỉ mở mấy lần để làm pháp sự, tìm vài tín đồ giúp 

đỡ dọn dẹp, lúc thường ngày thì chẳng dùng tới. Như vậy thì không đúng 

như pháp. 

Cho  nên  trong  thời  đại,  giai  đoạn  hiện  nay,  việc  tu  phước  nào 

trong  nhà  Phật  quan  trọng?  Huấn  luyện,  đào  tạo  nhân  tài  hoằng  pháp. 

Trước  kia  có  thể  bố  thí  tháp  tự,  cúng  dường  tượng  Phật  có  đại  phước 

báo, vì xã hội đại chúng đều có nhận thức về Phật pháp, đều hiểu rõ, đều 

có tâm cung kính, vậy thì phước báo mới lớn. Tu phước trong nhà Phật, 

chúng ta phải nhận thức rõ ràng, thời xưa Phật pháp có thể tuyên dương, 

mở rộng phổ biến vì xã hội đại chúng đều có nhận thức về Phật pháp, 

đều  biết  tôn  kính,  sự  cung  kính  này  vượt  trội  hơn  phần  đông  những 

người trong thế gian. Nói thật ra tín đồ cung kính Phật, Bồ Tát còn hơn 

cha mẹ, hơn những người tôn trưởng, nguyên nhân là do vua chúa thời 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 240

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

xưa đề xướng, vua hết lòng học tập, Phật, Bồ Tát là thầy của vua, người 

dân tôn kính nhà vua thì đương nhiên phải tôn kính thầy của vua, có thể 

có tâm cung kính này thì được phước. Thay đổi tâm tôn kính Phật, Bồ 

Tát thành cung kính xã hội đại chúng, tôn kính hết thảy chúng sanh, đó 

là học theo Phật, Bồ Tát, do đó phước báo của sự tu phước này mới lớn. 

Hiện nay Phật pháp đã suy thoái, đặc biệt là hai trăm năm gần đây, nền 

giáo dục Phật Đà đã biến thành tôn giáo, xã hội đại chúng coi Phật pháp 

là mê tín, nhìn thấy chùa miếu đều là mê cung, thấy hình tượng Phật, Bồ 

Tát  là  ngẫu tượng. Nói  một  cách khác  chẳng có tâm  cung kính gì hết, 

không những chẳng có tâm cung kính, còn giúp họ tạo nghiệp. Do đó có 

thể biết, ngày nay xây tháp tự, tạo tượng Phật, xã hội đại chúng cho rằng 

bạn đề xướng mê tín, thì làm sao tu phước được? Xã hội đại chúng phải 

hiểu  Phật  pháp  là  gì,  phải  hiểu  rõ  Phật  pháp  đích  thật  có  ích  lợi  cho 

chúng ta, lúc đó khi bạn cúng dường tháp tự, đúc tượng Phật thì mới có 

công  đức.  Làm  việc  này  bạn  có  thể  có  phước  hay  không  thì  phải  coi 

phản ứng của xã hội đại chúng, coi nhận thức của xã hội đại chúng, mọi 

người nghĩ thử coi có lý hay không? Do đó muốn thực sự tu phước thì 

phải lay tỉnh xã hội đại chúng. 

Tháp là nơi giữ xá-lợi của đức Phật. Đây là kỷ niệm, niệm niệm 

đều chẳng quên ân đức của Phật, [tháp] dạy cho người ta tri ân báo ân, là 

có ý nghĩa như vậy. Xây chùa, chùa là gì? Phía trước đã nói với quý vị, 

Tự là cơ cấu làm việc. Làm việc gì? Làm việc giáo dục Phật Đà, việc 

dạy học của Phật. Nếu chỗ này không làm việc giáo dục Phật Đà, chẳng 

làm việc dạy học của Phật thì không thể gọi là Tự. Đúc tạo hình tượng 

của Phật, Bồ Tát có hai ý nghĩa: Thứ nhất là quay về cội nguồn báo ân 

(phản bổn báo thỉ), thứ hai là nhìn thấy thánh hiền mong sao cho bằng 

(kiến hiền tư tề). Nhìn thấy tượng Phật, Bồ Tát, thấy Quán Âm Bồ Tát 

thì lập tức phải nghĩ mình phải khởi tâm đại từ đại bi đối với hết thảy 

chúng sanh, mình phải học Quán Âm, phải học theo Quán Âm Bồ Tát. 

Khi người ta nhìn thấy tượng Quán Âm Bồ Tát có thể sanh lên ý niệm 

này hay không? Nếu có thể sanh lên ý niệm này thì phước báo bạn tạo 

tượng sẽ rất lớn, nếu không thể khởi lên ý niệm này thì phước bạn tạo sẽ 

rất nhỏ. 

Nhìn  thấy  hình  tượng  Địa  Tạng  Bồ  Tát  lập  tức  nghĩ  mình  phải 

hiếu thuận cha mẹ, phụng sự sư trưởng, liền nghĩ đến lời dạy trong kinh 

Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, dùng hình tượng này nhắc nhở chúng ta. 

Nếu  không  hiểu  được  ý  nghĩa  này,  khi  nhìn  thấy  thần  tượng  của  Địa 

Tạng Bồ Tát, đi đến đó thắp nhang, đi bố thí, cúng dường, cầu Phật, Bồ 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 241

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tát  gia  bị,  che  chở  thăng  quan,  phát  tài,  vậy  là  sai  rồi,  đó  là  mê  tín! 

Hoàn toàn sai lầm. Vậy thì bạn làm sao được phước nổi? Do đó có thể 

biết, tu phước trong nhà Phật nhất định phải hiểu rõ Phật pháp, thực sự 

thấu  hiểu.  Ai  giải thích cho xã  hội đại  chúng?  Phải  có  một  số  đại đức 

xuất gia, tại gia thực sự hiểu rõ, đi giảng kinh thuyết pháp trong xã hội 

đem những đạo lý, chân tướng sự thật này giảng rõ ràng, rành rẽ để cho 

xã  hội  đại  chúng  không  đến  nỗi  hiểu  lầm,  hiểu  sai,  sau  đó  bạn  bố  thí 

cúng dường mới có phước. Đây là việc mà chúng ta hiện nay nhất định 

phải  nói  rõ  ràng,  giảng  rành  rẽ,  không  thể  hiểu  lầm.  Trong  Phật  pháp 

tuyệt đối chẳng có mê tín, nhưng những hình tượng hiện nay đích thật có 

quá nhiều mê tín. 

Do đó có thể biết, người thực sự giác ngộ, hiểu rõ thì sự suy nghĩ, 

cách nhìn của họ sẽ khác với người khác, những gì họ làm đối với xã 

hội, đối với nhân dân, đối với đại chúng tuyệt đối có lợi ích chân thật. 

Phật pháp là giáo dục, Phật pháp là sự dạy học, dạy người ta dứt ác tu 

thiện, dạy người ta phá mê khai ngộ, kết quả của sự dạy học trong Phật 

pháp là giúp cho người ta lìa khổ, hưởng vui, đây là sự giáo dục tốt nhất 

trong thế gian. Sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, kết hợp thành 

một  thể  với  truyền  thống  sẵn  có  của  Trung  Quốc,  biến  thành  văn  hóa 

Trung  Quốc,  ngày  nay  chúng  ta nói  Đại Thừa  Phật  pháp  chẳng  còn  là 

của Ấn Độ, đã dung hợp, hợp nhất với văn hóa truyền thống của Trung 

Quốc, chẳng thể tách rời nữa, cũng giống như sữa hòa với nước. Ngày 

nay trên khắp thế giới, khi nói tới Phật pháp là nói tới Phật pháp Trung 

Quốc, chẳng phải là Phật pháp Ấn Độ, Phật pháp Ấn Độ đã mất từ lâu 

rồi, Phật pháp hoàn toàn dời đến Trung Quốc. 

Hậu nhân của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, vào thế kỷ thứ mười lúc 

Hồi Giáo chinh phục Ấn Độ, bộ tộc này đã tỵ nạn sang Tây Tạng, sau đó 

định cư ở Hậu Tạng, chẳng trở về Ấn Độ nữa. Vào thế kỷ thứ mười một 

họ lại di dân đến Trung Quốc, đã ở Trung Quốc hết một ngàn năm, một 

ngàn năm sau thì đương nhiên trở thành người Trung Quốc, làm sao có 

thể nói là người Ấn Độ nữa? Ngày nay chúng ta ở nước ngoài hết mười, 

hai mươi năm, người ngoại quốc đã thừa nhận chúng ta là công dân của 

họ, bộ tộc Thích Ca đã ở Trung Quốc hết một ngàn năm, chúng ta vẫn 

không coi họ là người Trung Quốc hay sao? Do đó toàn bộ đã di dân đến 

Trung Quốc. Ngày nay nói đến Phật pháp thì phải nói đến Phật pháp ở 

Trung Quốc, Đại Thừa ở Trung Quốc, hiện nay Phật pháp ở Ấn Độ mới 

được  phục  hưng  dần  dần,  là  từ  Trung  Quốc  truyền  trở  lại.  Tương  lai 

người Ấn Độ học Phật pháp là học Phật pháp từ Trung Quốc, chúng ta  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 242

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phải hiểu sự thật này. 

Đại Thừa Phật pháp có thể cứu vãn thế giới, có thể giúp cho nhân  

loại  thế  kỷ  hai  mươi  mốt  được  hạnh  phúc,  hòa  bình,  phồn  vinh,  hưng 

vượng. Do đó chúng ta phải mở rộng tâm lượng, chăm sóc cho mình và 

cũng phải chăm sóc cho kẻ khác, mình và người không hai, thì mới đạt 

được cả thế giới hòa bình ổn định vĩnh viễn. Nếu chúng ta có tâm riêng 

tư,  có  cái  nhìn  sai  lạc  thì  sẽ  không  có  cách  chi  làm  nổi.  Thực  sự  làm 

được thương người như thương mình, thương thế giới này giống như nhà 

mình  vậy  thì  mới  đạt  được  thế  giới hòa bình,  phồn vinh, hưng vượng. 

Xin xem tiếp đoạn kinh sau đây: 

 Thị quốc vương đẳng đương đắc tam kiếp vi Đế Thích thân, thọ  

 thắng diệu lạc. 

是國王等當得三劫為帝釋身。受勝妙樂。

 (Thì  các  Quốc  Vương  đó  sẽ  được  trong  ba  kiếp  làm  thân  Ðế 

 Thích, thọ hưởng sự vui sướng thù thắng, vi diệu.) 

Đây là nói về phước báo có được từ sự bố thí. Ba kiếp là ba tiểu 

kiếp, cũng rất khó được, phước báo này đã rất lớn rồi!  “Ba kiếp đều làm 

 Đế Thích” , người Trung Quốc gọi là Ngọc Hoàng đại đế, Ngài đến cung 

trời Đao Lợi làm thiên vương. Cho nên có rất nhiều người đọc đoạn kinh 

này xong rồi u mê, đi khắp nơi xây tháp, xây chùa, đúc tượng Phật, cầu 

mong đời sau có thể sanh làm vua ở cõi trời Đao Lợi, có thể làm được 

không? Vậy thì phải đánh rất nhiều dấu hỏi. Mọi người hãy suy nghĩ kỹ 

về đoạn tôi vừa nói, ngày nay trong nhà Phật tu phước, đề xướng giáo 

dục Phật Đà, đây mới thực sự là tu phước, thực sự có những người nhiệt 

tâm  làm  công  tác  này,  chúng  ta  giúp  họ  xây  dựng  đạo  tràng,  hoằng 

dương Phật pháp. Chúng ta phải nhận rõ từ bản thân đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni và các đệ tử của Ngài, kể cả những đệ tử xuất gia, tại gia chúng 

ta  ngày  nay.  Đặc  biệt  là  người  xuất  gia,  họ  đích  thật  là  thân  phận  gì, 

chúng ta phải xác định vị trí, khẳng định [vai trò] cho họ, họ là người 

làm công tác giáo dục xã hội, đây là thân phận của họ, việc họ làm là 

giáo dục xã hội. Vả lại việc họ làm đều là giáo dục thiện nguyện, giảng 

kinh thuyết pháp tức là dạy học, phần đông người dạy trong trường học 

còn tính giờ, lãnh tiền lương. Còn những người Phật tử xuất gia, giảng 

kinh thuyết pháp cho đại chúng chẳng có lương bổng, chẳng có tính tiền 

từng  giờ,  chẳng  mong  cầu  gì  cả,  cho  nên  đây  là  việc  giáo  dục  xã  hội 

thiện nguyện. Nếu chúng ta dùng nhãn quan này để xem xét thì bạn sẽ 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 243

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thực sự khởi tâm cung kính đối với những người làm công tác giáo dục 

xã hội này, tại sao vậy? Người khác làm không nổi, nói theo cách thông 

thường thì họ thực sự hy sinh, cống hiến. Lúc đi học rất cực khổ, sau khi 

học  xong  phục vụ  cho  xã  hội  cũng  rất cực  khổ,  cả đời  vĩnh viễn sống 

cuộc đời cực khổ, làm gương mẫu cho đại chúng trong xã hội, giúp cho 

mọi người giác ngộ. 

Đương nhiên trong Phật môn cũng có rồng rắn lẫn lộn, có người 

xuất gia thực sự phát tâm, làm học trò tốt của đức Phật. Cũng có những 

người mượn chiêu bài của Phật để làm chuyện gian dối, lường gạt tín đồ, 

tham hưởng cúng dường. Có những người này chứ không phải là không 

có. Người tu phước chúng ta phải có huệ nhãn, phải nhìn rõ ràng, nếu 

gặp những người tham hưởng cúng dường, lường gạt chúng sanh, những 

người  xuất  gia  không  xứng  đáng  này,  chúng  ta  cũng  không  cần  phải 

trách  mắng,  chúng  ta  chỉ  không  cúng  dường  họ,  không  giúp  họ  tạo 

nghiệp, vậy là được rồi. Hy vọng họ có thể quay đầu, con người làm sao 

không  có  lỗi  lầm  cho  được,  người  xưa  thường  nói  “Con  người  chẳng 

phải là thánh hiền, ai chẳng có lỗi lầm, có lỗi mà có thể sửa lỗi chẳng có 

việc thiện nào lớn hơn”. Cho nên chúng ta cúng dường họ, phải khuyên 

họ, nhắc họ, hy vọng họ sớm quay đầu. Khi họ quay về, có thể tu phước, 

có thể dùng thân thể trí huệ của mình, thực sự làm công tác giáo dục xã 

hội thiện nguyện, đây là việc bố thí to lớn, dùng hết thân tâm để cống 

hiến cho xã hội, cống hiến cho nhân dân, cống hiến cho chúng sanh. 

Ở Bắc Kinh tôi nhìn thấy chiêu bài rất lớn, hàng trên là câu “Phục 

vụ cho nhân dân”, Phật giáo thực sự phục vụ cho nhân dân, phục vụ cho 

hết thảy chúng sanh, tuyệt đối chẳng có tâm riêng tư, tuyệt chẳng có mảy 

may muốn được đền đáp, đó gọi là Phật, Bồ Tát. Nếu trong lúc phục vụ 

vẫn còn tâm muốn chiếm hữu, tham muốn hưởng thụ thì đó là phàm phu 

chứ chẳng phải là Phật, Bồ Tát. Hy vọng người học Phật chúng ta phải 

thấu hiểu nghĩa thú trong kinh Phật, trong kinh thường nói  “thâm giải 

 nghĩa thú” , bạn hiểu cạn cợt không được, phải hiểu cho sâu. Quả báo nói 

trong kinh, đức Phật đích thật chẳng giả dối tí nào, quả báo có được nói 

bạn làm thiên vương ba kiếp, lại dùng thân thiên vương để tiếp tục tu bố 

thí, nhà Phật gọi là “xả đắc”, quả báo bạn có được cũng xả luôn. Xả cách 

nào? Chia sẻ phước báo với chúng sanh, chẳng hưởng riêng một mình, 

hưởng chung với đại chúng thì phước báo đó đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn 

chẳng hưởng hết. Xin xem đoạn kinh kế tiếp: 

 Nhược năng dĩ thử bố thí phước lợi, hồi hướng  pháp  giới, thị  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 244

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 đại  quốc  vương  đẳng  ư  thập  kiếp  trung  thường  vi  Đại  Phạm  thiên 

 vương. 

若能以此布施福利。迴向法界。是大國王等於十劫中

常為大梵天王。

 (Nếu có thể đem phước lợi bố thí này hồi hướng cho Pháp Giới, 

 thì  các  Ðại  Quốc  Vương đó,  trong  mười kiếp thường được làm  vị  Ðại 

 Phạm thiên vương.) 

Việc bố thí cũng giống vậy, chẳng tăng thêm, bố thí bao nhiêu đó 

nhưng tâm không giống nhau thì phước báo sẽ khác nhau, phước của sự 

bố thí tùy tâm lượng mà thay đổi. Nếu có thể chính mình không hưởng 

những phước báo có được do sự bố thí, chịu đem phước báo của sự bố 

thí,  phước  báo  của  sự  tu  hành  cho  hết  thảy  chúng  sanh  trong  tận  hư 

không, trọn khắp pháp giới hưởng thụ, tự mình hoàn toàn xả bỏ, vậy thì 

có  phải  phước  báo  của  bạn  hoàn  toàn  mất  hết  hay  chăng?  Chẳng  phải 

vậy, trái lại phước báo còn lớn hơn nữa! Phía trước nói đến ba tiểu kiếp, 

đoạn này nói mười đại kiếp.  “Thường vi Đại Phạm thiên vương” , làm

sao có thể bỏ hết phước báo của bạn? Không xả hết được, càng xả thì 

càng nhiều, càng bố thí thì phước báo càng lớn. Phải thực sự hiểu đạo lý 

này, thực sự hiểu chân tướng sự thật này thì họ mới chịu làm, vui vẻ làm, 

tuyệt  đối  không  hà  tiện,  dốc  hết  tâm  lực  mà  làm,  chẳng  lưu  giữ  mảy 

may. Họ hiểu được đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật, biết cách làm này 

mới  đúng,  phải  nên  làm.  Đoạn  này  pháp  sư  Thanh  Liên  chú  giải  rất 

nhiều, rất cặn kẽ, nói rõ tại sao phải hồi hướng, chư vị có thể coi và hiểu, 

chúng tôi không nói nhiều nữa. Xem tiếp kinh văn: 

 Phục thứ Địa Tạng! Nhược vị lai thế hữu chư quốc vương, chí 

 Bà La Môn đẳng. 

復次地藏。若未來世有諸國王。至婆羅門等。

 (Lại nữa, này Ðịa Tạng! Trong đời vị lai, nếu có các Quốc Vương 

 cho đến hàng Bà La Môn v.v...) 

Câu  này  là  nói  về  những  người  có  thể  bố  thí.  Chữ   “đẳng”  bao

gồm mọi người chúng ta. 

 Ngộ tiên Phật tháp miếu, hoặc chí kinh tượng hủy hoại phá lạc, 

 nãi năng phát tâm tu bổ. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 245

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

遇先佛塔廟。或至經像毀壞破落。乃能發心修補。

 (Gặp tháp miếu của chư Phật thuở trước, hoặc cả kinh điển, hình  

 tượng bị hủy hoại, rách nát, liền có thể phát tâm tu bổ lại.) 

Đoạn này dạy chúng ta tu bổ chùa miếu, tháp tượng cũ, công đức 

vượt trội hơn xây mới. Đạo lý này là như thế nào? Lý vô cùng sâu rộng, 

chúng ta dùng cách nói hiện nay thì đạo tràng cũ có nguồn gốc lịch sử, 

có bối cảnh văn hóa. Trong đó có ba ý nghĩa, thứ nhất  “tiêu biểu người 

 thù  thắng” ,  quá  khứ  có  rất  nhiều  người  tu  hành  chứng  quả  ở  nơi  đó, 

chúng  ta  bước  vô  đạo  tràng  này,  thực  sự  sẽ  tự  nhiên  khởi  lên  ý  niệm 

“nhớ đến thánh hiền thì nghĩ mình phải học theo quý Ngài”, khởi lên tâm 

niệm này, sức mạnh này rất lớn. Giống như ngày nay chúng ta đến chùa 

Đông Lâm ở Lô Sơn, lập tức liền nghĩ đến năm xưa đại sư Huệ Viễn ở 

đó niệm Phật, ở đó thành tựu thì tâm tôn kính, tâm bắt chước học theo 

lập tức khởi lên. Đạo tràng mới xây dựng không có sức mạnh này, do đó 

công đức tu bổ đạo tràng cũ vượt hơn đạo tràng mới. Thứ nhì  “làm cho

 người ta tin tưởng” , đạo tràng này có nguồn gốc xa xưa, nhiều đời tiếp 

nối truyền mãi không ngừng, vì người ta đến thăm viếng đạo tràng mới 

xây  dựng,  không  khởi  lên  lòng  tin  vững  chắc  bằng  khi  tới  những  đạo 

tràng cũ. Thứ ba là  “vì muốn báo ân” , báo đáp ân đức của tổ sư đại đức, 

phải duy trì bảo vệ đạo tràng của tổ sư, đại đức. Ngày nay chúng ta đến 

đạo tràng ở núi Linh Nham, Tô Châu sẽ nhớ đến đức hạnh của đại sư Ấn 

Quang, đây là đạo lý nhất định. Các đệ tử hải ngoại, chỉ cần có cơ duyên 

liền ra sức, ra tiền khôi phục lại đạo tràng của tổ sư, hầu báo đáp ân đức 

của tổ sư. Đây là lý do tu bổ đạo tràng cũ có công đức hơn xây dựng đạo 

tràng mới. 

 “Ngộ tiên Phật tháp miếu”  [nghĩa là] đạo tràng của tổ sư.  “Hoặc 

 chí kinh tượng” , kinh thư, kinh sách cũ có giá trị cao. Kinh sách cũ đã 

được  truyền  qua  bao  nhiêu  đời,  bạn  hãy  nghĩ  đời  trước  có  bao  nhiêu 

người đã đọc qua, ngày nay truyền đến tay chúng ta, đọc xong chúng ta 

còn phải truyền đến đời sau, niềm ân tình chứa đựng trong đó sâu đậm 

biết bao? Đây là lý do tu bổ kinh sách cũ vượt trội hơn in kinh sách mới. 

Trong đó ẩn chứa ân đức, cảm tình mà sách mới in không thể nào có; 

sách cũ có niềm ân tình này nên phải tu bổ những sách cũ này. Nhưng 

những sách vở ấn loát ngày nay không dễ tu bổ, đây đích thật là quan 

niệm của người phương Tây, những gì cũ đều không coi trọng, đều phế 

bỏ. Sách cổ của Trung Quốc ngày xưa có thể tu bổ, giấy dùng cho sách 

đóng bằng chỉ rất mềm, giấy dùng phổ biến nhất ở Trung Quốc đại lục là 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 246

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giấy Mao Biên. Giấy ngày nay chúng ta dùng làm sách là giấy Đạo Lâm, 

giấy  này  có  thể giữ được bao lâu?  Đại khái  có thể  giữ được một  trăm 

năm, hơn một trăm năm sau thì giấy này sẽ biến thành tro, thành bột, bạn 

thấy giấy này coi rất đẹp nhưng chẳng chịu nổi sự khảo nghiệm của thời 

gian. Giấy Mao Biên của Trung Quốc, bạn trông thấy nó rất quê mùa, 

vàng khè, mềm mỏng, chẳng đẹp bằng giấy ngoại quốc, giấy Mao Biên 

có thể giữ được năm trăm năm. Tốt hơn nữa là giấy Liên Sử, không biết 

ngày  nay  sách  đóng  bằng  chỉ  ở  Trung  Quốc  có  dùng  giấy  Liên  Sử 

không, giấy Liên Sử  mềm vô cùng, trước kia vào năm đầu Dân Quốc, 

Tần  Già  Tạng  in  ở  Hiệp  Đồng,  Thượng  Hải  dùng  giấy  Liên  Sử.  Lúc 

trước sách tốt đều dùng giấy Liên Sử, giấy Liên Sử rất mềm, có thể giữ 

được một ngàn năm, nếu bị hư thì có thể bồi53 lại. Cho nên đích thật có 

thể giữ được mấy ngàn năm cũng không sao. Đây là chỗ khác nhau giữa 

văn hóa Trung Quốc và ngoại quốc, đồ ngoại quốc hào nhoáng nhưng 

không bền, đồ Trung Quốc không hào nhoáng nhưng bền bỉ. Tu bổ kinh 

cũ, tượng  Phật  cũ, những tượng  Phật  cũ này  đã  có bao nhiêu  người  lễ 

bái, bao nhiêu người cúng dường, [đó là]  “hủy hoại phá lạc, nãi năng 

 phát  tâm  tu  bổ” .  Cho  nên  chúng  ta  phải  có  một  quan  niệm  đúng  đắn, 

đừng  tưởng  rằng  công  đức  tu  bổ  tượng  Phật  cũ  không  lớn,  đúc  tượng 

mới thì công đức lớn. Kiến trúc mới thì lộng lẫy, vô cùng đẹp đẽ, chứ 

chẳng biết tu bổ đồ cổ có công đức lớn hơn rất nhiều! Thật ra thì không 

có cách gì để diễn tả cho hết được. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thị  quốc  vương  đẳng,  hoặc  tự  doanh  biện,  hoặc  khuyến  tha 

 nhân, nãi chí bách thiên nhân đẳng bố thí kết duyên. 

是國王等。或自營辦。或勸他人。乃至百千人等布施

結緣。

 (Các Quốc Vương đó, hoặc tự mình lo liệu sửa sang, hoặc khuyến 

 hóa người khác, thậm chí cả trăm ngàn người cùng bố thí để kết [Pháp] 

 duyên.)

Đây là nói về những đạo tràng chùa chiền cũ, hình tượng Phật, Bồ 

Tát cũ, kinh điển cũ, sau khi bạn gặp liền phát tâm tu bổ. Tự mình bạn có 

khả  năng  làm  thì  rất  tốt!  Công  đức  của  bạn  viên  mãn;  nếu  một  mình 

không có khả năng thì khuyên bạn bè mọi người cùng nhau làm, cho đến 

53 “bồi” tức là dán chồng một mảnh giấy ra sau, làm cho các mảnh rách được liên kết 

lại, không bị rách nát nữa, dặm sửa những nét chữ, nét vẽ bị mất. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 247

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khuyên một trăm người, ngàn người, tập hợp sức mạnh của quần chúng, 

bạn  đề  xướng  nói  rõ  chân  tướng  sự  thật,  lợi  ích  này  cho  mọi  người. 

Nhưng tu bổ đạo tràng cũ thì nhất định phải lễ thỉnh pháp sư tới chủ trì, 

nếu ở đó đã có pháp sư thì phải mời pháp sư hoằng pháp lợi sanh. Việc 

này lúc trước ở đây tôi thường khuyến khích thính chúng, thính chúng 

thường nói chẳng có pháp sư đến đây giảng kinh thuyết pháp, Phật pháp 

khó nghe. Tôi nói với mọi người: Không phải là không có pháp sư đến 

giảng kinh thuyết pháp, mà là vì quý vị không thích nghe Phật pháp. Họ 

nghe xong cũng không hiểu. Mọi người đều không hiểu. Tôi ở đây giảng 

kinh thuyết pháp, người nghe nhiều như vậy, tại sao lại nói người nghe 

không thích nghe Phật pháp? Tôi giải thích: Quý vị nghe tôi giảng, tôi đã 

giảng hết bao nhiêu năm rồi? Giảng Phật pháp, trên giảng đài trui luyện 

bao lâu mới có thành tựu như ngày nay, quý vị đến hưởng thụ quả báo, 

quý vị đến hưởng thụ thành tựu. Lúc tôi mới tập giảng cũng vấp lên vấp 

xuống,  quý  vị  chịu  nghe  không?  Bạn  không  thích  nghe,  thì  pháp  sư 

giảng kinh sẽ nản chí, sẽ không tiếp tục giảng nữa? 

Bạn phải biết đào tạo pháp sư giống như trồng cây vậy, bạn phải 

chịu trồng cây thì tương lai mới có trái cây, mới có gặt hái được. Việc 

này đã được nói qua rất nhiều lần nên ở đây các vị đồng tu dần dần đều 

hiểu  được.  Người  mới  bắt  đầu  học  thì  làm  sao  có  thể  giảng  cho  hay 

được?  Giảng  không  hay  thì  [chúng  ta]  cũng  phải  mỗi  ngày  đi  nghe, 

giảng hay  rồi  thì không nghe  cũng  không sao.  Người  mới  bắt đầu học 

giảng kinh cần có người đến ủng hộ, cần người khuyến khích, nếu mọi 

người  đều  không  chịu  nghe  thì  lòng  tin  của  họ  sẽ  hoàn  toàn  mất  hết. 

Cho nên tôi nói ưa thích nghe kinh nghĩa là sao? Là ưa thích nghe những 

người mới học giảng kinh, tuyệt đối không vắng mặt, làm cho những vị 

pháp sư mới học giảng kinh này có được lòng tin “đại khái chắc mình 

giảng cũng không tệ, người đến nghe không ít”, đồng thời các vị thính 

chúng [vô hình trung] tạo áp lực cho họ phải giảng mỗi ngày, họ mới có 

thể  học  được,  họ  mới  gắng  sức,  nỗ  lực  tu  học.  Tại  sao  vậy?  Nếu  họ 

không gắng sức thì họ không còn thể diện, nhất định phải chuẩn bị cho 

thật chu đáo, cho dù giảng không hay nhưng cũng giảng được hết buổi. 

Cho  nên  thính  chúng  là người  giám  học, là thầy  giáo,  đốc  thúc  họ,  cứ 

như vậy trải qua ba năm, năm năm, trên giảng đài họ mới có thể giảng 

được,  mới  giảng  được  đúng  như  pháp.  Thực  sự  giảng  cho  hay  thì  tối 

thiểu  phải  có  mười  năm  kinh  nghiệm,  mười  năm  liên  tục  không  gián 

đoạn. Cho dù không thể giảng mỗi ngày, mỗi tuần không thể ít hơn ba 

lần,  phải  duy  trì  như  vậy  suốt  mười  năm  liên  tục  thì  bạn  mới  có  kinh 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 248

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nghiệm  trên  giảng  đài,  đúng  như  câu  nói  “Vừa  mở  cuốn  kinh  thì  tâm 

nghĩ gì, tay liền làm ngay được, trái phải gì cũng hợp với cội nguồn”54. 

Nếu không có nơi chốn để tập luyện, cho dù bạn học biết [cách giảng] 

rồi cũng không dùng được, ba tháng, nửa năm không giảng thì sẽ quên 

mất. 

Do đó đặc điểm của lớp đào tạo giảng sư của chúng ta, học sinh  

mỗi tuần tối thiểu phải lên giảng đài một lần, đây là các người sơ học. 

Sau khi bạn giảng một lần, giảng đến lần thứ hai thì hy vọng mỗi tuần có 

thể giảng hai buổi, vì khi bạn giảng qua một lần, có cơ sở xong phải nỗ 

lực mỗi tuần giảng hai buổi; đến lần thứ ba thì hy vọng bạn mỗi tuần có 

thể giảng ba buổi; nói một cách khác, đến lúc giảng lần thứ tư thì mỗi 

tuần bạn có thể giảng được bốn buổi, được vậy thì bạn mới có thể học 

thành công, nếu không thì bạn không thể thành tựu. Do đó chúng ta xây 

đạo tràng mới cũng tốt, tu bổ đạo tràng cũ cũng tốt, nhất định phải thỉnh 

pháp  sư  giảng  kinh,  đương  nhiên  nếu  vị  pháp  sư  đó  giảng  không  hay, 

giảng không hay mình cũng tới nghe, mỗi ngày mình đều tới nghe, mình 

còn mời một số người khác đến nghe; làm cho pháp sư không giảng thì 

không  được,  buộc  pháp  sư  phải  gắng  sức,  buộc  pháp  sư  phải  tu  học, 

không  những  buộc  pháp  sư  phải  nghiên  cứu  giáo  lý,  vả  lại  còn  buộc 

pháp sư phải làm gương mẫu cho chúng ta, ép cho pháp sư phải tu hành, 

vậy  thì  công  đức  của  bạn  sẽ  rất  lớn.  Tương  lai  những  vị  pháp  sư  này 

thành tựu, ở khắp mọi nơi trên thế giới giảng kinh thuyết pháp phổ độ 

chúng sanh, đó đều là công đức của bạn. Họ làm sao thành tựu được? Là 

do bạn giúp họ thành tựu. 

Lúc tôi còn trẻ, năm hai mươi sáu tuổi tôi học  Phật, trong  thời 

gian này tôi theo học với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm. Trên giảng 

đài tôi chưa từng gián đoạn giữa chừng, hầu như mỗi ngày đều có giảng, 

cơ  hội này  là  do  cư sĩ  Hàn  Anh  giúp tôi tạo thành, bà hiểu được,  biết 

được đây là một việc tốt. Bà chẳng có tài lực, chẳng thể xây cho tôi một 

đạo tràng. Lúc đó vì phát tâm giảng kinh, đáng tiếc là chẳng có nơi cư 

trú, đến quải đơn ở chùa thì phải đi làm việc kinh sám Phật sự, đạo tràng 

nào cũng hoan nghinh bạn, còn nếu bạn đến đạo tràng để giảng kinh thì 

chẳng có đạo tràng nào hoan nghinh bạn, tôi chẳng có lối thoát. Bà giúp 

54 (Triển khai kinh bổn, đắc tâm ứng thủ, tả hữu phùng nguyên), câu này ngụ ý: Khi 

pháp sư đã hiểu thông suốt một bộ kinh, dẫu gặp một câu kinh nào chưa hề nghiên 

cứu đến trong một bộ kinh, vừa đọc liền hiểu rõ ý chỉ, có thể giảng thông suốt, tâm 

nghĩ  sao  miệng  liền  nói  ra  không  cần  phải  tra  cứu  tài  liệu,  hoặc  tìm  tòi  cách  giải 

thích, cứ thao thao nói ra mà không sai ý chỉ của kinh. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 249

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tôi, cho tôi cư trú ở nhà của bà, tôi ở nhà bà hết mười bảy năm, bà dành 

cho tôi một phòng trên lầu. Đi đâu giảng kinh? [Còn phải lo việc] mướn 

phòng, mượn chỗ. Bạn bè của bà rất nhiều, bà mượn văn phòng của bạn 

bè, buổi tối người làm việc đều về nhà nên mượn văn phòng của họ để 

giảng, do đó nơi chốn giảng kinh phải thường thay đổi, đại khái mỗi nơi 

giảng được hai ba tháng rồi phải đổi chỗ khác. Thính chúng có khoảng 

năm, sáu chục người, lúc nhiều nhất có tới hơn một trăm người, cứ như 

vậy  tiếp  tục  chẳng  gián  đoạn  trong  vòng  mấy  chục  năm.  Trong  đó  có 

một thời gian chừng ba bốn năm, một ngày giảng ba lần, sáng chiều tối 

đều giảng. Lúc đó tôi còn nhớ, mỗi tuần giảng hơn ba mươi mấy giờ, tôi 

chịu  khó,  thích  giảng,  vui  vẻ  giảng,  tôi  có  cơ  hội  luyện  tập.  Dần  dần 

thính chúng nhiều hơn, tập hợp sức mạnh của đại chúng lại để mua một 

tầng  lầu  ở  Đài  Bắc,  mua  một  căn  chung  cư,  đó  chính  là  thư  viện  Hoa 

Tạng Cảnh Mỹ ở Đài Bắc. 

Lúc mới  mua, căn nhà này rất nhỏ, người ở Đài Loan tính bằng 

“bình”55,  căn này  rộng  năm  mươi  bình,  ở  đây  thì tính  bằng  mét  vuông, 

một ngàn năm trăm mét vuông, một đạo tràng nhỏ như vậy, đại khái lớn 

hơn phòng này khoảng một phần ba, chỉ có một chỗ nhỏ xíu như vậy. 

Sau đó từ từ mở rộng ra, mua căn kế bên, ngày nay đạo tràng này mở 

rộng gần ba trăm bình, gần một vạn thước, hiện nay có quy mô như vậy 

cũng chỉ là một đạo tràng trong chung cư, mấy chục năm nay cũng vẫn 

như vậy. Sự giảng kinh ở nước ngoài cũng do bà lo liệu, giúp cho tôi đi 

giảng khắp nơi trên thế giới, bà đi kết duyên, đi tìm thính chúng, tìm nơi 

làm giảng đường, cho nên ngày nay chúng ta có được thành tựu như vậy 

thì công đức của Hàn Quán Trưởng suốt ba mươi năm hộ trì không thể 

không nhắc đến. Ngày nay trong giảng đường chúng ta, ở đối diện giảng 

đài tại sao phải treo tấm hình của bà? Là để cảm ân, thờ lúc bà mất cũng 

như bà còn sống, giống như bà đang ở tại hiện trường nghe kinh vậy, bà 

nhìn thấy cũng hoan hỷ. Chúng ta dùng tâm báo ân để thuyết pháp, dùng 

tâm  báo  ân  để  dạy  học,  nếu  chúng  ta  không  nỗ  lực,  không  gắng  sức, 

không tu trì cho tốt, không hoằng pháp lợi sanh cho hoàn hảo thì có lỗi 

đối với họ; cho nên chúng ta ở trong đạo tràng, trong giảng đường, Niệm 

Phật Đường, nếu là đạo tràng của tôi thì sẽ treo hình của thầy tôi, hình 

của các vị hộ pháp. Đạo tràng Cư Sĩ Lâm không phải là đạo tràng của tôi 

cho nên mỗi lần chúng tôi giảng kinh, tôi đều hồi hướng cho bà, quý vị 

niệm kệ hồi hướng của quý vị, tôi niệm kệ hồi hướng của tôi, [kệ của tôi] 

55 một bình bằng 36 nhật xích, tương ứng với khoảng 3.3 mét vuông. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 250

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khác với quý vị, tôi hồi hướng cho thầy tôi, hồi hướng cho hộ pháp, đức 

Phật dạy chúng ta “Tri ân Báo ân”.  Đoạn kinh sau đây nói về phước báo 

của việc bố thí: 

 Thị quốc vương đẳng, bách thiên sanh trung thường vi Chuyển 

 Luân vương thân. Như thị tha nhân đồng bố thí giả, bách thiên sanh 

 trung thường vi tiểu quốc vương thân. 

是國王等。百千生中常為轉輪王身。如是他人同布施

者。百千生中常為小國王身。 

 (Thì các vị Quốc Vương đó trong trăm ngàn đời thường được làm  

 thân Chuyển Luân Vương. Còn những người cùng chung làm việc bố thí  

 đó, trong trăm ngàn đời thường được làm thân Tiểu Quốc Vương.) 

Người đứng ra hướng dẫn [mọi người] tu bố thí được phước báo 

lớn nhất, những người làm theo đều kết duyên này, tương lai quả báo sẽ 

tụ hợp với nhau. Thân phận tiểu quốc vương là những “Chư Hầu” thời 

xưa,  đại  quốc  vương  cũng  giống  như  chức  tổng  thống  ngày  nay,  tiểu 

quốc vương  cũng giống như  chức  bộ  trưởng,  tỉnh  trưởng,  quận  trưởng 

ngày nay. Do đó có thể biết [người trong] một quốc gia, một chánh thể, 

từ trên tới dưới đều có duyên phận, chẳng phải ngẫu nhiên, cùng một sự 

việc tu phước báo to lớn như vậy. Trong chú giải nói rất hay, đều là ý 

nghĩa nói trong kinh điển, chúng ta hãy đọc đoạn chú giải này 56.  “Quốc

 vương  đẳng  hành  thí” (Làm  hạnh  bố  thí  giống  như  quốc  vương).  Ý 

nghĩa  của  sự  bố  thí  rất  rộng,  phục  vụ  cho  quần  chúng  chính là  bố  thí, 

thực sự dùng tâm từ bi, tâm thanh tịnh, cung kính phục vụ cho xã hội đại 

chúng, phục vụ cho nhân dân, phước báo này rất lớn!  “Tự hiệp thượng 

 thăng” ,  thượng  thăng,  họ  đáng  lẽ  phải  sanh  lên  trời,  “hà  phục  báo  vi 

 nhân vương dã” , tại sao quả báo của họ là Chuyển Luân Thánh Vương? 

Tại sao họ chẳng sanh lên trời? 

Phần  sau  trích  dẫn  [kinh  điển],  kinh  Ngũ  Đạo  Tội  Phước  nói 

 “người giàu sang phú quý, quốc vương trưởng giả đều [được giàu sang 

 do] sự lễ bái Tam Bảo mà ra” . Đây là nói rõ cả toàn thế giới đều không 

56 Nguyên  văn  đoạn  chú  giải:  “Làm  hạnh  bố  thí  giống  như  quốc  vương,  lẽ  ra  phải 

được sanh lên trời, sao lại hưởng báo là vua trong loài người? Theo như kinh Ngũ 

Đạo Tội Phước dạy, những kẻ giàu sang trong loài người, quốc vương, trưởng giả, 

đều do lễ bái, phụng sự Tam Bảo mà ra. Do vậy biết: Nếu chẳng tu hành bố thí trong 

Phật pháp sẽ trọn chẳng thể đạt được quả báo ấy”. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 36

 251

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ngoại lệ, không những người lãnh đạo chính trị, những người lãnh đạo 

trong bất cứ ngành nghề nào đều [đã từng] lễ bái Tam Bảo mà có [quả 

báo như vậy], đây là nói rõ nghiệp nhân của họ.  “Những người giàu có, 

 của cải vô hạn do sự bố thí mà ra” , trong xã hội hiện nay chúng ta có 

thể thấy, trên thế giới đích thật có rất nhiều người giàu sang, của cải mấy 

chục ức, mấy trăm ức Mỹ kim, họ làm sao có của cải nhiều như vậy? Là 

do đời trước làm việc bố thí to lớn mà được. Nhưng những người này 

chắc đời trước chỉ tu phước chứ không tu huệ, đời này giàu sang không 

biết tu phước tiếp tục, cho dù có tu phước, làm một chút sự nghiệp tạo 

phước lợi cho xã hội, đem lại cho xã hội rất ít, tỷ lệ số này so với của cải 

của họ còn rất ít, chẳng thấm vào đâu, đây là vì họ chẳng có trí huệ, họ 

chỉ tu phước mà không tu huệ. Nếu họ có trí huệ thì sẽ hoàn toàn khác 

hẳn,  họ  có  thể  lấy  của  cải  của  họ  giúp  cho  một  quốc  gia,  một 

vùng, tương lai họ sẽ làm vua nước đó, nhất định sẽ làm người lãnh đạo 

vùng đó, phước báo họ tu rất lớn.  “Do đó mới biết nếu chẳng tu bố thí 

 trong Phật pháp thì rốt cuộc sẽ chẳng đạt được quả báo thù thắng như 

 vậy” , chẳng được phước báo lớn như vậy. Phước báo lớn ấy chắc chắn 

có được từ sự bố thí. Chỉ cần bạn có thể tu học đúng lý, đúng pháp thì 

chắc chắn sẽ được quả báo thù thắng. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 37 (Số 14-12-37) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang  mười ba, xin xem kinh 

văn: 

 Cánh năng ư tháp miếu tiền phát hồi hướng tâm, như thị quốc 

 vương nãi cập chư nhân tận thành Phật đạo, dĩ thử quả báo vô lượng 

 vô biên. 

更能於塔廟前發迴向心。如是國王乃及諸人盡成佛道

。以此果報無量無邊。

 (Nếu lại có thể ở trước chùa tháp mà phát tâm hồi hướng, thì các 

 Quốc Vương cho đến những người đó, thảy đều thành Phật Ðạo, bởi quả 

 báo ấy là vô lượng vô biên.) 

Ðoạn này nói về công đức có được khi bố thí trong đạo tràng nhà 

Phật, tu bổ kinh sách cũ, hình tượng Phật, Bồ Tát. Phía trước nói trồng 

nhân này sẽ có quả báo làm Chuyển Luân Thánh Vương trong trăm ngàn 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 252

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

năm;  do  đó  có  thể  biết  phước  báo  của  sự  bố  thí  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

Trong  kinh  điển, đức  Phật  dạy  chúng  ta,  trong  cõi  người,  người  giàu 

sang  nhất  là  Chuyển  Luân  Thánh  Vương,  trong  kinh  nói  nghiệp  nhân 

Chuyển  Luân  Thánh  Vương  đã  tạo,  chú  giải  ở  đây  có  trích  dẫn  lời  cổ 

đức,  trang  mười  ba,  câu  cuối  cùng  hàng  thứ  nhất:   “Diệu  Huyền  vân” , 

chữ Diệu là Diệu Pháp Liên Hoa Kinh, Huyền là Huyền Nghĩa, quyển 

này do đại sư Trí Giả soạn. Những lời này của đại sư Trí Giả đều dẫn từ 

kinh điển, đoạn này nói  “phước này đều do tán tâm trì giới, và dùng từ 

 tâm  khuyên  kẻ  khác” ,  câu  này  vô  cùng  quan  trọng!  Tại  sao  họ  được 

phước lớn như vậy? Tương đương với Chuyển Luân Thánh Vương trong 

cõi  người  chúng  ta,  giống  như  những  vị  lãnh  đạo  các  nước  lớn  nhất, 

những  vị  này  giống  như  Chuyển  Luân  Vương.  Hiện  nay  nước  Mỹ  là 

nước giàu mạnh nhất trên thế giới, tuy có rất nhiều quốc gia người Mỹ 

không thể thống trị nhưng cũng chịu ảnh hưởng của Mỹ, thậm chí chịu 

sự chi phối của thế lực nước Mỹ. Tổng thống Mỹ đích thật có đầy đủ ý 

nghĩa  như  Chuyển  Luân  Vương,  nhưng  chẳng  có  phước  báo  lớn  bằng 

Chuyển Luân Thánh Vương, tại sao?  Nhiệm kỳ của họ chỉ có bốn năm, 

vả lại còn phải chịu các sự ràng buộc của Quốc Hội, chẳng thể làm theo 

ý riêng của mình, do đó còn thua xa Chuyển Luân Thánh Vương. Hơn 

hai  trăm  năm  trước,  ba  đời  vua  Khang  Hy,  Ung  Chánh,  Càn  Long  ở 

Trung Quốc có thể nói cũng khá giống Chuyển Luân Thánh Vương, lúc 

đó Trung Quốc vô cùng cường thịnh, các nước nhỏ ở Á Châu đều triều 

cống Thanh triều, đều là chư hầu của đế quốc nhà Thanh. Cho nên chúng 

ta mở bản đồ lúc triều Thanh hưng vượng nhất, có lẽ lớn gấp ba diện tích 

Trung Quốc hiện nay, đất đai Trung Quốc hiện nay chỉ sánh bằng một 

phần ba Trung Quốc dưới triều Càn Long, do đó quốc vương thời đó khá 

giống Chuyển Luân Thánh Vương. 



Họ  làm  sao  tu  được  phước  báo  ấy?  Ðây  là  đại  sư  Trí  Giả  trong 

Huyền  Nghĩa  Kinh  Pháp  Hoa  nói  với  chúng  ta   “tán  tâm  trì  giới” ,  họ 

chẳng chú tâm, họ có trì giới không? Họ có trì giới và dùng tâm Từ để 

khuyên  kẻ  khác,  tâm  địa  họ  lương  thiện,  họ  tu  phước  và  còn  khuyên 

nhắc rất nhiều người tu phước, lúc phước báo của họ hiện ra, chính họ 

làm đế vương, còn những người tu phước với họ đều là đại thần, bộ hạ 

của  họ,  những  kẻ  phước  lớn  trong  đó  sẽ  làm  tiểu  vương.  Chế  độ  thời 

xưa, Tổng Ðốc chính là tiểu vương, Tuần Phủ cũng là tiểu vương, Tuần 

Phủ tương đương với chức tỉnh trưởng hiện nay, còn Tổng Ðốc thường 

là  [vị  quan]  cai  quản  hai  tỉnh,  [hai  chức  này]  đều  là  thân  phận  tiểu 

vương. Vua các nước,  các vùng xa xôi,  vua các nước nhỏ đều tu được  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 253

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phước báo như vậy. 



[Câu kế tiếp trong khoa chú là]  “Thích Thiêm vân” , phần sau nói 

về  Thích  Thiêm,  câu  cuối  hàng  thứ  hai;  Thích  Thiêm  là  Thích  Thiêm 

Huyền Nghĩa, Huyền Nghĩa là do đại sư Trí Giả soạn, [“Thích Thiêm”] 

là chú giải cho Huyền Nghĩa, do pháp sư Trạm Nhiên soạn. Ngài giảng 

khá  cặn  kẽ,  trích  dẫn  kinh  để  thuyết  minh,  Ngài  nói   “Làm  bảy  pháp 

 trước” , đây là nói làm thiện cả đời, họ làm những việc thiện nào? Thứ 

nhất là  “Thí cho những người nghèo cùng” , họ rất nhiệt tâm lo lắng cho 

những người bần cùng, cho nên họ cảm được quả báo có rất nhiều người 

ủng hộ, đây là có ân đức, là báo ân. Thứ hai  “Kính dâng hiếu dưỡng” , 

họ tôn kính người khác, có thể hiếu dưỡng. Ðặc biệt là có thể hiếu dưỡng 

cha mẹ, hiếu dưỡng kẻ bề trên, họ tôn kính một cách đặc biệt. Thứ ba 

 “Bốn thời, tám tiết cúng tế tứ hải” , đây tức là cung kính quỷ thần. Hai 

điều trước là đối với người, điều này là đối với thiên địa quỷ thần, người 

hiện nay sơ sót việc này. Ðời sống con người chúng ta có quan hệ mật 

thiết đối với thiên địa quỷ thần, quan hệ giữa người với nhau phải làm 

cho tốt đẹp, quan hệ giữa người với thiên địa quỷ thần cũng phải làm cho 

tốt đẹp, người xưa hiểu chuyện này; không những cổ nhân Trung Quốc 

hiểu được, chúng ta thấy cổ nhân trên thế giới cũng biết việc cúng tế quỷ 

thần.  Người  hiện  nay  coi  chuyện  này  là  mê  tín,  cực  lực  bài  xích,  làm 

quan hệ đối với quỷ thần bị hư hỏng. Nói cách khác, chẳng được sự giúp 

đỡ  của  quỷ  thần,  nếu  quỷ  thần  do  đó  làm  loạn,  phá  hoại,  thì  chúng  ta 

phải chịu khổ, chúng ta không có khả năng chống đỡ. Tới lúc nào thế 

giới  này  mới  có  thể  khôi  phục,  được  an  định,  phồn  vinh,  hưng  vượng 

giống như ngày xưa thì mọi người phải giác ngộ, chúng ta phải đối xử 

hòa hài với thiên địa quỷ thần. 

Cổ  lễ  của  Trung  Quốc,  chư  vị  coi  thử  về  ba  bộ  sách  nói về  Lễ; 

Châu Lễ, Nghi Lễ, Lễ Ký đều đặt việc cúng tế ở hàng đầu, cúng tế tức là 

giao thiệp với thiên địa quỷ thần, giữ mối quan hệ tốt đẹp với họ. Ðây là 

sự thật, chẳng phải giả. Chẳng phải nói nếu bạn tin thì có, không tin thì 

chẳng có, chẳng phải đơn giản như vậy; bạn tin thì có sự việc này, không 

tin thì vẫn có sự việc này, đây là sự thật, chúng ta nhất định phải hiểu. 

Người thế gian tuy miệng nói một cách cứng rắn là họ không tin, sự thật 

thì họ đều đã từng trải qua, đã từng thể nghiệm trong đời sống, nghe đến 

rất nhiều, có nhiều người đã đích thân trải qua. Chúng ta nhất định phải 

coi trọng sự thật này, phải cúng tổ tiên, cúng thiên địa quỷ thần. Thứ tư 

là  “Thường tu nhẫn nhục” , cho nên họ có thể giữ gìn được phước báo, 

có thể hưởng dùng trong trăm ngàn đời, nguyên nhân chính là họ có thể 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 254

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nhẫn nhục; nếu không thể nhẫn nhục, dẫu phước báo lớn lao thì cũng sẽ 

hưởng hết trong một đời; nhà Phật nói rất hay, bố thí là tu phước, nhẫn 

nhục là giữ gìn [phước báo]; nếu bạn không thể nhịn thì bạn không giữ 

nổi, sẽ đánh  mất  rất nhanh.  Phía  sau  còn ba điều, nhất  định  phải  đoạn 

tham-sân và si, đây  là  tam  độc  phiền não.  Ðây  là  lúc  còn  sống  tạo bảy 

thứ nhân thiện, thù thắng, sau đó lại phát tâm phục vụ đại chúng nên mới 

được cảm ứng thù thắng, được quả báo tốt như vậy. 



Trong cả bộ kinh Ðịa Tạng, phẩm này là phẩm quan trọng nhất, 

phần  cuối  cùng  của  kinh  quy  kết  về  Tam  Bảo,  “Danh  Hiệu  Phẩm”  là 

Phật  Bảo,  “Bố  Thí  Phẩm”  là  Pháp  Bảo,  sau  đó  “Lợi  Ích  Tồn  Vong 

Phẩm” là Tăng Bảo. [Hiện nay] Phật chẳng còn tại thế, trong Tam Bảo 

thì Pháp Bảo trọng yếu nhất, khuyên chúng ta tu bố thí. [Chúng ta nhất 

định phải hiểu] định nghĩa của hai chữ Bố Thí cho rõ ràng. Bố thí chính 

là phục vụ, bố thí hết thảy chúng sanh tức là phục vụ cho nhân dân, cho 

xã hội, phục vụ cho chúng sanh trong thập pháp giới, đó là Phật đạo, Bồ 

Tát  đạo.  Do  đó  chúng  ta  không  thể  nhìn  sai  việc  bố  thí,  cứ  cho  rằng 

quyên tặng  một  ít  của  cải thì trong nhà  Phật  gọi là bố thí, vậy  thì bạn 

hiểu việc bố thí một cách quá đơn giản, quá hạn hẹp rồi. Trong Bồ Tát 

hạnh,  đức  Phật  dạy  cho  chúng  ta  sáu  nguyên  tắc,  sáu  điều,  trong  kinh 

điển gọi là Lục Ðộ, Lục Ba La Mật, tức là sáu nguyên tắc cho hành vi 

của Bồ Tát.  Thứ nhất là Bố Thí, thứ hai cũng là Bố Thí, thứ ba vẫn là 

Bố Thí. Ðức Phật giảng Bố Thí chia thành ba loại: Thứ nhất là Bố Thí 

Tài, thứ nhì là Bố Thí Pháp, thứ ba là Bố Thí Vô Úy; điều thứ nhất trong 

Lục Ðộ là Bố Thí, Bố Thí bao gồm cả ba thứ: Tài, pháp, và vô úy. Thứ 

hai là Trì Giới, trì giới là tuân giữ pháp luật. Thứ ba là Nhẫn Nhục, tuân 

giữ pháp luật và nhẫn nhục đều thuộc về Vô Úy Bố Thí; sau đó là Tinh 

Tấn, Thiền Ðịnh, Bát Nhã đều thuộc về Pháp Bố Thí. Do đó nếu bạn quy 

nạp Bồ Tát hạnh thì đó chính là hai chữ Bố Thí; giải thích hai chữ Bố 

Thí chính là phục vụ cho hết thảy đại chúng. 



Bất luận bạn có thân phận gì, bạn làm nghề gì, hết thảy bạn đều vì 

chúng  sanh,  vì  xã  hội,  vì  nhân  dân  thì  đó  là  tu  bố  thí  ba-la-mật.  Mỗi 

người chúng ta lợi sanh là làm một gương mẫu tốt cho chúng sanh, đó là 

tu bố thí ba-la-mật. Tâm địa một người trên thế gian tốt, phẩm đức tốt, 

hành vi tốt, làm gương tốt cho xã hội, thì đã bố thí thân mình, cả thân và 

tâm đều tu bố thí. Ðời sống chúng ta, bất luận là giàu sang hay nghèo 

hèn, giàu sang thì làm một gương giàu sang tốt, nghèo hèn thì làm một 

gương nghèo hèn tốt. Người nghèo hèn giữ vững bổn phận, vui với cái 

nghèo, vậy chính là bố thí; người giàu sang làm gương tốt của một người 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 255

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giàu,  dùng  những  gì  mình  dư  dả  giúp  cho  những  người  nghèo,  đó  là 

gương tốt cho người giàu, có phước thì cùng hưởng với hết thảy chúng 

sanh.  Bạn  làm  trong  chánh  phủ,  phục  vụ  cho  nhân  dân,  bạn  buôn  bán 

cũng phục vụ cho nhân dân, bạn làm công cũng phục vụ cho nhân dân. 

Chúng  ta đã  xuất  gia,  người  xuất gia  nghiên  cứu  Phật pháp,  kinh  giáo 

cho thấu triệt, giảng giải tường tận cho hết thảy chúng sanh, đó là phục 

vụ nhân dân, giúp mọi người phá mê khai ngộ, giúp mọi người nâng cao 

mức  sống,  người  xuất  gia  cũng  phục  vụ  nhân  dân.  Tất  cả  Phật  pháp 

chẳng có gì khác, nói đến cuối cùng tổng kết lại chỉ là phục vụ hết thảy 

chúng sanh mà thôi. Chúng ta phát tâm phục vụ cho chúng sanh, và cũng 

khuyên hết thảy chúng sanh cũng phải phục vụ chúng sanh, thực sự có 

thể  hy  sinh  chính  mình,  xả  mình  vì  người  thì  người  đó  gọi  là  Bồ  Tát. 

Niệm niệm đều nghĩ đến chúng sanh, nghĩ đến toàn thể xã hội, nghĩ đến 

hết thảy nhân dân, chẳng nghĩ đến mình, chẳng nghĩ đến nhà mình; mình 

và nhà mình là một phần tử của đoàn thể, cả đoàn thể tốt thì lẽ nào mình 

không tốt được. Cho nên họ có phước báo lớn như vậy, phước báo có 

nguồn gốc từ đâu, chúng ta hiểu được. Ðoạn kinh văn sau đây [nói] nếu 

bạn có thể mở rộng tâm lượng phục vụ thì phước báo của bạn còn lớn 

hơn nữa. 

 Cánh năng ư tháp miếu tiền phát hồi hướng tâm. 

更能於塔廟前發迴向心。 

 (Nếu lại có thể ở trước chùa tháp mà phát tâm hồi hướng.) 

 “Tâm hồi hướng”  là tâm gì? Ngày nay chúng ta phục vụ một khu 

vực, hoặc càng nhỏ hơn nữa là một đoàn thể, một đoàn thể xã hội, một 

khu vực. Mở rộng ra tới cả nước, ngày nay nói đến cả thế giới, đây là 

việc chúng ta có thể làm trên phương diện sự tướng. Tâm hồi hướng, tuy 

trên mặt Sự chúng ta chẳng làm được, nhưng tâm nguyện của chúng ta 

đã đạt được. Tâm phục vụ của chúng ta là tận hư không, trọn khắp pháp 

giới, chẳng hạn chế tại địa cầu này, lời nói này có phải là lời nói suông 

hay không? Không phải, khi thực sự có tâm nguyện thì chẳng phải nói 

suông. Tiếc là hiện nay chúng ta chẳng có khả năng, nếu một ngày nào 

đó chúng ta có thần thông, bay đi biến hóa tự tại, đích thật chúng ta rất 

hoan hỷ giúp đỡ hết thảy chúng sanh trong mười phương thế giới, giống 

như chư Phật, Bồ Tát vậy, tùy loại hóa thân ở tận hư không, trọn khắp 

pháp giới, tùy cơ thuyết pháp, đây là tâm hồi hướng. Tâm của bạn đã mở 

rộng, một khi tâm đã mở rộng thì phước báo của bạn chẳng phải chỉ làm  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 256

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Chuyển Luân Vương trăm ngàn đời mà thôi. 

 Như thị quốc vương nãi cập chư nhân tận thành Phật đạo, dĩ 

 thử quả báo vô lượng vô biên. 

如是國王乃及諸人盡成佛道。以此果報無量無邊。

 (Thì  các  Quốc  Vương  cho  đến  những  người  đó,  thảy  đều  thành 

 Phật Ðạo, bởi quả báo ấy là vô lượng vô biên.) 

Tại sao vừa hồi hướng thì liền thành Phật? Tâm hồi hướng này là 

tâm  Phật,  tâm  là  tâm  Phật  thì  làm  sao  không  thành  Phật  cho  được? 

Ðương nhiên sẽ thành Phật. Tâm nói ở phía trên57 chẳng phải tâm Phật, 

mà là tâm người, trong bốn thứ từ bi, đó là  “chúng sanh duyên từ bi” , 

cho nên quả báo đó sẽ là thân Chuyển Luân Vương.  Một khi đã phát 

nguyện hồi hướng thì tâm đó là tâm Phật, từ bi đó là đại từ đại bi, chẳng 

có điều kiện gì cả,  “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi” , cho nên chắc chắn 

thành Phật. Bất luận là phát tâm dẫn dắt, khuyên dạy mọi người, hoặc là 

cùng nhau làm đều thành Phật đạo.  “Ðều thành Phật đạo” , chư vị phải 

biết, những người này đều phát tâm hồi hướng thì họ mới có thể thành 

Phật đạo. Trong đó có nhiều người như vậy, nếu có người không phát 

tâm rộng lớn này thì họ sẽ không thành Phật đạo được, người chân chánh 

phát  tâm  mới  thành  Phật  được.  Quả  báo  thành  Phật  mới  rốt  ráo,  viên 

mãn, trên quả vị Phật, nên dùng thân Chuyển Luân Vương để độ được 

thì Ngài sẽ hiện thân Chuyển Luân Vương, nên dùng thân thiên vương 

để độ  được  thì  Ngài  sẽ hiện  thân thiên vương, bạn  coi  các  Ngài  tự tại 

biết bao. Nếu chẳng có tâm lượng to lớn này, tuy tu phước báo lớn làm 

Chuyển Luân Vương, thân cũng không tự tại, họ không thể tùy ý mình đi 

làm thiên vương, đi làm quỷ vương, họ không thể làm những gì tâm họ 

muốn.  Nếu  thành  Phật,  thành  Bồ  Tát  thì  mới  làm  được  tùy  tâm  mong 

muốn. Bất cứ thân phận gì cũng có thể thị hiện, vả lại thị hiện không chỉ 

[hạn chế] một thân, cùng lúc, cùng một nơi có thể hiện vô lượng thân, 

hiện các thân phận khác nhau, chỉ có quả địa Phật và đại Bồ Tát mới có 

thể làm được, do đó phát nguyện hồi hướng rất quan trọng. 



Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, Thế Tôn giảng cho chúng 

ta về Bồ Ðề tâm. Chí Thành tâm là Thể của Bồ Ðề tâm, [Thể] tức là bản 

57 Tâm phía trước chính là cái tâm khuyến hóa tu bổ kinh tượng, chùa miếu bị hư 

hỏng.  Do phát tâm nhưng không biết hồi hướng  nên quả báo nhỏ hơn, trong đoạn 

này, do hành nhân đã làm những thiện sự ấy lại biết phát tâm hồi hướng nên quả báo 

vô cùng rộng lớn. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 257

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thể. Hết thảy pháp đều lưu xuất từ tâm này, đều được xây dựng từ tâm 

này. Tâm người phải chân thành, chân thành đến cùng cực, không những 

không có tâm riêng tư, ngay cả vọng tưởng cũng không có, đây là nói về 

Thể, tức là bản thể [của cái tâm]. Có Thể thì đương nhiên cũng có Dụng, 

trong Dụng có chia thành hai loại, một là Tự Thọ Dụng, hai là Tha Thọ 

Dụng. Nếu dùng cách nói hiện nay mà nói thì bạn dùng tâm gì đối với 

chính mình, thì dùng tâm đó để đối xử với kẻ khác, đối với mình là tự 

thọ  dụng,  đối  với  kẻ  khác  là  tha  thọ  dụng.  Phật  dạy  chúng  ta,  đối  với 

mình là thâm tâm. Thâm tâm là tâm háo thiện, háo đức, tự mình có thể tu 

thiện, tích đức, đây là đối với chính mình; đối với kẻ khác là “tâm phát  

nguyện hồi hướng”. 



Phát nguyện hồi hướng là đại từ đại bi, phát nguyện hồi hướng tức 

là phát nguyện phục vụ cho hết thảy chúng sanh. Bất luận ở lúc nào, bất 

luận ở nơi đâu, toàn tâm toàn lực phục vụ cho đại chúng, sự phục vụ này 

hoàn toàn là nghĩa vụ, chẳng mong cầu báo đền gì hết. Người thế gian 

phục vụ thì phải nói tới đền đáp, còn chư Phật, Bồ Tát phục vụ thì không 

có đền đáp, tất cả đều là hiến dâng, nói theo hiện nay thì gọi là nghĩa vụ, 

hoàn toàn là tình nguyện. Nếu có quan niệm tình nguyện này thì cũng 

chưa phải là Phật, Bồ Tát, tại sao vậy? Tâm thương yêu của họ còn thấp 

một cấp,  “pháp duyên từ bi”  chứ không phải là đại từ đại bi. Ðại từ đại 

bi thì ngay cả ý niệm nghĩa vụ cũng không có, những gì họ làm thực sự 

là  công  việc  nghĩa  vụ,  nhưng  tuyệt  đối  không  có  ý  niệm  nghĩa  vụ,  đó 

mới thực sự là Phật, Bồ Tát, quả báo đó mới là vô lượng vô biên. Pháp 

sư Thanh Liên trong chú giải cũng trích dẫn một số sự tích, chư vị hãy 

coi những chuyện này, sau khi chư vị nghe tôi nói xong thì sẽ coi và hiểu 

những chuyện này, vậy thì chúng ta không cần phải nói nhiều nữa. Xin 

xem  phần  kinh  văn  dưới  đây,  phần  này  là  đoạn  thứ  tư  nói  về  Bố  Thí, 

phước báo có được khi  “bố thí cho người già, người bệnh, sản phụ” . 

 Phục thứ, 

復次。

 (Lại nữa,) 



Trong kinh thêm chữ  “Phục thứ” , nghĩa là phần mở đầu của một 

sự việc khác. Ðức Phật giảng cho chúng ta các thứ bố thí, đây là loại thứ 

tư. Gọi là: 

 Ðịa Tạng! Vị lai thế trung hữu chư quốc vương cập Bà La Môn  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 258

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 đẳng. 

地藏。未來世中有諸國王及婆羅門等。

 (Này Ðịa Tạng! Trong đời vị lai, như có các vị quốc vương cùng 

 hàng Bà La Môn v.v...)



Câu này nói về người có thể bố thí, người phát tâm bố thí nhiều 

như  vậy,  thân  phận,  địa  vị,  phước  báo  của  họ  đều  chẳng  bằng  nhau, 

nhưng họ đều có thể phát tâm bố thí, phước có được từ sự bố thí hoàn 

toàn dựa trên tâm niệm và thái độ của người bố thí, tuyệt chẳng dựa trên 

địa vị của họ cao hay thấp, được phước báo lớn nhỏ chẳng liên quan gì 

tới địa vị của họ, cũng chẳng liên quan đến tài lực, vật lực của họ. Quan 

hệ ở chỗ họ phát tâm, họ có dùng tâm chân thành hay không, tâm có rốt 

ráo hay không, có tận tâm tận lực hay không, phước báo lớn hay nhỏ là 

dựa trên những điểm này mà xét. Do đó có thể thấy tu vô lượng vô biên 

phước báo là việc mà mỗi người chúng ta đều có phần, mỗi người đều có 

thể làm được. Phần sau là đối tượng của sự bố thí. 

 Kiến chư lão bệnh cập sanh sản phụ nữ, nhược nhất niệm gian 

 cụ đại từ tâm. 

見諸老病及生產婦女。若一念間具大慈心。

 (Gặp những người già yếu, tật bệnh và phụ nữ sinh đẻ, nếu trong 

 một niệm đầy đủ lòng đại từ.) 

Quan trọng ở chỗ  “đại từ tâm” , tâm đại từ là tâm Phật, tâm niệm 

và thái độ của Pháp Thân đại sĩ, đây chẳng phải là người bình thường. 

[Họ] chẳng đòi hỏi điều kiện gì cả, khi gặp là nhất định sẽ giúp đỡ. 

 Bố thí y dược, ẩm thực, ngọa cụ sử lịnh an lạc. 

布施醫藥。飲食。臥具使令安樂。

 (Ðem  thuốc  men,  đồ  ăn  thức  uống,  mền  chiếu  bố  thí  cho,  khiến 

 cho họ được an vui.) 

Thấy  người  ta  có  khổ  nạn  thì  lập  tức  ra  tay  giúp  đỡ.  Hiện  nay 

trong xã hội có rất nhiều người già, người bệnh đáng thương xót, chẳng 

có người chăm sóc, tại sao cả xã hội trở thành như vậy? Vì đường lối 

giáo dục sai lầm. Giáo dục hiện nay đều là giáo dục của Công Lợi chủ 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 259

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nghĩa58,  chẳng  giống  với  Trung  Quốc  thời  xưa,  giáo  dục  thời  xưa  ở 

Trung Quốc là giáo dục đạo đức, giáo dục nhân nghĩa, tôn trọng đạo đức 

nhân nghĩa. Giáo dục hiện nay là công lợi, là giáo dục lợi hại, đối với 

mình có lợi là bạn bè, đối với mình không có lợi thì là kẻ thù, bạn nói 

như  vậy  thì  làm  sao  được!  Xã  hội  này,  Mạnh  Tử  nói  [nếu]  “Kẻ  trên, 

người dưới tranh nhau thủ lợi”, đất nước này sẽ bị nguy hiểm. Sự nguy 

hiểm này nói rõ sẽ có tai nạn lớn xảy ra, hoặc là thiên tai, hoặc là nhân 

họa,  đều  do  nghiệp  cảm  của  chúng  sanh  tạo  ra,  vì  mọi  người  đều  tạo 

nghiệp chẳng thiện. Thế nên tại sao người đời sau tôn kính cổ thánh tiên 

hiền đời xưa? Tại sao sùng bái họ? Vì họ có trí huệ, họ dựng nên một 

đường lối giáo hóa chúng sanh, dạy chúng sanh đạo đức, nhân nghĩa, lễ 

nghĩa, minh đạo, tu đức, hành nhân, tận nghĩa, giữ lễ, xã hội sẽ an định, 

nhân dân sẽ yên vui, biết hợp tác lẫn nhau, chung sống hòa mục, đó là đế 

vương phục vụ cho nhân dân, làm gương tốt cho xã hội đại chúng. 



Trong xã hội công lợi hiện nay, mỗi người chỉ cầu cho lợi ích của 

cá nhân mình, gia đình cũng chẳng lo đến, đúng là vong ân, bội nghĩa. 

Cha mẹ nhọc nhằn nuôi con khôn lớn, đến lúc cha mẹ già thì con cái bỏ 

xó,  vứt  bỏ,  cho  rằng  hiếu  dưỡng  cha  mẹ  là  một  gánh  nặng,  họ  không 

chịu gánh vác gánh nặng này, họ bỏ đi, cha mẹ sống chết gì cũng chẳng 

liên quan tới mình, cha mẹ bị bệnh chẳng có người chăm sóc, cha mẹ già 

bỏ xó cũng chẳng có người săn sóc. Hiện nay ở ngoại quốc có chế độ 

phước lợi cho người già, quốc gia đứng ra nuôi người già, quốc gia phải 

có  tài  lực  mới  được.  Sự  nghiệp  phước  lợi  xã  hội  là  do  người  Mỹ  đề 

xướng đầu tiên, sau khi thế chiến thứ hai chấm dứt, nước Mỹ giàu mạnh 

nhất nên họ khởi xướng chế độ này; rất nhiều dân tộc, quốc gia trên thế 

giới đều bắt chước. Hiện nay mối tệ xảy ra, gánh nặng quốc gia quá lớn, 

làm cho chính sách kinh tế quốc gia suy xụp. Nhưng có ai dám phế trừ 

chế độ này không? Chẳng ai dám. Quốc gia đó là xã hội dân chủ, nếu 

bạn muốn phế trừ chế độ này thì dân chúng sẽ không bỏ phiếu cho bạn, 

thì bạn sẽ không đắc cử, vì [người ứng cử] muốn lấy lá phiếu nên cắn 

chặt răng vẫn phải duy trì chế độ này. Nước Mỹ hiện nay thiếu nợ, hầu 

như mỗi người trên thế giới đều biết, bốn đời còn chưa trả hết, họ vốn là 

nước [dư dả] cho người ta vay mượn, hiện nay biến thành nước thiếu nợ, 

đây đều là do chánh sách sai lầm. 



Cho nên chánh phủ Tân Gia Ba rất thông minh, thấy được trạng 

thái bệnh hoạn này của xã hội. Tân Gia Ba có phước lợi xã hội không? 

58 Công lợi chủ nghĩa là chủ nghĩa chú trọng lợi ích trước mắt của mình, làm việc gì cũng đặt lợi ích 

của mình lên trên hết. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 260

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Có chứ, cội nguồn chủ yếu của phước lợi xã hội là số tiền dành dụm của 

nhân  dân,  họ  gọi  là  “công  tích  kim”  (tiền  tích  trữ  chung),  đây  là  tiền 

chánh phủ buộc bạn phải dành dụm. Số dành dụm này là để phòng hờ 

khi bạn sanh bệnh, khi bạn đến tuổi già, có thể tự nuôi mình. Thật ra khi 

có khó khăn, chánh phủ trợ giúp một ít, quy chế này tốt! Ở ngoại quốc vì 

có  chế  độ  phước  lợi  xã  hội  nên  người  dân  chẳng  có  quan  niệm  dành 

dụm, [họ thường nghĩ] già cũng không sao, có nhà nước nuôi. Cho nên 

tiền thu nhập hằng tháng, họ đều tiêu xài hết trơn, nhiều người còn xài 

quá lố, tạo nên hiện tượng thiếu nợ rất nhiều. 



Trong quan niệm giáo dục cổ xưa Trung Quốc, thiếu nợ là nhục 

nhã, bạn làm sao có thể mượn tiền để sống qua ngày? Ngạn ngữ thường 


nói “Không nợ cả mình khỏe re”. Ðời sống nghèo khổ một tí cũng không 

sao, không  thiếu nợ thì đời sống  chẳng có  áp  lực, đời  sống  của họ  rất 

thoải mái. Còn những quốc gia tiên tiến ở ngoại quốc hầu như là không 

có ai không thiếu nợ, áp lực đời sống rất lớn. Xã hội như vậy, tôi sống ở 

bên đó hai mươi mấy năm, tôi nhìn thấy rất khó chịu, con người sống ở 

trên  thế  gian  là  để  làm  gì?  Là  để  trả  nợ,  bạn  coi  có  đáng  thương  hay 

không, bi ai biết bao! Mỗi ngày nỗ lực làm việc là để trả nợ. Trả tiền nợ 

của ngân hàng, mượn tiền ngân hàng, đất đai, căn nhà của bạn ở là do 

mượn  tiền  mua  trả  góp,  chiếc  xe  hơi  bạn  lái  cũng  do  tiền  mượn  ngân 

hàng, mượn công ty bảo hiểm trả góp để mua. Số tiền mỗi tháng kiếm 

được thì trước tiên phải trả ngân hàng, trả công ty bảo hiểm, còn lại một 

phần nhỏ mới dành để chi dụng cho sinh hoạt. Lúc tôi ở Mỹ, phần đông 

các người Mỹ có thể nói là tiền thu nhập rất khả quan, mỗi tháng có thể 

kiếm được ba ngàn Mỹ kim, số ba ngàn này phải đóng thuế, phải trả góp 

cho ngân hàng, trả góp cho công ty bảo hiểm, trên thực tế kiếm được ba 

ngàn  đồng  còn  lại  chỉ  được  tám  trăm  đồng,  do  đó  tiền  lương  ba  ngàn 

đồng nhưng thật ra chỉ còn tám trăm đồng. Tám trăm đồng tiền chi dụng 

cho sinh hoạt so với Trung Quốc chúng ta cao hơn rất nhiều, nhưng chỉ 

miễn cưỡng đủ cho họ chi dùng trong một tháng. Người Trung Quốc đỡ 

hơn người ngoại quốc vì người Trung Quốc biết tiết kiệm. Mỗi tháng họ 

có thể dành dụm hai trăm đồng là điều rất khó khăn, rất hiếm có. Cho 

nên số tiền thâu nhập ba ngàn đồng, họ có thể thực sự dành dụm chỉ bất 

quá là hai trăm đồng mà thôi, [từ chuyện này chúng ta mới biết] họ sinh 

sống như thế nào? 

Còn người đến tuổi già, mỗi tiểu bang ở Mỹ có tài chính riêng rẽ, 

nước  Mỹ  là  nước  liên  bang,  mỗi  tiểu  bang  cũng  giống  như  một  nước 

nhỏ, có rất nhiều luật lệ riêng rẻ, nhưng không trái nghịch với hiến pháp 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 261

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

liên bang. Vì của cải của mỗi tiểu bang không giống nhau nên phước lợi 

xã  hội  cũng  khác  nhau.  Như  tiểu  bang  Cali  khá  sung  túc,  người  già  ở 

Cali  mỗi  tháng  có  thể  lãnh  được  năm  trăm  đồng  tiền  dưỡng  già,  năm 

trăm đồng có thể chi dụng cho một tháng, chẳng thành vấn đề. Tôi ở tiểu 

bang Texas, hoàn cảnh kinh tế của Texas thua Cali nên tiền dưỡng già ở 

Texas  chỉ  có  hơn  ba  trăm  đồng,  đời  sống  vật  chất  có  thể  miễn  cưỡng 

sống qua ngày, còn đời sống tinh thần rất đau khổ, thực sự là họ chỉ ngồi 

ăn rồi chờ chết. Họ mỗi ngày ăn no xong rồi phơi nắng, chẳng có người 

nói chuyện với họ. Chúng tôi đến thăm viện dưỡng lão, người già nhìn 

thấy chúng tôi đều thích nói chuyện với chúng tôi, có người nói chuyện 

với họ thì họ mới cảm thấy an ủi. 

Chúng tôi nhìn thấy hiện tượng thê thảm của người già, nên chúng 

tôi có ý định muốn xây làng Di Ðà, giúp đỡ họ giải quyết sự khổ nạn, 

tìm cho họ một đời sống tinh thần. Có một số viện dưỡng lão tổ chức rất 

khá, mỗi tuần có tổ chức một buổi họp có tính chất giúp vui, trong đó có 

biểu  diễn,  có  ca  hát,  khiêu  vũ,  do  ai  tổ  chức?  Ðều  do  người  già  tự  tổ 

chức.  Những  người  trẻ  tuổi  một  chút,  sức  khỏe  còn  khá  đứng  ra  biểu 

diễn, còn nhiều người lớn tuổi đi đứng không được phải ngồi xe lăn, họ 

xúm lại làm khán giả, như vậy kể là rất khá rồi. Nhưng chúng tôi cảm 

thấy như vậy cũng chưa đủ, chúng ta phải thường có người trẻ tuổi đến 

đó biểu  diễn,  đặc biệt là khích  lệ  học sinh trẻ  tuổi,  các  em  nhỏ có thể 

thường  xuyên  đến  làng  Di  Ðà  biểu  diễn,  làm  cho  người  già  có  thể 

thường gặp mặt, tiếp xúc các em nhỏ, làm cho tinh thần của họ được an 

ủi. Rất nhiều đoàn ca vũ trên thế giới, các đoàn diễn xiếc Trung Quốc, 

chúng ta có thể mời những đoàn biểu diễn giỏi đến làng Di Ðà biểu diễn. 

Cho nên làng Di Ðà không chỉ đơn thuần niệm Phật, trong đó có nhiều 

sinh hoạt giúp vui này. Chúng tôi hy vọng có thể giúp người già trải qua 

thời  gian  mà  họ  cảm  thấy  hạnh  phúc  nhất  trong  đời  của  họ,  chúng  tôi 

hướng về mục tiêu này mà làm, phục vụ cho người già, người bệnh. 

Trong kinh đề cập tới  “sanh sản phụ nữ” , hiện nay y dược phát 

triển, chăm sóc phụ nữ sanh sản chẳng cần chúng ta phải bận tâm. Thời 

xưa người phụ nữ sanh sản vô cùng khổ sở, chẳng có người chăm sóc. 

Cho nên lúc sanh sản là lúc quan hệ tới tánh mạng, là lúc cần người giúp 

đỡ nhất. Hiện nay trừ phi là những chỗ vô cùng lạc hậu, chưa phát triển, 

còn  những  chỗ  đã  phát triển, hoặc  những  quốc  gia  đang  phát  triển đại 

khái  đều  không  thành  vấn  đề.  Ở  đây  đức  Phật  khuyến  khích  chúng  ta 

phải  bố thí  thuốc  men, thức  ăn,  mền  chiếu  cho những  chúng sanh khổ 

nạn,  cần  chúng  ta  giúp  đỡ,  họ  rất  cần  những  vật  này,  nếu  bạn  có  thể 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 262

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chăm sóc được, mục đích là  “sử lịnh an lạc” , làm cho họ được thân tâm 

bình yên, làm cho họ lìa khổ hưởng vui. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Như thị phước lợi tối bất tư nghị, nhất bách kiếp trung thường 

 vi  Tịnh  Cư  thiên  chủ,  nhị  bách  kiếp  trung  thường  vi  Lục  Dục  thiên 

 chủ, tất cánh thành Phật vĩnh bất đọa ác đạo, nãi chí bách thiên sanh 

 trung nhĩ bất văn khổ thanh. 

如是福利最不思議。一百劫中常為淨居天主。二百劫

中常為六欲天主。畢竟成佛永不墮惡道。乃至百千生中耳

不聞苦聲。

 (Thì phước lợi đó không thể nghĩ bàn, trong một trăm kiếp thường 

 được làm thiên chủ trời Tịnh Cư, trong hai trăm kiếp thường được làm 

 thiên  chủ  cõi  Lục  Dục  thiên  và  rốt  ráo  sẽ  được  thành  Phật,  vĩnh  viễn 

 không còn đọa vào ác đạo, thậm chí trong trăm ngàn đời, tai không hề 

 nghe đến tiếng khổ.) 

Ðoạn kinh văn này nói về quả báo của sự bố thí. Bố thí là nhân 

của phước đức, ba nghiệp đều phải biết tu học. Trong tâm thường giữ ý 

niệm bố thí, bố thí chính là phục vụ chúng sanh, chúng ta nói như vậy thì 

mọi người dễ hiểu, mỗi niệm đều có tâm nguyện phục vụ chúng sanh, đó 

là tâm bố thí. Lúc thường ngày dùng lời nói để khuyên người, phục vụ 

xã hội, phục vụ nhân dân, đó là miệng bố thí. Trong đời sống hằng ngày, 

chúng ta thực sự làm được, ngay ở chỗ làm, ngay trong cách sinh sống 

hằng ngày, phải làm việc có lợi ích cho xã hội, cho chúng sanh, đó là 

thân bố thí, [làm vậy] thì bạn nhất định sẽ có phước.  “Tài thí”  gồm có 

nội  tài  và  ngoại  tài,  ngoại  tài  là  vật  ngoài  thân,  nội  tài  là  thân  thể,  tôi 

dùng thân thể của tôi, dùng sức lực của tôi phục vụ mọi người, đây là nội 

tài bố thí, thí tài thì sẽ được giàu sang.  “Pháp thí”  là dùng trí huệ, dùng 

kỹ  thuật,  khả  năng  của  mình  để  giúp  đỡ  người  khác,  quả  báo  sẽ  được 

thông minh, trí huệ.  “Vô úy thí”  là làm cho mọi người thân tâm yên ổn, 

xa lìa lo sợ, buồn rầu, phiền não, quả báo là được khỏe mạnh, sống lâu. 

Như vậy thì phước báo của bạn mới viên mãn, trong đời sống vật chất 

của bạn chẳng thiếu thốn, chẳng cần quá nhiều, không thiếu thốn là được 

rồi, là viên mãn rồi. Cái ăn, cái mặc đầy đủ, thông minh, trí huệ, khỏe 

mạnh,  sống  lâu,  thì  phước  báo  của  người  đó  mới  viên  mãn.  Ngày  nay 

chúng ta thấy thế gian này, có rất nhiều người giàu sang nhưng không có 

trí huệ, họ thực sự giàu có [nhưng] ngu si. Lại thấy có người thông minh, 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 263

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

rất có trí huệ, thân thể không khỏe, nhiều tai nạn, nhiều bệnh, đó là gì? 

Ðời trước họ chẳng tu vô úy thí, thường làm tổn thương hết thảy chúng 

sanh,  [nên  họ]  bị  nhiều  tai  họa,  nhiều  bệnh.  Họ  nói:  “Tôi  đâu  có  hại 

chúng sanh gì đâu, chẳng hại ai hết”, mỗi ngày ăn thịt chúng sanh thì đã 

là phiền phức rồi. 

Tôi nhớ có một lần, cư sĩ họ Lôi ở Hương Cảng làm báo cáo tại 

đây, bà thấy quả báo ngay trong đời này, có một người thích ăn đồ biển, 

lúc chết bị một bệnh giống như con cua vậy, giống cá tôm vậy, lúc quả 

báo hiện lên mọi người đều nhìn thấy, làm cho rất nhiều người sợ hãi, 

những người thích ăn đồ biển đều không dám ăn nữa. Bà ở đây thuật lại 

chuyện này, chúng tôi có thâu hình, cuộn băng thâu hình này có thể lưu 

thông cho mọi người xem, chuyện bà kể lại là chuyện thật, người thật. 

Trong  Giới  Kinh tuy  đức  Phật  chẳng  cấm  mọi  người  ăn thịt,  đức  Phật 

khuyên  người  ăn   “Tam  Tịnh  Nhục” .  Tam  tịnh  nhục  nghĩa  là  thứ  nhất 

không trông thấy [con vật đang] bị giết, bạn chẳng thấy sự sát sanh, thứ 

hai bạn chẳng nghe thấy âm thanh [lúc con vật bị] giết, thứ ba là tuyệt 

đối chẳng giết cho mình ăn, đó gọi là tam tịnh nhục. Nhưng có một số 

người thích ăn thịt sống, tận mắt nhìn thấy con vật bị giết, đích thân kêu 

người đầu bếp giết con vật ấy, họ muốn ăn đồ tươi, ăn như vậy thì tạo 

nghiệp nặng lắm. Cho dù bạn tu bố thí được phước, dù bạn tu pháp bố 

thí được thông minh trí huệ, quả báo bạn được sẽ là thân thể bị nhiều tai 

họa, nhiều bệnh. 

Thông  thường thì thân thể người  Trung Quốc  chẳng  bằng người 

ngoại quốc, người ngoại quốc ăn thịt, họ thực sự ăn tam tịnh nhục, vả lại 

lúc ăn thịt cũng tương đối đơn thuần. Ở ngoại quốc chúng ta thấy họ ăn 

nhiều nhất là thịt bò, thịt gà, những thịt động vật khác họ không ăn, rất ít 

ăn, họ yêu thương động vật. Nếu họ thấy bạn làm tổn thương động vật 

thì họ không thích, họ sẽ không tha thứ cho bạn. Ở Úc Châu nếu làm tổn 

thương động vật bừa bãi thì phải bị phạt, phải bị phạt tiền thậm chí phải 

bị ở tù, đây là [luật lệ] bảo hộ động vật. Gà và bò của họ được [chuyên 

môn] nuôi để làm thịt, như vậy thì sự tạo nghiệp sẽ nhẹ. Hãy coi người 

Trung  Quốc,  đặc  biệt  là  người  miền  Nam  cái  gì  cũng  ăn,  cái  gì  cũng 

muốn ăn sống, như vậy thì tạo nghiệp rất nặng, sẽ chịu tai nạn rất nhiều. 

Do đó chúng ta phải biết làm cách nào để tu phước. 

[Nói  đến]  phương  pháp  sống  khỏe  mạnh,  trường  thọ,  cố  nhiên 

phương thức sống của chúng ta rất quan trọng, đó đều là duyên. Nguyên 

nhân thực sự là do đời quá khứ tu vô úy thí, làm cho hết thảy động vật, 

làm cho các loài hữu tình, động vật có sanh mạng được yên ổn, được vui 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 264

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sướng, không thể sát hại chúng nó, đó thuộc về vô úy thí, ngày nay gọi 

là  thương  yêu  động  vật.  Chúng  tôi  thấy  những  động  vật  sanh  trưởng 

trong  vùng  hoang  dã  ở  Mỹ,  ở  Gia  Nã  Ðại,  ở  Úc  Châu  chẳng  sợ  con 

người. Bạn coi những động vật nhỏ ấy, bạn ngoắc tay thì nó liền đi tới, 

chim cũng không sợ người ta, nó bay xuống đậu trên thân bạn, con sóc 

[nhìn  thấy  bạn]  vừa  ngoắc  tay  nó  liền  chạy  lên  tay  bạn.  Ðộng  vật  ở 

Trung  Quốc  khác  ở  ngoại  quốc,  vừa  thấy  người  ta  nó  liền  chạy  mất, 

động  vật  cũng  thông  hiểu  tánh  người,  sống  ở  chỗ  nào  mà  nó  biết  con 

người  không  hại  nó,  con  người  là  bạn  của  nó,  thì  nó  mới  dám  lại  gần 

[người ta]. Còn ở Trung Quốc hay Ðài Loan thì làm sao được, chim vừa 

nhìn thấy người ta thì liền bay mất, nó biết những người này là kẻ thù 

của nó, là oán gia, chắc chắn sẽ giết hại chúng nên chúng mau mau chạy 

trốn. 

Ðoạn này dạy chúng ta làm thế nào để tu bố thí, làm sao tu phước, 

bố thí tức là tu phước, nếu bạn có thể tu học như vậy, tu bố thí như vậy, 

quả báo sẽ là  “trong vòng một trăm kiếp, thường làm thiên chủ cõi trời 

 Tịnh Cư” ; cõi trời Tịnh Cư là cõi Tứ Thiền thiên, quả vị này cao, họ sẽ 

được quả báo như vậy. Cội nguồn của quả báo đều ở chỗ phát tâm, bạn 

biết phát tâm thì sẽ tin lời Phật nói, tin quả báo đều là chân thật.  “Hết 

 thảy  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh” ,  hết  thảy  pháp  đều  do  tâm  niệm  mà 

chuyển biến, trong nhân nói phía trước, quan trọng nhất là phải có đại từ 

tâm thì bạn mới có quả báo này. Nếu bạn chỉ có ái duyên từ, chúng sanh 

duyên  từ,  thì  quả  báo  sẽ  chẳng  lớn  như  vậy,  đây  là  lòng  đại  từ  đại  bi 

giống như chư Phật, Bồ Tát, quả báo này sẽ chẳng thể nghĩ bàn. Thời 

gian một trăm kiếp dài như vậy, bạn sẽ làm Ðại Phạm thiên vương, đây 

là [thiên vương] cõi trời Sắc Giới. 

 “Trong hai trăm kiếp thường là thiên chủ cõi trời Lục Dục” , Ðại 

Phạm thiên vương, phước báo của thiên chủ cõi Tịnh Cư hết thì sẽ đọa 

trở xuống, nhưng họ còn phước dư. Phước đó tuy không đến cõi trời Sắc 

Giới,  nhưng  sẽ  hưởng  phước  tiếp  ở  trời  Dục  Giới.  “Nhất  định  thành 

 Phật,  vĩnh  viễn  không  đọa  ác  đạo” ,  Nhất  định  thành  Phật  là  nói  hạt 

giống Kim Cang gieo trong A Lại Da Thức sẽ không hư hoại, nếu gặp 

được nhân duyên thù thắng, duyên thù thắng này giống như lời nói của 

đại sư Thiện Ðạo  “gặp duyên không đồng” . Nếu họ gặp được Ðại Thừa 

Phật pháp, gặp được pháp môn Tịnh Ðộ, dựa trên thiện căn, phước đức, 

và thêm nhân duyên, thì họ nhất định sẽ vãng sanh thành Phật, vậy thì 

vĩnh viễn sẽ chẳng đọa ác đạo, sanh đến Tây Phương thế giới thì đương 

nhiên  “sẽ chẳng nghe tiếng khổ” . Ðoạn này nói về quả báo của họ. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 265

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Ðoạn này trong chú giải, pháp sư Thanh Liên chú thích rất nhiều, 

nói rõ những sự việc chẳng thể nghĩ bàn. Trong đó Ngài trích dẫn kinh, 

luận, nêu ra các vật bố thí gồm có nhà cửa, giường, đồ ăn, thuốc men, 

nói rõ những thứ này đều là thế pháp, làm sao có thể nói là chẳng thể 

nghĩ bàn? Sau đó nói  “Ðó là do lúc bố thí, một niệm có đủ tâm đại từ, 

 bèn là căn bản thành Phật?” , cho nên quan trọng ở ba chữ  “đại từ tâm” . 

Nếu thực sự dùng tâm đại từ đại bi, chẳng có phân biệt, chẳng có chấp 

trước, một tâm niệm này liền chẳng thể nghĩ bàn, cho nên được phước 

cũng  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  quả  báo  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Phần  chú  thích 

còn lại, chư vị có thể tự xem. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Phục  thứ  Ðịa  Tạng!  Nhược  vị  lai  thế  trung,  hữu  chư  quốc 

 vương cập Bà La Môn đẳng, năng tác như thị bố thí, hoạch phước vô 

 lượng,  cánh  năng  hồi  hướng bất  vấn  đa  thiểu,  tất  cánh  thành  Phật. 

 Hà huống Thích Phạm Chuyển Luân chi báo. 

復次地藏。若未來世中。有諸國王及婆羅門等。能作

如是布施。獲福無量。更能迴向不問多少。畢竟成佛。何

況釋梵轉輪之報。

 (Lại  nữa,  này  Ðịa  Tạng!  Trong  đời  vị  lai,  như  có  các  vị  Quốc 

 Vương cùng hàng  Bà  La  Môn  v.v...,  có  thể làm những  việc bố thí như 

 thế,  sẽ  được  vô  lượng  phước  lành.  Nếu  lại  có  thể  đem  hồi  hướng,  thì 

 không kể là nhiều hay ít, rốt ráo đều sẽ thành Phật; huống gì là những 

 quả báo Thích, Phạm, Chuyển Luân.) 

Ðức  Phật  tổng  kết  lại,  một  khoa   “kết  hướng  thành  Phật” .  Ðức 

Phật lại nói với Ðịa Tạng Bồ Tát, phần kinh văn này có hai đoạn, đoạn 

trước là tổng kết phước của sự bố thí, đoạn sau tổng kết phước của sự 

hồi hướng. Tổng kết bố thí đặc biệt nhắc đến  “trong đời vị lai” , câu này

chỉ đời hiện tại của chúng ta, năm xưa lúc đức Phật giảng kinh thuyết 

pháp nói về đời vị lai,  “vị lai”  bao gồm thời đại chúng ta.  “Có các quốc 

 vương và Bà La Môn, v.v..” , đây là những người có thể bố thí,  “v.v..” 

bao gồm chúng ta, mọi người đều bao gồm trong đó. Khi bạn hiểu được 

đạo lý này, hiểu rõ được chân tướng sự thật thì nên sốt sắng nỗ lực phục 

vụ cho xã hội, đại chúng, đây tức là tu bố thí ba-la-mật. Phục vụ cho xã 

hội đại chúng quan trọng nhất là phải có tâm chân thành, tâm thanh tịnh, 

chúng ta làm tròn nghĩa vụ chẳng mong đền đáp, quần áo thức ăn trong 

đời sống mình đầy đủ là được rồi, tuyệt chẳng tham lam hưởng thụ xa xỉ, 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 266

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nếu tham các thứ này thì những gì bạn tu được đều báo trọn hết, đều hết 

sạch. Nếu bạn không mong cầu phước báo, thì phước báo tích lũy ở đó 

càng ngày càng nhiều, sẽ biến thành đại phước báo chẳng thể nghĩ bàn! 

Ðại phước báo chính mình cũng chẳng nhận lấy, đem đại phước báo này 

cúng dường hết thảy chúng sanh, thành tựu vô lượng vô biên phước báo 

cho mình. Có vô lượng vô biên phước báo cũng không hưởng dùng, đem 

hết  thảy  phước  báo  ấy  đều  cúng  dường  tận  hư  không,  trọn  khắp  pháp 

giới  hết  thảy  chúng  sanh,  bạn  nói  như  vậy  viên  mãn,  vui  vẻ  biết  bao! 

Việc vui lớn nhất trong đời người chẳng vượt quá niềm vui này. 

Chúng ta ở nhà nhỏ, sống một đời sống đơn giản có gì là không 

tốt? Sống rất tự tại, cần gì phải ở trong nhà lộng lẫy, bước ra cửa có rất 

nhiều người tung hô, đưa đón, tôi cảm thấy đời sống như vậy rất bất tiện. 

Bước ra khỏi cửa phải dẫn theo nhiều người hộ vệ, tới lui không tự do, 

giàu  sang  quá  mức.  Ở  nhà  thì  sợ  người  ta  trộm  cướp,  phải  mướn  rất 

nhiều nhân viên bảo vệ, nói thật ra như vậy là vô hình trung giam lỏng 

chính mình trong nhà, chẳng được tự do, tự tại. Làm chi phải như vậy! 

Bạn có của cải tại sao không bố thí? Bố thí mới thực sự được tự do tự 

tại, trong kinh Phật thường nói  “đời sống giải thoát” , đó là đời sống tốt 

đẹp nhất, chẳng bị gò bó, được tự do tự tại, như vậy mới đúng. Chúng ta 

học Phật phải hiểu lý, phải hiểu rõ chân tướng sự thật thì mới chịu tu bố 

thí, chịu phục vụ cho xã hội đại chúng, cống hiến thân tâm của chúng ta, 

cống hiến trí huệ, khả năng của chúng ta, tạo phước cho mọi người chứ 

đừng hưởng phước, vậy thì bạn sẽ có vô lượng phước. Ðây là đoạn tổng 

kết phước của sự bố thí. 

 “Còn  có  thể  hồi  hướng,  chẳng  hỏi  là  nhiều  hay  ít,  rốt  cuộc  sẽ 

 thành Phật” , sau đó là tổng kết phước báo của sự hồi hướng. Có thể hồi 

hướng, chẳng kể nhiều ít, rốt cuộc sẽ thành Phật, vì nguyên nhân gì? Vì 

phía trước nói bạn có đại từ tâm, đại từ tâm là tâm Phật, chẳng hỏi công 

đức bạn tu được nhiều ít, bạn đều sẽ thành Phật, vì bạn dùng tâm Phật để 

phục vụ xã hội đại chúng.  “Huống chi là quả báo Thích, Phạm, Chuyển 

 Luân” , đây là thí dụ ngay cả việc thành Phật bạn còn có thể làm được, 

huống chi là những phước báo nhỏ của cõi trời, cõi người. Thích là thiên 

chủ cõi Dục Giới, Phạm là thiên chủ cõi Sắc Giới, Chuyển Luân thánh 

vương là người có phước báo lớn nhất trong cõi người, bốn chữ này nói 

về đại phước báo trong lục đạo. Làm Phật là phước báo rốt ráo viên mãn 

trong cả thế gian và xuất thế gian, phước báo rốt ráo viên mãn bạn còn 

có thể được, huống chi là phước báo nhỏ trong lục đạo. Trăm đời, ngàn 

đời là phước báo nhỏ trong lục đạo thì đương nhiên sẽ được. Chúng ta 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 267

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật xong, thì mới biết không 

thể  không  tu  bố  thí,  đối  với  chính  mình  có  lợi  ích  chân  thật,  hết  thảy 

pháp thế gian, xuất thế gian, chỉ có pháp này là thật, những thứ khác đều 

là giả.  “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng” , nhà Phật thường nói

 “Tất cả đều không mang theo được, chỉ có nghiệp đi theo thân” , trong

thế gian này có cái gì bạn có thể đem theo được? Lời Phật dạy chúng ta 

phải ghi nhớ  “Cõi nước mong manh, mạng người vô thường” , được thân 

người là quý báu nhất, ngày nay chúng ta có được thân người, thì việc có 

ý  nghĩa  nhất,  có  giá  trị  nhất  là  tu  phước,  phục  vụ  cho  hết  thảy  chúng 

sanh, được vậy thì đời này bạn mới có ý nghĩa, có giá trị. Chúng tôi nói 

có ý nghĩa, có giá trị, nói thật ra là rất trống rỗng, rất trừu tượng, ý nghĩa 

của nó là ở chỗ nào? Giá trị ở đâu? Ðoạn kinh văn này giảng rất tường 

tận, sát thật, ý nghĩa và giá trị này là phước báo vĩnh hằng, phước báo 

đời đời kiếp kiếp bạn hưởng chẳng cùng tận, ý nghĩa và giá trị ở chỗ đó. 

Nếu chúng ta còn một tâm niệm tham, còn một tâm bỏn xẻn, còn không 

chịu phục vụ rốt ráo cho mọi người, chính mình còn lưu lại một chút thì 

phước báo bạn tu được sẽ nhỏ, quả báo của bạn sẽ chẳng thù thắng. 

Cho nên một người có phước báo hay không đều ở tại một niệm. 

Một niệm này của chúng ta có phải vì người khác hay không, vì cả xã 

hội, vì quốc gia, vì toàn nhân loại không, nếu vậy thì phước báo của bạn 

sẽ lớn. So đo từng chút vì chính mình, vì gia đình mình thì phước báo 

của bạn sẽ nhỏ, rất nhỏ. Bạn vì một người thì phước báo bạn tu được, 

đời  sau bạn được phước  báo  của  một người,  vì  một  người  hoặc  vì gia 

đình mình, thì phước báo của bạn sẽ lớn bấy nhiêu. Bạn vì một người, 

thì tương lai thân thể bạn khỏe mạnh, cường tráng. Nếu bạn vì một gia 

đình,  bạn  là  gia  trưởng  trong  gia  đình,  thì  cả  gia  đình  bạn  được  hạnh 

phúc,  đâu  có  giống  như  đã  nói  trong  kinh,  mà  làm  Ðại  Phạm  thiên 

vương, làm Ðao Lợi thiên vương, bạn chẳng có phước phần này, tại sao 

vậy? Vì tâm lượng quá nhỏ. 

Cho nên cùng một sự việc tu bố thí, quả báo lớn hay nhỏ, tên của 

phẩm này là  “So sánh phước báo” , đều ở tại tâm của bạn, đều ở tại [tâm 

bạn] lớn hay nhỏ, có một tâm niệm đại từ bi, tâm đó là  “tâm bao trùm hư 

 không, lượng trọn khắp pháp giới” , cho nên phước báo của một sự bố 

thí nhỏ được tâm lượng phóng lớn lên, rốt cuộc thành Phật, cho nên sự 

hồi hướng đó sẽ lớn, tâm lượng sẽ lớn. Tại sao chúng ta không dùng tâm 

lượng lớn? [Chúng ta] phải học dùng tâm lượng lớn thì tất cả đều sẽ lớn, 

một việc thiện nhỏ nhoi cũng biến thành quả báo trùm hư không pháp 

giới. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta đã học mở rộng tâm lượng, trong 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 268

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hội giảng kinh này đức Phật cũng dạy chúng ta mở rộng tâm lượng, cho 

nên kinh này cùng kinh Hoa Nghiêm chẳng có gì sai khác, đều có cùng 

cảnh giới. Mở rộng tâm lượng phục vụ cho hết thảy chúng sanh, cho dù 

hy sinh tánh mạng cũng chẳng tiếc nuối, cũng rất hoan hỷ, rất cao hứng, 

chúng ta hy sinh làm cho hết thảy chúng sanh được phước, lìa khổ được 

vui, thì chúng ta cũng cảm thấy rất vui sướng, rất đáng giá! Nhất định 

không vì chính mình, không vì sự tham dục của mình thì mới thực sự là 

đệ tử của Phật, đó mới thực sự thực hiện lời giáo huấn của đức Phật. 

Xin xem tiếp đoạn kinh sau đây, trang thứ mười tám vừa mở đầu 

phần chú giải có vài câu, chúng ta nên ghi nhớ, pháp sư Thanh Liên trích 

một  đoạn  trong  kinh   “Ngũ  đạo  tội  báo” ,  chúng  ta  hãy  đọc  một  lượt. 

 “Hiền giả hảo bố thí” (kẻ hiền thích bố thí), chữ  “Hiền giả”  ở đây chính 

là  Bồ  Tát,  người  thích  bố  thí  chính  là  Bồ  Tát,  “thích  bố  thí”  nói theo

hiện nay là thích phục vụ cho nhân dân, nhiệt tâm phục vụ cho nhân dân, 

dốc hết tâm lực phục vụ cho dân chúng, đó chính là  “kẻ hiền thích bố 

 thí” .  “Thiên  thần  tự  phù  tướng”   (thiên  thần  tự  nhiên  giúp  đỡ),  “phù

 tướng”  là giúp đỡ, bạn có thể cảm động đến thiên địa quỷ thần giúp đỡ. 

 “Thí nhất đắc vạn bội”  (bố thí một sẽ được gấp vạn lần), đây là nói về 

quả báo, quả báo của sự bố thí chẳng thể nghĩ bàn, vượt trội hơn sự bố 

thí của bạn không chỉ vạn lần thôi đâu.  “An lạc thọ mạng trường” (yên

vui thọ mạng dài), đây là bài kệ thứ nhất, nói rõ về phước báo của sự bố 

thí. Bài kệ thứ hai:  

 “Kim nhật đại bố thí, 

 kỳ phước bất khả lượng, 

 giai đương đắc Phật đạo, 

 độ thoát ư thập phương”. 

(Hôm nay đại bố thí, 

phước ấy chẳng thể lường, 

nhất định thành Phật đạo, 

độ thoát khắp mười phương). 

Hai bài kệ này, ý nghĩa của bài thứ nhất là tổng kết phước của sự 

bố  thí  chúng ta vừa mới  nói,  bài thứ nhì là tổng kết phước  của  sự hồi 

hướng. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  tỉnh  ngộ,  lúc  trước  mê  hoặc  điên  đảo, 

tham lam bỏn xẻn, bây giờ tỉnh ngộ, giác ngộ trở lại, hoàn toàn vứt bỏ 

những quan niệm, cách suy nghĩ, cách làm sai lầm lúc trước, chúng ta 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 269

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phải học theo Phật, nghe theo lời dạy của đức Phật, sửa đổi tư tưởng của 

chúng ta, sửa đổi cách làm của chúng ta. Từ đây trở về sau chúng ta khởi 

tâm động niệm, phải nghĩ đến sự khổ vui của xã hội đại chúng, phải nghĩ 

đến họa phước của xã hội đại chúng, tuyệt đối không thể làm những gì 

bất lợi đối với xã hội, ngay cả suy nghĩ cũng không được, những gì có 

lợi cho xã hội thì chúng ta phải tận tâm tận lực mà làm, phải hiểu rõ đạo 

lý này. Nếu chúng ta tham tiền, chiếm tài sản của xã hội đại chúng làm 

của riêng mình, quả báo nhất định là đọa địa ngục, nhất là những của cải 

dành để cứu trợ kẻ hoạn nạn. 

Trước kia lúc tôi mới học Phật, lão cư sĩ Châu Kính Trụ có kể một 

câu chuyện cho tôi nghe, sau này ông chép chuyện này trong sách, ông 

để lại mấy cuốn sách cho đời sau, hình như trong giảng ký kinh Bát Ðại 

Nhân Giác có kể câu chuyện này. Hình như trong cuốn Ảnh Trần Hồi 

Ức Lục cũng có kể chuyện này. Ảnh Trần Hồi Ức Lục là tự truyện của 

pháp sư Ðàm Hư, đây là chuyện đời trước, [lão cư sĩ Châu Kính Trụ và 

pháp sư Ðàm Hư] cả hai đều cùng một thời đại, tuổi cũng xấp xỉ, họ đều 

đích  thân  nhìn  thấy.  Năm  đầu  thời  Dân  Quốc  ở  Thượng  Hải  có  một 

người giàu có, sống ở vùng Tô Giới. Người này vô cùng giàu có, làm 

quan đời nhà Thanh, chức quan rất lớn, sau khi chế độ Dân Quốc thành 

lập, triều đình nhà Thanh bị lật đổ, ông lánh nạn sang Tô Giới, lúc đó 

vùng  này  được  sự  bảo  hộ  của  người  ngoại  quốc.  Lúc  về  già  ông  học 

Phật, thường làm việc sửa sang đường xá, trong nhà Phật cũng tu bố thí 

cúng dường, thường thường tu phước không kém ai cả, trong nhà Phật 

phần đông người ta gọi ông là một đại thiện nhân, kính trọng ông như 

Phật, Bồ Tát. 

Mấy năm sau ông mất, ông có mấy bà vợ nhỏ, hình như bà vợ thứ 

tư,  tôi  nhớ  không  rõ.  Sau  khi  ông  mất  bà  vợ  này  rất  tưởng  nhớ  ông. 

Ðúng  lúc  đó  có  một  người  Pháp  biết  thuật  “thông  linh”,  có  thể  nói 

chuyện với người mất. Bà vợ thứ tư nghe nói nên đi tìm ông người Pháp 

này. Bà nhờ ổng tìm người chồng vừa mất về cho bả gặp mặt. Ông người 

Pháp này chịu giúp bà nhưng với giá rất mắc, hình như lúc đó ông ra giá 

một ngàn đồng, nếu không phải là nhà giàu có sẽ không trả nổi, bà ta quá 

giàu nên bà ta mướn ông [chẳng do dự]. Bà đưa tên họ cho ông ta, giờ 

sanh,  giờ  chết  lúc  nào,  chết  rồi  chôn  ở  nơi  đâu,  [dùng  những  dữ  kiện 

này] ông ta có thể đi tìm; kết cuộc là ông tìm không ra. Ðương nhiên bà 

vợ nhỏ này rất tức giận và nói “Ông có gạt tôi không?”. Ông nói “Tôi

tuyệt đối không gạt bà”. Và nói tiếp “Nếu bà có bạn bè thân thích vừa 

mới qua đời, tôi sẽ tìm cho bà coi, tôi chẳng gạt bà đâu, tôi sẽ nhận một 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 270

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nửa giá thôi”. Bà [không còn cách nào khác] nên phải chịu cho ổng tìm 

thử. Ðúng lúc đó con trai lớn của chồng bà cũng vừa mất chẳng lâu nên 

bà  kêu  đứa  con  dâu  tới,  nhờ  ông  người  Pháp  [tìm  người  con  trai  của 

chồng  bà]  với  giá  phân  nửa.  Quả  nhiên  chẳng  lâu  sau  đó,  ông  ta  tìm 

được  hồn  của  người  con  trai  trưởng  này  về  và  nhập  vào  một  người, 

người này [sau khi bị nhập vào] có hành động, thái độ y hệt như người 

con trai vừa chết của chồng bà, ngay cả tiếng nói cũng giống hệt. Bà hỏi 

người con trai: “Cha con vừa mất tại sao lại tìm không ra?” Người con 

nói “Cha con mất đi liền đọa địa ngục rồi”, do đó người Pháp này không 

tìm  ra,  hồn  ở  cõi  quỷ  thì  ông  còn  tìm  được  chứ  cõi  địa  ngục  thì  ông 

không tìm nổi, người mất đó đích thật đã đọa địa ngục rồi. 

Ông ấy là một người tốt, thường sửa sang đường xá, mỗi ngày đều 

lạy Phật, niệm kinh, đã làm rất nhiều chuyện tốt trong nhà Phật, tại sao 

ổng vẫn đọa địa ngục, lẽ nào như vậy? Người con trai đó nói “Lúc cha 

làm quan trong triều đình nhà Thanh, có một lần vua phái ông đi cứu trợ 

dân chúng đang bị thiên tai, chắc ổng nuốt hết số tiền cứu trợ cho dân bị 

nạn, cho nên rất nhiều người chẳng được cứu trợ và chết mất, tội nghiệp 

đó quá nặng, sau này bất kể ông tu hành tới đâu đều không có cách nào 

bù đắp nổi nên vẫn phải đọa địa ngục. Chuyện này chẳng ai biết, ông có 

một người bạn còn sống, có thể người bạn này biết đôi chút, quý vị có 

thể  đi  hỏi  thăm”.  Sau  đó  bà  vợ  thứ  tư  của  ông  quan  kể  trên  tìm  được 

người bạn này, hỏi coi có chuyện như vậy xảy ra hay không? Người bạn 

đó suy nghĩ một hồi và đáp đúng là có chuyện như vậy, ông ta đã làm 

quan khâm sai đại thần, đi phát tiền cứu trợ cho dân chúng. Ông quan đó 

đã  cướp  đoạt  số  tiền,  bao  nhiêu  tiền  thì  không  ai  biết,  người  bạn  này 

cũng chẳng biết, chỉ nói đích thật là có sự việc như vậy. Ðây là một việc 

sai lầm to tát mà ổng đã phạm, bạn nghĩ coi chỉ tham một số tiền như 

vậy, đủ sống giàu sang được bao lâu? Ðến lúc già làm bao nhiêu chuyện 

tốt  cũng  chẳng bù đắp  nổi,  vẫn  phải  đọa  địa ngục.  Việc  đọa địa ngục, 

như trong kinh này nói chúng ta thấy [đọa địa ngục] sẽ chịu khổ vô số 

kiếp. 

Cho nên tiền cứu trợ tuyệt đối không thể cướp đoạt được, tội lỗi 

này sẽ không thể tính nổi! Số tiền đó là để cứu mạng người ta. Khi thấy 

tiền này mà muốn cướp đoạt, quả báo sẽ đọa địa ngục. Khi gặp tai nạn 

xảy ra, dốc hết sức lực, tâm lực giúp đỡ còn không kịp, khi thấy người ta 

ra  sức,  ra  của để  cứu  trợ thì  phải  sanh  tâm  hoan hỷ,  phải tùy  hỷ  công 

đức, làm sao có thể khởi tâm tham được! Ðó là tạo tội cực nặng. Phàm là 

việc cứu trợ, cứu tế thì công đức đều rất lớn, trong kinh chúng ta thấy 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 271

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

được, nếu khởi tâm  niệm ác, gây trở ngại, phá hoại, cướp đoạt số tiền 

cứu trợ đó thì tội này sẽ đọa địa ngục. Tài thí đã như vậy thì pháp thí 

cũng  như  vậy,  đặc  biệt  là  bố  thí  Phật  pháp,  Phật  pháp  là  sự  giáo  dục 

nhằm cứu độ hết thảy chúng sanh đang chịu khổ nạn, gây trở ngại cho sự 

lưu thông Phật pháp là cắt đứt pháp thân huệ mạng của hết thảy chúng 

sanh, quả báo sẽ ở A Tỳ địa ngục, năm địa ngục Vô Gián. 

Nếu chư vị đọc kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo thì sẽ 

hiểu, kinh này là kinh Ðại Thừa, là một phần trong kinh Bảo Tích, là một 

đoạn lớn trong Kinh Bảo Tích, kinh Vô Lượng Thọ cũng trong kinh Bảo 

Tích. Trong kinh này, đức Phật đã nói toạc ra, nói toạc ra các tội nghiệp 

của người xuất gia thời Mạt Pháp, nói một cách tường tận, chúng ta đọc 

kinh  này  đều  lông  tóc  dựng  đứng.  [Tự  hỏi]  chính  mình  có  phạm  tội 

không, có làm gì sai trái không? Nếu đã làm sai, còn không sám hối, còn 

không sửa đổi, thì niệm Phật cũng chẳng thể vãng sanh! Nhất định phải 

hiểu  việc  này.  Ðã  tạo  tội  này  cũng  không  sao,  chỉ  cần  [người  đó  thật 

tâm]  sám  hối  thì  sẽ  tiêu  trừ nghiệp  chướng,  sự sám  hối  này  hoàn  toàn 

chuyển đổi trở lại, tuyệt đối không thể tái phạm lỗi lầm, phải sốt sắng bỏ 

ác tu thiện, tích lũy công đức, thay đổi những quan niệm, hành vi sai lầm 

trước kia, chuyển đổi một trăm tám mươi độ trở lại, như vậy mới có thể 

cứu chính mình. Do đó [chúng ta] phải lưu thông kinh này rộng rãi, phải 

giảng nhiều lần, phải sốt sắng học tập. Tôi nhớ tôi đã giảng kinh này ba 

lần, ở Mỹ giảng một lần, ở Ðài Loan một lần, ở đây cũng giảng một lần, 

có  băng  thâu  âm,  băng  thâu  hình,  hình  như  cũng  có  đồng  tu  chép  lại 

thành sách. Bài viết thành sách này tôi chưa coi lại, khi tôi coi xong và 

biết trong đó đích thật không có sai lầm  thì mới có thể đem lên mạng 

lưới điện toán, lưu truyền trên mạng lưới, chắc hiện nay đã có băng thu 

âm và thu hình trên mạng. 

Cho nên phước báo của sự lưu thông Phật pháp, sự phục vụ hết 

thảy chúng sanh của Phật pháp, phước báo này lớn nhất. Chúng ta phải 

noi theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni, bố thí trí huệ cả đời, đây là pháp thí, 

bố thí trí huệ bao gồm tài thí, tại sao vậy? Hoàn toàn là sự dạy học thiện 

nguyện hết lòng, dùng thân thể, sức mạnh của chúng ta để khuyên xã hội 

đại chúng khuyến thiện sửa lỗi, dùng thể lực của chúng ta [để làm việc 

này] thì đó thuộc về tài bố thí. Chúng ta quan tâm xã hội đại chúng, yêu 

mến xã hội đại chúng, dốc hết tâm sức để giúp đỡ xã hội đại chúng, giúp 

họ giác ngộ, sửa sai cải tiến, giúp họ phát tâm phục vụ xã hội, phục vụ 

nhân dân, phục vụ chúng sanh, đó chính là pháp thí, pháp cúng dường, 

phước  báo  đó  lớn  nhất.  Tuy  có  phước  báo  lớn,  chúng  ta  cũng  không 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 37

 272

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hưởng  thụ,  hồi  hướng  phước  báo  đó  cho  hết  thảy  chúng  sanh  hưởng 

dùng. Cả đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni sống rất đơn giản, trong các đệ 

tử có một số đại quốc vương, vua của mười sáu nước lớn ở Ấn Ðộ thời 

bấy giờ đều quy y đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đều làm học trò của đức 

Phật. Ðức Phật cũng vẫn ba y,  một bát, chẳng thay đổi cách sinh hoạt 

của Ngài, đây là sự răn dạy của đức Thế Tôn cho chúng ta, làm gương 

cho chúng ta, [làm vậy] mới có thể làm cho xã hội đại chúng tôn trọng, 

kính ngưỡng. 

Phàm  phu  thế  gian  có  ai  không  tham  tiền  tài,  có  ai  không  tham 

hưởng  thụ?  Khi  đọa  lạc  vào  tham  dục  thì  sẽ  tạo  tội  nghiệp,  gây  phiền 

phức  cho  chính  mình,  đức  Phật hiện thân  thuyết  pháp,  làm  gương  cho 

chúng ta. Ðời người ở thế gian có ba bữa cơm no là được rồi, chẳng cần 

theo đuổi khẩu vị, ăn no là được rồi. Quần áo vải thô có thể che thân là 

được rồi. Ban đêm có một giường ngủ thoải mái, ngủ rất tự tại là đủ rồi, 

còn mong cầu gì nữa? Nếu còn dư thì đem cho hết thảy đại chúng hưởng 

thụ, như vậy gọi là Phật, Bồ Tát, đó gọi là hành Bồ Tát đạo, đó gọi là

học Phật. Trong thế gian bất luận chúng ta là thân phận gì, địa vị gì, bất 

luận làm ngành nghề nào, sống cách nào, chỉ cần mỗi niệm đều vì chúng 

sanh, vì xã hội, vì nhân dân thì người đó chính là Bồ Tát, người đó thực 

sự hành Bồ Tát đạo. Tâm họ chính là tâm Bồ Tát, phước báo cũng giống 

như đã nói trong kinh, đều chẳng cùng tận. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 38 (Số 14-32-38) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang  mười bảy, lần trước đã 

nói qua đoạn kinh này, chúng ta đọc lại một lần: 

 Phục  thứ  Ðịa  Tạng!  Nhược  vị  lai  thế  trung,  hữu  chư  quốc 

 vương cập Bà La Môn đẳng, năng tác như thị bố thí, hoạch phước vô 

 lượng,  cánh  năng  hồi  hướng bất  vấn  đa  thiểu,  tất  cánh  thành  Phật. 

 Hà huống Thích Phạm Chuyển Luân chi báo. 

復次地藏。若未來世中。有諸國王及婆羅門等。能作 

如是布施。獲福無量。更能迴向不問多少。畢竟成佛。何

況釋梵轉輪之報。

 (Lại  nữa,  này  Ðịa  Tạng!  Trong  đời  vị  lai,  như  có  các  vị  Quốc 

 Vương cùng hàng  Bà  La  Môn  v.v...,  có  thể làm những  việc bố thí như 

 thế, sẽ được vô lượng phước lành. Nếu có thể đem hồi hướng, thì không 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 273

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 kể là nhiều hay ít, rốt ráo đều sẽ thành Phật; huống gì là những quả báo 

 Thích, Phạm, Chuyển Luân.) 



Phía  trước  đã  báo  cáo  tường  tận  rồi,  trong  đoạn  này  quan  trọng 

nhất  là  tâm  lượng,  ngạn  ngữ  Trung  Quốc  có  nói  “[tâm]  lượng  lớn  thì 

phước lớn”. Tại sao lại trồng phước nhỏ, bố thí  ít có thể được phước báo 

lớn như vậy? Ðây là điều người mới học Phật như chúng ta nghe lời dạy 

trong kinh sẽ không khỏi hoài nghi. Sự hoài nghi này đều [là vì chúng 

ta] dùng nhân tình thế gian để đo lường, chứ không biết việc này nhân 

tình chẳng thể tưởng tượng nổi. Lý luận trong đó là vì xứng tánh, chỉ cần 

xứng tánh thì dù bố thí rất ít, thực sự như một sợi lông, một hạt bụi nhỏ 

xíu,  công  đức  đó  cũng  bằng  tận  hư  không,  trọn  khắp  pháp  giới.  Phật 

pháp thù thắng ở chỗ này, chỗ khó [hiểu trong] Phật pháp cũng ở tại chỗ 

này, khó ở chỗ phàm phu vĩnh viễn không thể mở rộng tâm lượng, tâm 

lượng  vẫn  còn  nhỏ,  tâm  lượng  nhỏ  thì  dù  có  bố  thí  cho  nhiều  đi  nữa, 

phước báo cũng có hạn; nếu có tâm lượng lớn, bố thí nhỏ nhoi thì phước 

báo cũng không thể nghĩ bàn, [chúng ta] phải lắng lòng thể hội đạo lý 

này. Trong chú giải có vài câu, trang mười bảy, hàng thứ ba đếm ngược 

lại, coi từ chính giữa, tôi đọc cho mọi người nghe  “Nhược bất vị tự cầu 

 nhân thiên phước báo”  (nếu không tự cầu phước báo nhân thiên), nhược 

là giả thiết, giả sử chúng ta nhất định chẳng vì cầu phước báo nhân thiên 

cho mình, mục đích của sự bố thí là gì?  “Ðều hồi hướng cho pháp giới 

 chúng sanh” , chỉ hy vọng hết thảy chúng sanh được phước, được lợi ích, 

tuyệt đối chẳng nghĩ đến mình, vậy thì phước báo của sự bố thí này sẽ 

rất lớn. Do đó  “Tắc bất vấn thí chi đa thiểu, tất cánh thành Phật” (nên

không hỏi bố thí bao nhiêu, rốt cuộc sẽ thành Phật). Dùng bốn chữ  “tất 

 cánh thành Phật”  để hình dung phước báo đó bao lớn, vì phước báo thế 

gian và xuất thế gian chẳng có gì lớn hơn việc thành Phật, nói đến thành 

Phật thì phước báo đó đạt tới mức rốt ráo viên mãn. Chúng ta phải hiểu 

đạo lý này thì chúng ta sẽ không hoài nghi nữa. Sau cùng đức Phật tóm 

tắt lại: 

 Thị cố Ðịa Tạng phổ khuyến chúng sanh đương tri thị học. 

是故地藏普勸眾生當如是學。

 (Vì thế, này Ðịa Tạng, ông nên khuyến hóa chúng sanh đều phải 

 học theo như thế.) 

Câu này tổng kết đoạn trước, vì đoạn trên nói về duyên cố, trồng  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 274

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thiện nhân được thiện quả, quả báo thù thắng như vậy thì ai mà không 

mong  cầu?  Tại  sao  chúng  sanh  cầu  không  được?  Phương  pháp  tu  học 

của chúng sanh không đúng như lý, không đúng như pháp, cho nên được 

phước có hạn, tu học đúng như lý, như pháp thì sẽ được phước vô lượng 

vô biên. Nhưng [muốn biết] lý luận và phương pháp thì nhất định phải đi 

sâu vào Kinh Tạng, nếu không đọc kinh, không nghiên cứu giáo lý thì 

làm  sao  bạn  hiểu  được  lý  luận  này?  Làm  sao  biết  được  phương  pháp 

này?  Cho  nên  chư  Phật,  Bồ  Tát,  chư  tổ  sư  đại  đức  xưa  nay  thường 

khuyến khích chúng ta  “không thể không đọc kinh điển” , đạo lý là ở chỗ 

này. Xem tiếp đoạn sau, thứ hai là  “Nam nữ thí phước” , xin xem kinh

văn: 

 Phục thứ Ðịa Tạng! 

復次地藏。

 (Lại nữa, này Ðịa Tạng!) 



Lại gọi Ðịa Tạng Bồ Tát thêm một lần nữa. 

 Vị lai thế trung nhược thiện nam tử thiện nữ nhân, ư Phật pháp 

 trung chủng thiểu thiện căn, mao phát sa trần đẳng hứa, sở thọ phước 

 lợi bất khả vi dụ. 

未來世中若善男子善女人。於佛法中種少善根。毛髮

沙塵等許。所受福利不可為喻。

 (Trong đời vị lai, nếu có kẻ thiện nam người thiện nữ nào ở trong 

 Phật Pháp mà gieo trồng chút ít thiện căn chừng bằng mảy lông, sợi tóc, 

 hạt cát, hạt bụi, thì phước lợi được thọ hưởng sẽ không thể ví dụ thế nào 

 cho được.) 

Ðoạn kinh này cũng thường làm cho đại chúng khởi nghi hoặc, có 

nhiều người tự cho rằng mình ở trong nhà Phật trồng phước tu thiện rất 

nhiều rồi, nhưng tại sao không được phước? Trong lịch sử Trung Quốc 

nổi tiếng nhất là Lương Võ Ðế, Lương Võ Ðế cả đời tu bố thí có ai sánh 

bằng?  Lúc  đó  ông  dùng  quyền  lực,  oai  thế  của  một  ông  vua  để  hộ  trì 

Phật pháp, xây dựng chùa chiền, trong lịch sử ghi đến bốn trăm tám chục 

ngôi chùa. Thường thì nhà Phật chúng ta thường nói xây một ngôi tháp, 

đúc một tượng Phật thì được phước báo chẳng thể nghĩ bàn rồi, huống 

chi ông  vua  đã  xây  bốn  trăm  tám  mươi  ngôi  chùa!  Bạn  có  thể  tính số 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 275

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tượng Phật ông đã đúc là bao nhiêu chăng? Không thể nói mỗi chùa chỉ 

cúng  một  tượng  Phật  thôi  đâu,  vậy  thì  ông  tạo  bao  nhiêu  tượng  Phật, 

tượng  Bồ  Tát.  Bố  thí  cúng  dường  người  xuất  gia,  ông  rất  thích  [giúp 

cho] người ta xuất gia, khi có người xuất gia thì ông nhất định sẽ bố thí 

cúng  dường,  trong  sách  ghi  [ông  cúng  dường]  mấy  trăm  ngàn  người, 

phước báo đó bao lớn! Phước báo thì nhất định là có, nghiệp lực của ông 

chẳng thể chuyển đổi trở lại, vì lý do gì? Tâm lượng không lớn, chẳng có 

trí huệ, đây là việc mà nhà Phật thường nói “chỉ tu phước, chứ không tu 

huệ”, ông chỉ tu tài thí, hình như cũng có pháp thí, nhưng vẫn thiếu trí 

huệ, [vì] tâm lượng chẳng lớn. 



Do đó lúc tổ sư Ðạt Ma gặp vua, dùng cách nói hiện nay gọi thái 

độ của vua là “đáng được kiêu ngạo”. Vua làm nhiều chuyện tốt trong 

nhà Phật như vậy rất đáng kiêu ngạo, hãnh diện về những việc mình đã 

làm nên hỏi tổ sư Ðạt Ma: “Công đức của tôi như vậy lớn không?”, tổ sư 

Ðạt Ma đáp: “Chẳng có công đức”. Lời tổ sư Ðạt Ma nói là lời chân thật, 

tại sao chẳng có công đức? Khi bạn có thái độ kiêu mạn thì công đức 

liền mất, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Bố thí thực sự là có công đức, 

nhưng khi kiêu mạn khởi lên thì mất hết, chẳng còn công đức nữa, kiêu 

mạn là lửa thiêu rừng công đức. Tổ sư Ðạt Ma là một người bất phàm, 

nói chuyện với Lương Võ Ðế không hợp lắm nên Lương Võ Ðế không 

hộ trì Ngài, do đó sau khi rời khỏi, Ngài phải đến chùa Thiếu Lâm ngồi 

nhìn  vách,  chẳng  có  ai  biết,  một  vị  tổ  sư  đại  đức  như  vậy  đến  Trung 

Quốc,  chẳng  có  ai  nhận  biết,  chẳng  ai  hộ  trì.  Ngồi  nhìn  vách  hết  chín 

năm, kể ra cũng khá, cũng đợi được tới lúc truyền pháp cho Ngài Huệ 

Khả. Nếu năm xưa Lương Võ Ðế chịu hộ trì Ngài thì Thiền Tông sẽ phát 

triển  sớm  hơn,  chẳng  cần  phải  đợi  đến  đời  thứ  sáu  là  đời  Ngài  Huệ 

Năng, đã phát triển sớm hơn rồi. Chẳng có ai nhận biết, đây là vì không 

có huệ nhãn, Lương Võ Ðế không nhận ra, cơ hội thực sự trồng phước 

báo  to  lớn  bị  luống  qua,  chẳng  thể  hộ  trì  tổ  sư  Ðạt  Ma,  đã  bỏ  lỡ  cơ 

duyên. Quan trọng ở chỗ khiêm tốn, cung kính, tâm lượng rộng lớn, đây 

đều là biểu hiện của trí huệ. Cho nên từ thái độ của Lương Võ Ðế mà 

nhìn, ông ta chẳng có trí huệ, tâm lượng quá nhỏ, tuy làm rất nhiều việc 

bố thí, nhưng được phước không lớn, nguyên nhân là ở chỗ này. 



Trong  câu  kinh  này  có  chữ  quan  trọng,  mọi  người  phải  nhìn  rõ 

ràng, chữ thiện. Chứ không nói  “Nhược nam tử, nữ nhân, ư Phật pháp 

 trung,  chủng  thiểu  thiện  căn” ,  [mà  phải]  là   “thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân” , thiện là chữ quan trọng. Tiêu chuẩn của thiện là gì? Tịnh Nghiệp 

Tam Phước trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ dạy rất rõ ràng, tiêu chuẩn 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 276

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

của thiện trong thế gian nhất định phải làm được bốn câu  “Hiếu dưỡng 

 cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  không  sát  hại,  tu  mười  thiện 

 nghiệp” , người như vậy mới gọi là thiện nam tử, thiện nữ nhân, cho nên 

Phật pháp nói đến thiện là có tiêu chuẩn hẳn hòi. Nếu chỉ nói nam tử, nữ 

nhân mà không có chữ thiện, thì người thông thường chúng ta cũng có 

phần,  nếu  thêm  chữ  thiện  thì  chúng  ta  phải  nghĩ  coi  mình  có  đủ  tiêu 

chuẩn  này  không.  Nhưng  kinh  này  là  kinh  Ðại  Thừa,  không  những  là 

kinh Ðại Thừa, chúng ta quan sát kỹ từ đầu tới cuối, có thể nói kinh này 

là  đại  kinh  liễu  nghĩa  Nhất  Thừa;  nói  một  cách  khác,  tiêu  chuẩn  của 

thiện phải nâng cao, nâng cao thêm một tầng là thiện Nhị Thừa, tức là 

Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  người  Trung  Quốc  gọi  là  La  Hán,  Bích  Chi 

Phật.  “Thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi” , đây là 

thiện Nhị Thừa, chúng ta làm được ba câu này chưa? Còn phải nâng cao 

hơn,  kinh  này  là  kinh  Ðại  Thừa,  tiêu  chuẩn  thiện  Ðại  Thừa  còn  phải 

thêm bốn câu  “Phát Bồ Ðề Tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Ðại Thừa” , 

đây  là  tự  lợi.  Tự  lợi  xong  rồi  lợi  người,  đây  là  Bồ  Tát  Ðại  Thừa,  lợi 

người là  “khuyến tấn hành giả” , đây mới là khuyến hóa hết thảy chúng 

sanh, thiện nam tử, thiện nữ nhân là tiêu chuẩn này. Nói cách khác mười 

một câu trong Tịnh Nghiệp Tam Phước đều làm được hết, vậy thì còn 

vấn đề gì nữa? Chúng ta vừa nói [tâm] lượng lớn thì phước lớn, người 

phát  Bồ  Ðề  tâm,  phát  Bồ  Ðề  tâm  thì  lượng  sẽ  lớn,  Bồ  Ðề  tâm  tuyệt 

chẳng có tâm vì mình, chẳng có tự tư, tự lợi; tự tư, tự lợi là mê hoặc, là 

tâm luân hồi, tâm phàm phu.  Niệm niệm vì hết thảy chúng sanh trong 

hư không pháp giới, đó là Bồ Ðề tâm. 

Do đó người như vậy trong Phật pháp  “trồng thiện căn ít ỏi” , ít

tới mức độ nào?  “Mao phát sa trần” , mao là lông trên thân chúng ta, thí

dụ ít; “phát” là tóc trên đầu, một cọng tóc. Một hạt cát, một hạt bụi, đây 

là  hình  dung  bạn  trồng  thiện  căn  ít,  ít  đến  cùng  cực.  Tuy  ít  như  vậy, 

phước bạn có, lợi ích đạt được chẳng thể so sánh được, chẳng có cách gì 

nói ra được, Phật cũng nói không hết. Cho nên mọi người phải biết Tam 

Bảo  là  phước  điền  hạng  nhất  trong  thập  pháp  giới.  Nhưng  Phật  pháp 

truyền  đến  nay  đã  trải  qua  ba  ngàn  năm  nên  chẳng  tránh  khỏi  bị  biến 

chất. Chúng ta coi thế giới hiện nay, bất luận hàng hóa gì, lúc vừa mới ra 

thị trường thì tốt nhất, chiêu bài được làm cho sáng rỡ, hai ba năm sau 

liền bị biến chất, đồ giả mạo cũng nhiều, tuyệt đối chẳng bằng lần đầu 

tiên;  Phật  pháp  đã  truyền  hết  ba  ngàn  năm  làm  sao  không  biến  chất 

được!  Rất  khó  tránh  được.  Ðặc  biệt  là  nhằm  thời  Mạt  Pháp,  như  kinh 

Lăng Nghiêm đã nói thời đại chúng ta hiện nay  “tà sư thuyết pháp như 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 277

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 cát sông Hằng” , trên hình thức là một đạo tràng nhà Phật, nhưng trên 

thực chất thì chưa chắc. Do đó bạn muốn trồng phước trong nhà Phật thì 

phải nhìn rõ cái tràng này có đạo không? Có người thực sự tu hành trong 

đó  hay  không?  Nếu  không  thì  bạn  trồng  phước  sai  chỗ,  bạn  nhận  lầm 

phước điền. Bạn trồng xong tương lai chẳng được phước, bạn không thể 

trách Phật nói sai, Phật chẳng nói sai, mà vì bạn thô tâm sơ ý, tưởng lầm 

hàng giả là hàng thật, phải trách chính bạn, chính bạn sơ ý thô tâm chẳng 

biết hàng thật, bạn mắc lừa, bị thật thòi rồi. 

Nhưng muốn thực sự có thể nhận biết sự việc cũng chẳng phải là 

chuyện đơn giản, bạn phải có trí huệ, phải có kiến thức, trí huệ và kiến 

thức từ đâu mà có? Từ  “Ðọc tụng Ðại Thừa, khuyến tấn hành giả” , đó là 

 “vì người diễn nói” , vì người diễn nói có lợi ích rất lớn, đúng như câu 

 “nương theo giáo học mà trưởng thành” , nếu chẳng thông qua giáo học, 

khai trí huệ là chuyện vô cùng khó khăn. Nếu bạn thực sự phát tâm dạy 

học, nhiệt tâm dạy học, cơ hội khai trí huệ sẽ rất nhiều, nếu bạn không 

theo đuổi việc giáo học thì cơ hội này sẽ ít. Trong quá trình giáo học, lúc 

bạn chuẩn bị, sưu tập tài liệu tham khảo, sẽ thường giúp bạn giác ngộ, 

nếu  bạn không  làm  việc giáo học  thì  sẽ không tìm  những  tài  liệu này. 

Trong quá trình giáo học bạn có dịp tiếp xúc với người làm giáo học, khi 

trả lời câu hỏi coi họ hỏi vấn đề gì đều thường giúp mình giác ngộ, do đó 

trong sư đạo thường có câu  “sư tư đạo hiệp” , thầy giáo dạy học trò, học 

trò trợ giúp thầy giáo khai trí huệ, giúp trí huệ thầy, giúp đức hạnh của 

thầy, tạo cơ hội cho thầy, đó mới gọi là giáo học giúp nhau phát triển, cả 

hai bên đều có tiến triển, tăng trưởng lẫn nhau, [chúng ta] phải hiểu đạo 

lý này. Trong chú giải đoạn này có trích dẫn kinh luận, nêu ra rất nhiều 

thí dụ, trong những thí dụ này quan trọng nhất là phải có tâm chân thành, 

tâm cung kính, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi, chư vị hãy ghi 

nhớ mười chữ này, dùng tâm này để bố thí cúng dường tu phước thì quả 

báo sẽ giống như đã nói trong kinh. Tâm thanh tịnh chẳng ô nhiễm, tâm 

bình đẳng chẳng phân biệt, tâm chẳng ô nhiễm, chẳng phân biệt thì sẽ 

bao trùm hư không, lượng gồm thâu thế giới nhiều như cát, do đó họ sẽ 

được phước lớn. Xem tiếp đoạn kinh sau đây: 

 Phục thứ Ðịa Tạng!  Vị lai thế trung nhược hữu thiện nam tử 

 thiện  nữ  nhân,  ngộ  Phật  hình  tượng,  Bồ  Tát  hình  tượng,  Bích  Chi 

 Phật hình tượng, Chuyển Luân Vương hình tượng, bố thí cúng dường 

 đắc vô lượng phước, thường tại nhân thiên thọ thắng diệu lạc. 

復次地藏。未來世中若有善男子善女人。遇佛形像。 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 278

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

菩薩形像。辟支佛形像。轉輪王形像。布施供養得無量福

。常在人天受勝妙樂。

 (Lại nữa,  này Ðịa Tạng!  Trong đời vị lai,  nếu có kẻ  thiện nam  

 người thiện nữ nào gặp hình tượng Phật, hình tượng Bồ Tát, hình tượng 

 Bích Chi Phật, hình tượng vua Chuyển Luân mà bố thí cúng dường, thì 

 sẽ được vô lượng phước báo, thường ở cõi người, cõi trời, hưởng sự vui 

 thù thắng, vi diệu.) 

Kinh Ðịa Tạng được lưu thông rất rộng rãi, rất phổ biến, có lẽ mỗi 

đồng tu học Phật đều đã từng tụng qua bộ kinh này, thấy phước báo của 

sự bố thí cúng dường nói trong kinh cho nên rất thích tạo tượng Phật, Bồ 

Tát. Phước báo của sự tạo tượng rất lớn, kinh nói [người ấy] thường ở 

cõi  trời,  cõi  người,  sẽ  chẳng  đọa  tam  ác  đạo,  có  bao  nhiêu  người  mỗi 

ngày niệm Phật nhưng vẫn đọa tam ác đạo. Chư vị có thể coi đoạn tổng 

kết  cuối  cùng  trong  cuốn  Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông 

Chương Sớ Sao do pháp sư Quán Ðảnh soạn. Lúc tôi học bộ kinh này, 

tôi coi đoạn này vô cùng thắc mắc nên đi hỏi thầy Lý, tôi nói coi xong 

không hiểu. [Trong Sớ Sao] Ngài nói người niệm Phật có một trăm loại 

quả báo, thứ nhất là  “niệm Phật đọa A Tỳ địa ngục” , tôi thật không hiểu. 

Phước báo của sự niệm Phật rất lớn, tại sao lại đọa địa ngục A Tỳ được? 

Ðây là chuyện không thể nào xảy ra. Thầy Lý nghe tôi hỏi xong bèn nói: 

“Câu hỏi này rất hay, vấn đề này rất quan trọng, tôi không nói cho ông 

nghe [liền bây giờ], đợi đến lúc giảng kinh sẽ nói cho mọi người cùng 

nghe”. Tại sao họ làm vậy còn đọa địa ngục? Nguyên nhân là dùng tâm 

địa ngục để tu phước, nên vẫn phải đọa địa ngục. Tâm địa ngục là tâm 

gì? Tham-sân-si. Họ bố thí cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát để làm 

gì? Vì thấy lợi ích của việc này quá lớn, giống như làm ăn buôn bán vậy, 

đây là [đổi] vốn một, [để được] lời cả vạn, chuyện này không thể không 

làm; họ dùng tâm như vậy, họ chẳng có tâm thiện.  “Thiện nam tử, thiện 

 nữ nhân” , họ quên mất chữ thiện này. Dùng tâm tham-sân-si, dùng tâm 

buôn bán tham lời, vậy thì làm sao được! 

Ở Cư Sĩ Lâm chúng ta, cư sĩ Lý nói với tôi, lúc trước Cư Sĩ Lâm 

có một số Ðổng Sự quản lý đạo tràng này, họ chẳng hiểu Phật pháp, họ 

quản  lý  đạo  tràng  này  giống  như  quản  lý  một  công  ty,  cửa  hàng,  đạo 

tràng này mỗi năm phải thâu nhập bao nhiêu tiền, làm sao để số tiền này 

sanh lời, làm sao để cho nó làm ra nhiều tiền hơn, mục đích là ở chỗ này, 

họ chẳng nghĩ đến làm việc đạo, cho nên đạo tràng này tích lũy rất nhiều 

tiền. Khi cư sĩ Lý nắm quyền, ông đem số tiền đó xài hết, có nhiều người 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 279

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

biết được rất không hài lòng, trong ánh mắt của họ thì cư sĩ Lý là một 

người  con  phá  hoại  gia  sản,  nhưng  khi  nhìn  thấy  đạo  tràng  ngày  nay 

hưng vượng như vậy, tôi tin tưởng họ cũng sẽ dần dần tỉnh ngộ. Hết thảy 

[số tiền người ta] cúng dường là để cho bạn làm việc đạo, mỗi ngày Cư 

Sĩ Lâm cúng dường miễn phí ba bữa ăn cho đại chúng, có ai dám làm? 

Chẳng ai dám làm việc này. Cánh cửa này vừa mở ra, về sau làm thế nào 

thu xếp? Làm sao có nhiều tiền để cúng dường như vậy? Do đó nếu bạn 

không có trí huệ thì không được, nếu bạn không có lòng tin thì bạn  sẽ 

không dám làm. 

Cư sĩ Lý có trí huệ, có lòng tin, lúc khai trương tới nay chưa hề 

phải mua gạo, mua cải, mua dầu, mọi người biết Cư Sĩ Lâm làm chuyện 

tốt này, hiện nay trên thế giới [Cư Sĩ Lâm] là chỗ đầu tiên làm việc này, 

chẳng có chỗ thứ hai [nào như vậy]. Ba bữa ăn mỗi ngày, suốt một năm 

chẳng thiếu ngày nào hết, bất luận bạn tin Phật hay không, khi bạn đến 

đây thì có thể dùng một bữa ăn tự dọn, tôi nghe nói còn có người dẫn cả 

nhà tới ăn, cho nên những người ở gần Cư Sĩ Lâm, trong nhà có thể khỏi 

cần bếp núc, tuy nhiên đến đó ăn thì phải ăn chay, bạn thích ăn chay thì 

bạn cứ tới, nếu bạn không thể ăn chay thì không có cách chi. Rất nhiều 

bạn đồng tu tự động đem gạo, đem dầu, đem rau cải, đem đồ ăn đến [Cư 

Sĩ Lâm nhiều đến nổi] chất cao như núi, ăn chẳng hết. Ăn không hết lại 

sợ hư nên phải đem cho viện dưỡng lão, cô nhi viện, phải lấy xe chở đi 

cho vì ăn chẳng hết. Ðồ ăn ở đó rất ngon, tôi đã ăn qua vài lần, có lúc họ 

còn nấu cho tôi vài món đặc biệt, tôi nói khỏi cần, chỉ đem vài món ở 

dưới [phòng ăn Cư Sĩ Lâm] cho tôi ăn thử, tôi ăn cảm thấy rất ngon. Bố 

thí  cúng  dường  thật  thì  phước  báo  ấy  rất  lớn.  Chẳng  như  nhiều  người 

hằng  ngày  đều  phải  tính  toán,  so  đo  từng  chút,  làm  vậy  thì  được  bao 

nhiêu lợi ích? Càng bố thí càng có nhiều, bạn thí tài, thì sẽ giàu sang, thí 

pháp  thì  có  nhiều  pháp.  Cho  nên  đạo  tràng  Cư  Sĩ  Lâm,  ngày  nay  mọi 

người tới tham quan, bạn coi chỗ đó hưng vượng, người hưng vượng, tài 

sản cũng hưng vượng, tại sao có thể hưng vượng như vậy? Là do bố thí, 

trồng phước mà ra. 

Cư sĩ Lý có tâm lượng to lớn, muốn xây làng Di Ðà, người cư trú 

ở trong làng Di Ðà chỉ cần có một điều kiện, đó là chịu niệm Phật. Chỉ 

cần kẻ ấy chịu niệm Phật, thì chẳng cần bất kỳ một điều kiện nào khác, 

chẳng nhận một xu nào cả, [làng Di Ðà] sẽ nuôi bạn tới già, cúng dường 

bốn món cần thiết, tốt hơn chánh sách phước lợi của bất cứ chánh phủ, 

quốc gia nào trên thế giới hiện nay. Bất cứ quốc gia nào chăm sóc người 

già đều chẳng bằng Cư Sĩ Lâm. Ðối với người già dưỡng lão, phước lợi 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 280

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

của người già là hạng nhất trên thế giới. Người ngoại quốc chỉ cần lấy 

được quyền cư trú hợp pháp ở Tân Gia Ba [thì sẽ được cư trú ở làng Di 

Ðà];  đệ  tử  Phật  tuyệt  đối  phải  tuân  giữ  pháp  luật,  tuyệt  đối  không  thể 

phạm pháp, ai có thể cư trú hợp pháp thì làng Di Ðà sẽ nuôi người đó tới 

già. Bạn cư trú ở đó thân tâm yên ổn, có thể bảo đảm bạn vãng sanh, một 

khi ở đó thì tương lai nhất định sẽ thành Phật, đó là đạo tràng hạng nhất 

trên thế giới. Tối hôm qua ông Lý bàn với tôi phải lập Phật Học Viện, đã 

làm đơn xin chánh phủ, hoạch định của ông ta là lớp dự bị một năm, lớp 

chánh thức ba năm,  lớp  nghiên  cứu ba  năm,  thời gian theo học  là bảy 

năm, học sinh tới đó học hoàn toàn miễn phí, thức ăn quần áo, nơi ăn 

chốn ở đều do Phật Học Viện cúng dường, chẳng thâu một xu [của học 

sinh]; trên thế giới ai dám lập ra Phật Học Viện như vậy? Trường nào 

cũng  phải  thâu  học  phí,  phải trả  tiền  ăn uống,  còn  Phật  Học Viện  này 

chẳng thâu tiền gì hết, trên thế gian này hiếm hoi nhất! Ở nơi đạo tràng 

như vậy, bạn tu một chút phước thì đó là thực sự trồng ruộng phước. 

Do đó khi chúng ta quan sát một đạo tràng, thứ nhất là phải coi 

đạo tràng đó có đạo phong, có học phong, [những người ở] đạo tràng đó 

học những gì, tu những gì, có sốt sắng học tập, sốt sắng tu trì hay không? 

Nếu mọi người trong đạo tràng này đều sốt sắng học tập, nỗ lực tu trì thì 

đó là đạo tràng đúng như pháp; tu phước ở đạo tràng này mới có được 

quả báo tương ứng với lời nói trong kinh. Có hoàn toàn tương ứng hay 

không,  tương  ứng  một  cách  viên  mãn  không?  Không  hẳn.  Tại  vì  sao? 

Phải  xét  coi  bạn  là   “thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân”   hay  không?  Phước 

điền  thực  sự  không  sai,  nếu  bạn  dùng  tâm  “một  vốn  vạn  lời”  đến  đó 

trồng phước, phước bạn được sẽ nhỏ, chẳng tương ứng với lời đức Phật 

dạy trong kinh, bạn chắc chắn sẽ được phước, nhưng phước không lớn. 

Nếu  bạn  thực  sự  phát  tâm  Bồ  Ðề,  chẳng  vì  chính  mình  mà  vì  chúng 

sanh, vì Phật pháp thường trụ thế gian, quyết chẳng vì lợi ích của mình, 

vậy thì được phước sẽ giống như lời nói trong kinh. Thế nên việc trồng 

phước,  thứ  nhất  phải  là  phước  điền  chân  thật.  Thứ  hai  là  bạn  phải  có 

thiện tâm chân chánh, thì phước báo đó mới viên mãn. Cho nên phía sau, 

trong chú giải có ghi  “Chư Phật, Bồ Tát, … dạy cho người thoát khổ, là 

 Kính Ðiền của chúng sanh” , ở đây nói về Kính Ðiền và Ân Ðiền, các 

bạn đồng tu hãy tự coi chú giải. 

Trong  chú  giải  có  vài  câu  rất  quan  trọng,  tôi  đọc  qua  một  lượt, 

trang  hai  mươi,  hàng  thứ  hai,  xem  từ  câu  thứ  hai,  Ðại  Luận  nói,  Ðại 

Luận tức là Ðại Trí Ðộ Luận, trong Ðại Trí Ðộ Luận có một đoạn  “tài là

 nhân  duyên  của  ác  tâm” ,  tại  sao?  Tài  vật  luôn  luôn  làm  cho  người  ta 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 281

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khởi tâm tham, tham là một trong tam độc, vô lượng vô biên phiền não 

đều sanh từ chỗ này, do đó tham là đầu mối của tâm ác. Thường nên xả 

bỏ, một người thông minh, có trí huệ, biết họa hại của tham, cho nên họ 

có thể thường xả, có thể buông xuống tâm tham.  “Huống chi bố thí được 

 phước lớn, mà không bố thí” , có lẽ nào như vậy? Tham là họa hại, Thí 

thì  được  phước  lớn.  Bạn  bố  thí,  xa  lìa  họa  hại,  còn  được  phước  lợi, 

người  có  trí  huệ  sao  không  làm  cho  được?  “Xan  tham  là  tướng  hung, 

 sanh ra lo sợ” , keo kiệt là bạn có mà không chịu bố thí, không chịu làm 

việc tốt, đây là tướng hung, tướng suy thoái, đem đến cho người những 

sự âu sầu, lo lắng, sợ hãi. Người có tiền lo sợ của cải của mình mất hết, 

mỗi  ngày  đều  lo  được  lo  mất,  tâm  lo  lắng  nặng  trĩu.  Tôi  thường  nghe 

người ta nói các ông chủ lớn trong thương trường, nếu mỗi đêm không 

uống thuốc an thần thì không thể ngủ, nguyên nhân là gì? Lo lắng quá 

sức,  vậy  không  phải  là  tiền  tài  đã  hại  họ  rồi  sao?  Uống  thuốc  an  thần 

nhiều quá, lẽ nào không bị bệnh ung thư sao? Nó khởi tác dụng phụ, thật 

là tướng hung, suy thoái, lời Phật nói chẳng sai.  “Tẩy chi dĩ thí thủy, tắc 

 vi sanh phước lợi”  (dùng nước bố thí để tẩy thì sẽ sanh ra phước lợi), 

đây là một bài kệ, trong đó có hai bài kệ. Dùng phương pháp gì để tẩy bỏ 

sự lo lắng, sợ sệt? Dùng bố thí, bố thí có thể đem đại phước đại lợi cho 

bạn, do đó được phước vô lượng, tại sao không chịu bố thí? 

Không chịu bố thí vì không biết lợi ích của sự bố thí, cho nên họ 

không chịu bố thí. Khi biết lợi ích của sự bố thí thì bạn sẽ thích bố thí, 

thường bố thí, tận tâm tận lực bố thí, phước báo chẳng cùng tận. Hiện 

tượng này, trong các đoàn thể chư vị hãy coi Cư Sĩ Lâm, coi Tịnh Tông 

Học Hội, sự thật bày trước mắt bạn; còn về cá nhân thì các bạn có thể 

coi cư sĩ Lý Mộc Nguyên, bạn cũng có thể coi tôi. Khi tôi học Phật liền 

học bố thí, ngày đầu tiên đại sư Chương Gia gặp tôi liền dạy tôi tu bố 

thí; tôi cũng thực sự nghe theo lời Ngài dạy, Ngài có trí huệ, Ngài thấy 

tôi không có phước báo vả lại đoản mạng, Ngài thương xót tôi nên dạy 

tôi tu bố thí. Ngày nay tôi có một chút phước báo, đó là nhờ tôi tu bố thí 

trong đời này mà được, chẳng liên quan đến đời trước. Ngày nay chúng 

ta hiểu Phật pháp, hiểu được một chút về nhân quả. Ðời quá khứ chắc tôi 

tu  huệ  chứ  chẳng  tu  phước,  [nên  đời  này  tôi]  có  một  chút  trí  huệ,  khi 

thầy nói xong, tôi vừa nghe liền hiểu; [sự sinh sống trong] đời này vô 

cùng gian khổ, chúng tôi đã sống qua những ngày tháng rất khổ sở, quý 

vị có nằm mộng cũng không nghĩ tới. 

Hôm qua ở Cư Sĩ Lâm, thầy Vĩnh nói với tôi, thầy đi Ðại Lục và 

có dịp đến viếng căn phòng của pháp sư Ấn Quang, ban đêm chẳng có 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 282

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đèn, khi coi sách, viết lách ở tại bàn đặt kế cửa sổ, dùng ánh sáng bên 

ngoài, thầy coi xong rất cảm động. Ngày nay chúng ta có nhiều thiết bị 

để chiếu sáng mà còn chê lên chê xuống, ngày nay phước báo hưởng thụ 

vật chất của con người quá lớn. Tôi nói với thầy, lúc nhỏ chúng tôi đi 

học, lúc học trung học ở tại Quý Châu, vào thời kỳ kháng chiến, học ban 

đêm phải thắp đèn dầu, ánh sáng của cây đèn dầu còn nhỏ hơn cây đèn 

cầy. [Nếu muốn sáng như] một cây đèn cầy, phải thắp cây đèn dầu có 

năm tim đèn, thắp hết năm tim đèn mới sáng bằng ngọn đèn cầy; cây đèn 

dầu lúc đó chúng tôi dùng dầu đồng, độ sáng chỉ bằng một phần năm của 

đèn cầy, chúng tôi dùng đèn dầu để coi sách như vậy, quý vị không thể 

nào nghĩ nổi. Con người ngày nay có phước nhưng không chịu đọc sách, 

ngày xưa chúng tôi nghèo như vậy mà lại thích đọc sách. Phía sau là một 

bài kệ trong Ðại Trí Ðộ Luận, chúng ta hãy đọc thử, hàng cuối trong chú 

giải,  “Ðại  Luận nói:  “Người tu bố  thí,  danh vang  khắp  mười  phương, 

 người  có  trí  đều  kính  mến,  khi  nhập  chúng  chẳng  lo  sợ,  mạng  chung 

 sanh lên trời, lâu dần ắt được Niết Bàn” , lời Phật nói là lời chân thật. 

Phật dạy Bồ Tát cách sinh hoạt, Sáu Ba La Mật chính là sinh hoạt của 

Bồ  Tát,  điều  thứ  nhất  chính  là  Bố  Thí,  bố  thí  tức  là  buông  xả,  buông 

xuống,  lúc  đó  bạn  sẽ  được  mát  mẻ,  được  tự  tại,  sẽ  mở  mang  trí  huệ. 

Người  không  chịu  bố  thí,  tâm  nhãn  rất  nhỏ,  tâm  niệm  luôn  vì  mình, 

người như vậy làm sao mở mang trí huệ cho được, không thể nào được. 

Xin coi đoạn kinh kế tiếp: 

 Nhược năng hồi hướng pháp giới, thị nhân phước lợi bất khả vi 

 dụ. 

若能迴向法界。是人福利不可為喻。

 (Như  có  thể  đem  hồi  hướng  cho  Pháp  Giới,  thì  phước  lợi  của 

 người ấy sẽ không thể ví dụ thế nào cho được.) 

Chúng  ta  coi  chú  thích  cho  đoạn  này  trước,  chú  thích  chỉ  có  ba 

hàng,  “Ðại Luận chép: Trong hai thứ bố thí mà Phật nói” , hai thứ bố thí 

là tài thí và pháp thí,  “pháp thí hạng nhất, vì quả báo của việc tài thí có 

 hạn, còn [quả báo của] pháp thí là vô lượng. Tài thí được quả báo ở cõi 

 Dục Giới, pháp thí được quả báo trong Tam giới, và ngoài Tam giới”, 

đây  là  trích  dẫn  lời  nói  trong  Ðại  Trí  Ðộ  Luận.  Sau  đó  còn  nói   “Nếu 

 không cầu danh tiếng, tài lợi thế lực”  bạn bố thí không cầu danh, cũng 

không cầu tài, cầu lợi, quyền lợi, địa vị, bạn không cầu gì hết.  “Chỉ vì 

 học Phật đạo” , Phật đạo là gì? Trí huệ chân thật, giải thoát chân thật, chỉ 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 283

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vì đoạn phiền não, chỉ vì đoạn dứt lo âu, được thanh tịnh, tự tại, sung 

sướng, đó là Phật đạo.  “Hoằng đại từ bi tâm, độ các thứ khổ của sanh, 

 lão, bệnh, tử, đó gọi là thanh tịnh pháp thí” , như vậy thì đúng như lý 

như pháp. Chúng ta dùng tâm thanh tịnh, dùng tâm chẳng mong cầu để 

giúp đỡ hết thảy chúng sanh, đặc biệt là hết thảy chúng sanh đang chịu 

khổ nạn, đó là thanh tịnh pháp thí. 

Trong pháp thí bao gồm cả tài thí, chúng ta ra tiền, ra sức là tài thí, 

chúng  ta  tồn  tâm  là pháp thí,  chẳng có một  mảy  may  mong  cầu, tham 

vọng. Nghĩ đến chúng sanh khổ, giúp đỡ hết thảy chúng sanh là nghĩa vụ 

chúng ta phải làm. Khi giúp những người này dứt khoát không có tâm 

thiên  lệch,  bố  thí  một  cách  bình  đẳng,  thanh  tịnh.  Do  đó  tôi  thường 

khuyên các bạn đồng tu, tầm mắt phải xa và lớn, còn [đối với] sự hoằng 

truyền của Phật pháp và lợi ích chúng sanh, mức độ tối thỉểu là chúng ta 

phải lấy chúng sanh trên toàn thế giới làm đối tượng, chẳng [hạn chế ở 

tại] một khu vực nào, bạn nhất định phải mở rộng tâm lượng. Nếu chỉ là 

một khu vực, khu vực đó tốt, còn khu vực khác nghèo hèn, lạc hậu, thì 

thế giới này vĩnh viễn sẽ chẳng được hòa bình, cho nên phải nghĩ đến 

toàn diện, giáo học và nâng cao toàn diện, làm cho hết thảy chúng sanh 

đều được phá mê khai ngộ, xã hội mới đạt được an định, thế giới mới đạt 

được  hòa  bình  vĩnh  viễn.  Tuy  trong  đời  quá  khứ  hết  thảy  chúng  sanh 

trồng  nhân  chẳng  giống  nhau,  duyên  đời  này  không  giống  nhau,  [chỉ 

cần] giác ngộ là được, có thể chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, miễn 

trừ hết thảy tranh chấp, tránh khỏi hết thảy tai họa. 

Chúng ta coi phần chú thích kế tiếp,  “Nếu không như vậy, thì là 

 pháp giao dịch trong thương trường” , đây là nói bạn không có tâm đại 

từ bi, tại sao bạn đến cửa Phật để bố thí? Nghe nói trong cửa Phật bố thí 

một thì sẽ được quả báo hàng vạn, sự trao đổi này tốt lắm, có sự mua bán 

nào vốn một mà lời hàng vạn? Bố thí trong cửa Phật là  “bố thí một được 

 quả báo hàng vạn” , hãy mau đến đó bố thí, nếu có ý niệm này thì đó là 

đổi chác trong thương trường. [Mục đích] là mua chác, trao đổi, tâm cầu 

lợi thiết tha, tìm đúng chỗ rồi, vốn một lời hàng vạn, có thể lời to; tâm đó 

tuyệt đối là sai lầm, chẳng tương ứng. Sau đó lại nói  “Lại nữa này Bồ 

 Tát, biết thật tướng của chư pháp, như Niết Bàn chẳng tận” , Bồ Tát có 

trí huệ, hiểu rõ chân tướng của hết thảy pháp trong thế gian và xuất thế 

gian. Niết Bàn là Phạn ngữ, ý nghĩa là  “không sanh, không diệt” . Không

sanh không diệt là thật chứ chẳng giả. Phàm những gì có sanh có diệt 

đều là giả, chẳng phải thật.  “Phước đức nhập thật tướng của chư pháp 

 cũng  chẳng  cùng  tận” ,  làm  sao  nhập?  Tương  ứng  với  chư  pháp  thật 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 284

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tướng. Làm sao mới tương ứng? Tâm tương ứng, tâm niệm bạn dấy khởi 

lúc bố thí tương ứng với chư pháp thật tướng. Hiện tượng tương ứng là 

gì? Thanh tịnh không ô nhiễm, thanh tịnh bình đẳng, tuy bố thí nhưng 

không nhiễm trước bố thí. Bố thí là tướng, phàm những gì có tướng đều 

là hư vọng. Do đó bất luận tu bố thí như thế nào, nói thật ra Phật pháp 

nói hết thảy pháp đều là bố thí, bố thí bao trùm hết thảy Phật pháp. Phật 

dạy  người  không  ngoài  ba  loại  tài  thí,  pháp  thí,  và  vô  úy  thí;  cho  nên 

những gì chúng ta tu học trong đời sống hằng ngày đều chẳng vượt ra 

khỏi ba loại này. Có thể dùng tâm thanh tịnh, tâm chân thành để phục vụ 

hết thảy chúng sanh, phục vụ xã hội, phục vụ nhân dân thì đó là bố thí; 

phải có tâm bố thí, chỉ có phục vụ chứ không mong cầu ích lợi. Thế nên 

Phật, Bồ Tát là người có trí huệ làm công tác nghĩa vụ giáo dục, học trò 

của đức Phật cũng như vậy, đây là sự giáo học trí huệ, giáo học nghĩa vụ, 

cho nên được phước chẳng thể nghĩ bàn, như vậy sẽ nhập chư pháp thật 

tướng.  “Do đó phước lợi chẳng thể ví dụ” , đây là phước báo chân thật, 

lợi ích chân thật, chẳng có cách gì ví dụ nổi. 

 “Hồi hướng pháp giới” , hồi hướng tức là phục vụ, gần đây [trong 

lúc]  giảng kinh  Hoa Nghiêm  vào  đoạn  [nói đến  các]  quỷ  vương, thiên 

vương đại biểu  Thập  Hồi  Hướng.  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh  nói trong  Ðại 

Kinh thành tựu khả năng trí huệ của chính mình, sau khi trí huệ đức năng 

thành tựu thì phải phục vụ đại chúng, vì đại chúng phục vụ thì gọi là hồi 

hướng,  hồi  tự  hướng  tha,  đem  trí  huệ  đức  năng  cống  hiến  cho  xã  hội, 

cống  hiến  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  đó  gọi  là  hồi  hướng.  Pháp  giới  là 

phạm vi, phạm vi này quá lớn, quá lớn! Chẳng phải là một quốc gia, một 

tinh cầu, mà là tận hư không, trọn khắp pháp giới, tâm lượng này bao 

lớn. Do đó phước đức, lợi ích của nó sẽ vô lượng vô biên, cùng quả vị 

chư Phật Như Lai không hai, không khác. Ðoạn này nói phước bạn được 

khi  tạo  tượng  Phật,  tạo  hình  tượng  Bồ  Tát,  tạo  tượng  Chuyển  Luân 

Thánh Vương. Xin xem đoạn kế tiếp: 

 Phục thứ Ðịa Tạng! Vị lai thế trung nhược hữu thiện nam tử, 

 thiện nữ nhân, ngộ Ðại Thừa kinh điển, hoặc thính văn nhất kệ nhất 

 cú phát ân trọng tâm, tán thán cung kính, bố thí cúng dường, thị nhân 

 hoạch đại quả báo vô lượng vô biên. 

復次地藏。未來世中若有善男子善女人。遇大乘經典

。或聽聞一偈一句發殷重心。讚歎恭敬。布施供養。是人

獲大果報無量無邊。 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 285

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Lại  nữa,  này  Ðịa  Tạng!  Trong  đời  vị  lai,  nếu  có  kẻ  thiện  nam 

 người thiện nữ nào gặp kinh điển Ðại Thừa, hoặc nghe thấy một bài kệ, 

 một câu kinh, rồi phát tâm ân cần trân trọng, cung kính ngợi khen, bố thí  

 cúng dường, thì người ấy sẽ được đại quả báo vô lượng vô biên.) 

Ðoạn  trước  nói  về  người  có  thể  bố  thí,  có  thể  tu  phước,  “thiện 

 nam tử, thiện nữ nhân” . Ðoạn sau nói họ tu phước, được phước, đây là 

khi  gặp  kinh  điển  Ðại  Thừa,  hoặc  là   “nghe  một  câu  một  kệ” ,  chỉ  gặp 

được chút pháp Ðại Thừa, nhưng sau khi nghe xong họ có thể phát tâm, 

phát tâm chân thành,  “ân  trọng”   tức  là  chân  thành,  ưa  thích  tán  thán, 

cung kính bố thí cúng dường, đây là những gì họ tu. Chư vị ở đây chắc 

chắn phải chú ý đến, thứ nhất nói họ là  “thiện nam tử, thiện nữ nhân” , 

người  có  đủ  thiện  căn  phước  đức,  chẳng  phải  là  người  thường,  tức  là 

đoạn  trước  nói  họ  hoàn  toàn  làm  được  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước  dạy 

trong Quán Kinh, họ là người như vậy. Gặp được kinh điển Ðại Thừa dù 

chỉ  một  câu  một  kệ,  họ  hiểu  sâu  nghĩa  thú,  trong  kinh  Kim  Cang  đức 

Phật dạy  “hiểu sâu nghĩa thú” , một câu một kệ tuy ít, hiểu sâu nghĩa thú 

thì chẳng ít; nói một cách khác họ nghe xong và hiểu rõ ràng, rành rẽ. 

Vào đời Ðường, đại sư Huệ Năng trong Thiền Tông là một người 

làm công cực khổ, Ngài bán củi kiếm sống, trong xã hội ngày nay không 

có  người  làm  nghề  này  nữa.  Trước  thời  kháng  chiến,  lúc  kháng  chiến 

vừa mở đầu, đại khái khoảng sáu mươi năm trước, tôi ở Phước Kiến, đời 

sống lúc đó còn có rất nhiều “cu li”, bán củi, bán nước, chẳng có nước 

máy,  [nên  người  ta]  gánh  nước  từ  bờ sông,  từ  giếng  đi  bán,  một  gánh 

nước lúc đó là ba bản đồng, bằng một xu, lúc đó dùng bản đồng. Người 

bán  củi,  đốn  củi  trên  núi  gánh  xuống  thành  thị  bán,  rất  cực  khổ,  Ngài 

Huệ Năng bán củi sinh sống. Bán củi xong, đem tiền về, lúc đó nghe một 

người  đang  tụng  kinh  Kim  Cang,  [người  đó]  tụng  kinh  trong  phòng, 

Ngài đứng ở kế cửa sổ lắng nghe. Thời xưa cửa sổ không có cửa kiếng, 

nếu có kiếng thì bên ngoài nghe không được, lúc đó cửa sổ dùng giấy 

dán bít lại, mùa đông cũng dán giấy, mùa đông thường dán hai lớp giấy. 

Cửa sổ dán bằng giấy cho nên bên trong nói chuyện, bên ngoài có thể 

nghe được. Ngài ngẫu nhiên nghe được vài câu, nghe đến câu  “Không

 nên trụ ở đâu mà sanh tâm ấy” (Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm) trong 

kinh Kim Cang, Ngài bèn ngộ nhập. 

Nếu bạn hỏi, Ngài làm sao có thể ngộ nhập? Ngài là thiện nam tử, 

người niệm kinh hằng ngày cũng chẳng ngộ nhập vì người đó chẳng phải 

là thiện nam tử. Kẻ chẳng phải là thiện nam tử niệm kinh cho thiện nam 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 286

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tử nghe, nên thiện nam tử khai ngộ. Chư vị thử nghĩ xem, Tịnh Nghiệp 

Tam Phước dạy trong Quán Kinh, bạn coi kỹ xem ngài Huệ Năng có làm 

được  chăng?  Ngài  đã  làm  được.  Ngài  thực  sự  đã  hiếu  dưỡng  cha  mẹ, 

Ngài bán củi mua gạo về nhà cúng dường mẹ. Tuy Ngài chẳng đi học, 

chúng ta không thấy Ngài phụng sự sư trưởng, nhưng sau này khi Ngài 

đến  Hoàng  Mai,  chúng  ta  thấy  [Ngài  đã  làm  được],  thực  sự  đã  hiếu 

dưỡng cha mẹ, tôn kính sư trưởng. Từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp 

vô cùng rõ ràng. Ngài chẳng có học nhưng đều đã làm trọn, đó là thiện 

căn phước đức trong đời quá khứ cho nên ngẫu nhiên được nghe người 

ta đọc kinh, [đó là] cơ duyên, là duyên phận. Duyên phận này làm cho 

Ngài  trở  thành  một  vị  Tổ  Sư.  Nếu  lúc  Ngài  bán  củi  chẳng  nghe  được 

người ta đọc kinh thì sẽ phải bán củi vĩnh viễn, làm sao có thể nghe đến 

Phật  pháp?  Vừa  nghe  được  một  lần,  nghe  được  một  câu  một  kệ,  nghe 

xong Ngài thực sự hiểu được, thực sự nghe rõ ràng, nên Ngài liền phát 

tâm ân trọng, Ngài liền tán thán, cung kính, thực sự muốn học, thực sự đi 

hỏi “cuốn sách ông niệm đó là sách gì?”, ông đó niệm kinh. “[Kinh này] 

từ đâu mà có?”. “Từ Hoàng Mai tới”, nghe xong Ngài liền muốn đi [đến 

Hoàng Mai] để học hỏi. 

Việc cúng dường nói ở đây, bốn chữ  “bố thí cúng dường”  là pháp

cúng dường, quan trọng nhất trong pháp cúng dường là  “y giáo tu hành

 cúng dường” . Phải giải thích bố thí như thế nào? Bố thí là bỏ hết thảy 

những điều sai trái từ trước, đó chính là bố thí, noi theo Phật pháp mà tu 

học chính là cúng dường, sự bố thí này chẳng dính dáng tới tiền tài, cúng 

dường cũng chẳng liên quan đến phẩm vật. Bỏ hư vọng, học chân thật, 

xả vọng chính là bố thí, học chân là cúng dường, người như vậy sẽ  “có

 được quả báo to lớn, vô lượng vô biên” . Chú giải nói rõ cho chúng ta, 

trích Khởi Tín Luận, giải thích Ðại Thừa, Thể của kinh Ðại Thừa lớn, 

Tướng lớn,  Dụng lớn,  do  đó  công đức vô  lượng  vô biên.  Chúng ta  lật 

cuốn chú giải tới trang hai mưoi hai, đoạn cuối này rất quan trọng, chúng 

ta coi từ hàng thứ nhất, hãy đọc qua một lần, câu thứ hai hàng đầu  “Kim

 tức  văn  thị  chương  cú,  tín  tâm  thanh  tịnh,  tắc  sanh  thật  tướng  pháp 

 nhãn” (Nay  nghe  được  lời  này,  khởi  lòng  tin,  khởi  tâm  thanh  tịnh,  ắt 

sanh thật tướng pháp nhãn) đây là nói lý luận y cứ của một câu một kệ 

được vô lượng phước. Làm sao có thể như vậy được? Ðạo lý là ở chỗ 

này. Giống như kinh Kim Cang có nói  “lòng tin thanh tịnh ắt sanh thật 

 tướng” , sanh thật tướng nghĩa là gì? Minh tâm kiến tánh, phước báo và 

lợi ích ấy có gì sánh bằng? Phước báo họ được là minh tâm kiến tánh. 

 “Tức sử nhất kệ nhất cú, diệc phục tăng tiến Bồ Ðề” ( Dù chỉ là một câu 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 287

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

một kệ, cũng tăng tiến Bồ Ðề), từ sự tích của Lục Tổ Huệ Năng chúng ta 

nhìn thấy vô cùng rõ ràng, có thể chứng thật cho lời đức Phật dạy trong 

kinh là chân thật, chẳng hư dối. 

Thời đại ngày nay của chúng ta, tu pháp bố thí tiện lợi hơn ngày 

xưa  rất  nhiều,  nhưng  phước  chúng  ta  được  không  bằng  người  xưa,  vì 

dụng  tâm  chẳng  bằng  người  xưa.  Người  xưa  chân  thành  cung  kính, 

người  hiện  nay  khởi  tâm  động  niệm  còn  tâm  riêng  tư,  chưa  xả  chính 

mình, do đó phước của sự bố thí chẳng giống như kinh đã nói, đạo lý là 

như  vậy.  Ngày  nay  quan  trọng  nhất  là  chúng  ta  xả  hết  thảy  hư  vọng 

chẳng chân thật, Thiện Ðạo đại sư dạy chúng ta  “Hết thảy đều phải làm 

 từ tâm chân thật” , câu này rất quan trọng! Hết thảy đều dùng tâm chân 

thật làm cơ sở, khởi đầu từ tâm chân thật mới đúng, chẳng có mảy may 

hư vọng, chẳng dối mình, chẳng gạt người, niệm niệm đều chân thật, bất 

luận là tu pháp môn gì, bất luận tu bố thí gì, đều được phước chẳng thể 

nghĩ bàn. Ðoạn sau cùng này trích một đoạn trong lời dạy của đức Phật, 

nói rõ một câu một kệ được vô lượng phước, chúng ta coi hàng thứ hai 

trong  phần  chú  thích,  trang  hai  mươi  hai,  hàng  thứ  hai  bắt  đầu  từ  câu 

cuối cùng. 

 “Phật cáo A Nan: Nhược hữu tùng tha văn nhất tứ cú kệ” (Ðức 

Phật nói với Ngài A Nan, nếu có người nghe được bốn câu kệ), đây là 

giả thuyết, nếu nói có duyên nghe người ta tụng kinh hoặc giảng kinh, 

thời gian rất ngắn, chỉ nghe người ta nói bốn câu kệ.  “Hoặc thư chi trúc 

 bạch” (Hoặc viết trên tre hay trên vải), thời xưa chẳng có giấy, thời xưa 

ở Trung Quốc dùng thẻ tre, viết chữ trên thẻ tre, nếu quý vị đến Cố Cung 

Bảo Tàng Viện tham quan [thì sẽ thấy] những điển tịch trước triều Hán 

vẫn  còn  viết  trên  thẻ  tre.  Bạch  là  một  miếng  vải  dệt  bằng  tơ,  lúc  đó 

chẳng có giấy, cũng được viết trên những miếng tơ này, hiện nay gọi là 

sách, thư tịch.  “Sở hữu danh tự ư nhược can kiếp, thủ bỉ hòa thượng A 

 Xà Lê đẳng, hà đảm kiên thượng hoặc bối phụ đảnh đới. Thường tương 

 nhất thiết âm nhạc chi cụ, cúng dường thị sư, thượng bất năng cụ báo sư 

 ân” (Hết thảy danh tự trong bao nhiêu đó kiếp, đem hòa thượng, A Xà 

Lê cõng trên vai, hoặc đội trên đỉnh đầu. Thường dùng những nhạc cụ 

cúng dường thầy cũng chẳng thể báo đền ân thầy), câu này nói về tri ân 

báo ân. Bạn làm sao khai ngộ? Vì người khác truyền thọ cho bạn một 

câu một kệ, cho bạn cơ hội này, bạn có thiện căn, sau khi nghe xong có 

thể giải sâu nghĩa thú, bạn khai ngộ, bạn thành Phật rồi. Người truyền 

trao cho bạn một câu một kệ là thầy của bạn, là ân sư của bạn, ân đức đó 

bao  lớn?  Ðức  Phật  nêu  một  thí  dụ,  chúng  ta  coi  thí  dụ  này,  báo  đáp 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 288

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chẳng cùng tận. Thí dụ nói bạn cõng thầy trên vai, hoặc cõng trên lưng, 

hoặc trên đỉnh đầu, dùng hết thảy những nhạc khí để cúng dường cũng 

báo đáp không hết, đây là một người thực sự tri ân báo ân. 

Sau  đó  nói   “Nhược  ư  hòa  thượng  sở,  khởi  bất  kính  tâm,  hằng 

 thuyết ư quá, ngã thuyết ngu si, cực thọ đa khổ. Ư đương lai thế tất đọa 

 ác đạo” (Nếu đối với hòa thượng, khởi tâm bất kính, luôn kể lỗi thầy, ta 

nói kẻ ấy ngu si, sẽ chịu nhiều sự khổ cùng cực. Trong đời tương lai, ắt 

đọa ác đạo), vị thầy này có ân đối với bạn, bạn đối với thầy chẳng có tâm 

cung kính, còn thường nói đến lỗi của thầy. Thầy có lỗi hay không? Rất 

khó nói. Tại sao rất khó nói? Có lỗi hay không là ở chỗ bạn khởi tâm 

động niệm, nếu bạn dùng tâm phiền não nhìn thầy, [sẽ thấy] lỗi của thầy 

vô lượng vô biên, nếu dùng tâm thanh tịnh nhìn thầy [sẽ thấy] thầy đích 

thật chẳng có lỗi. Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay: Cảnh duyên chẳng có tốt 

ác, chẳng có đẹp xấu, cảnh là gì? Là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn 

cảnh nhân sự, hết thảy người, hết thảy vật, nói cho chư vị biết chẳng có 

thiện cũng chẳng có ác, chẳng có đẹp chẳng có xấu, thiện ác, đẹp xấu là 

ở tại nơi tâm mình. Tâm bạn thiện thì nhìn hết thảy người đều là người 

thiện, thấy hết thảy pháp đều là thiện pháp; nếu tâm bạn ác thì nhìn hết 

thảy người đều là người ác, thấy hết thảy pháp đều là ác pháp. Lời của 

đại  sư  Ngẫu  Ích  nói  rất  đúng.  Cũng  giống  như  lời  nói  gió  động,  phan 

động trong Ðàn Kinh, đại sư Huệ Năng thấy được, chẳng phải gió động 

cũng chẳng phải phan động, mà là tâm bạn đang động. Một câu nói liền 

nói toạc chân tướng sự thật ra. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy 

chư  Phật,  Bồ  tát  thị  hiện  biểu  diễn,  biểu  diễn  trên  Tích  Tướng  59  năm 

mươi ba lần tham vấn có thiện có ác, trong đó còn có sát, đạo, dâm vọng, 

Thiện Tài đồng tử vẫn tới tham phỏng. Sát, đạo, dâm là ba độc phiền não 

[thường được đề cập] trong Phật pháp, Bồ Tát thị hiện, Thiện Tài tham 

59 Bổn và Tích là hai khái niệm của kinh Pháp Hoa, Bổn là quả địa thật sự, còn Tích 

là sự biến hiện trong phương diện hóa độ. Xin dùng một thí dụ minh họa như sau: 

Quán Thế Âm Bồ Tát là một vị cổ Phật có hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai, nhưng 

vì  bi  tâm  độ  sanh,  Ngài  thị  hiện  thân  Bồ  Tát  để  phụ  trợ  Phật  Thích  Ca  giáo  hóa 

chúng sanh trong cõi Sa Bà, thị hiện tu nhân trong cõi Sa Bà, vãng sanh qua Cực Lạc 

để làm pháp vương tử phù tá đức Phật Di Đà. Như vậy, Bổn của Quán Thế Âm Bồ 

Tát  là  Chánh  Pháp  Minh  Như  Lai,  còn  Tích  là  thân  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Tích 

tướng chính là những sự hóa hiện, hình tướng nơi Tích. Chẳng hạn, Bà Tu Mật Đa 

nữ có bổn địa là Bồ Tát, nhưng Ngài thị hiện thân dâm nữ nhằm hóa độ khách làng 

chơi, hoặc bổn địa của Phú Lâu Na là Bồ Tát, nhưng Ngài lại thị hiện thân Thanh 

Văn, đúng như kinh Pháp Hoa đã dạy: “Nội bí Bồ Tát hạnh, ngoại thị hiện Thanh 

Văn”. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 289

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

học được vô lượng công đức. Ngài làm sao đạt được? Nếu chúng ta tiếp 

xúc những thứ này thì nhất định sẽ đọa A Tỳ địa ngục, tại sao người ta 

tiếp  xúc  có  thể  thành  vô  thượng  đạo?  Vì  dùng  tâm  chẳng  giống  nhau. 

Chúng ta dùng tâm gì? Bồ Tát dùng tâm gì? Cho nên đoạn này rất quan 

trọng.  Sau  đó  nói  tiếp   “Thị  cố  ngã  giáo  nhữ  đẳng  thường  hành  cung 

 kính tôn trọng chi tâm, ái trọng Tam Bảo thậm thâm chi pháp, tất hoạch 

 vô lượng vô biên chi đại quả hỹ” (Do đó Ta dạy các ông thường giữ tâm 

cung kính tôn trọng, trân trọng yêu tiếc pháp thậm thâm của Tam Bảo, ắt 

sẽ  gặt được vô  lượng  vô biên quả  báo vậy),  chỗ  này  trích dẫn  lời đức 

Phật dạy. Câu sau cùng: 

 Nhược năng hồi hướng pháp giới, kỳ phước bất khả vi dụ. 

若能迴向法界。其福不可為喻。

 (Nếu có thể đem hồi hướng cho Pháp Giới, thì phước báo này sẽ 

 không thể ví dụ thế nào cho được.) 

Phần  chú  thích  nói,  chú  giải  trích  dẫn  Phó  Pháp  Tạng  Kinh,  lời 

Phật nói  “Pháp thị chúng sanh chân thiện tri thức, tác đại lợi ích, tế chư 

 khổ  não” (Pháp  là  chân  thiện  tri  thức  của  chúng  sanh,  làm  lợi  ích  lớn 

lao,  tế  độ  các  khổ  não),  có  thể giúp hết thảy  chúng  sanh  vượt  qua  hết 

thảy khổ nạn, nhất định phải nương vào Phật pháp, cho nên Phật pháp 

mới là chân thiện tri thức của chúng sanh. Trong Phật pháp đặc biệt là 

pháp Ðại Thừa, pháp ngày nay chúng ta tu học là phần thù thắng, tinh 

hoa nhất trong Ðại Thừa, bao gồm Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh. 

Chúng ta có được lợi ích, chúng ta tuân giữ giáo giới của đức Phật, phải 

nên  giới  thiệu  rộng  rãi  lợi ích này  cho hết  thảy  chúng  sanh,  giới  thiệu 

cho hết thảy chúng sanh. Ðó là gì? Hồi hướng pháp giới, chẳng hưởng 

riêng  mình,  phải  nên  làm  lợi  ích  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  nhất  định 

không sợ gian khổ, sốt sắng nỗ lực mà làm. Sống một ngày thì làm một 

ngày, làm đến hết đời này phải làm việc này cho tốt đẹp, đó gọi là công 

đức viên mãn.  Không sợ gian khổ, không thể tham hưởng thụ ngũ dục 

lục trần trong thế gian, lãng phí mạng sống quý báu của mình. Nếu Bồ 

Tát tham hưởng thụ, trong đó có thể được tự lợi, không thể lợi người, 

điểm quý báu của Phật pháp là ở chỗ lợi người. Muốn lợi người thì nhất 

định phải buông bỏ sự yên vui của mình. Lúc trước thầy Lý nói với tôi 

đâu có ai mà không thích ở túp lều trên núi? Ðó là sự hưởng thụ cá nhân, 

hưởng thụ niềm vui đại tự nhiên, tiêu dao sơn thủy, niềm vui hạng nhất 

trong đời người. Nhưng không thể đem lại lợi ích cho chúng sanh, chỉ có 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 290

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thể tự lợi, chẳng thể lợi người. Phật, Bồ Tát, [và những] người đắc đạo 

minh tâm kiến tánh đích thật có thể hưởng thụ vì họ đạt được đại tự tại. 

Nhưng họ buông bỏ sự hưởng thụ của mình, chẳng từ lao nhọc mỗi ngày 

giáo  hóa  chúng  sanh,  đi  vào  đô  thị,  thôn  trang  chỉ  cần  có  người  chịu 

nghe, chịu tiếp nhận, đúng như câu  “Trong cửa nhà Phật không xả một 

 ai” ,  các  Ngài  đều  hoan  hỷ,  sẵn  sàng  giải  thích,  thuyết  giảng  tường  tận 

cho người. 

Cả  đời  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  giảng  kinh  thuyết  pháp  bốn 

mươi chín năm chẳng gián đoạn, mỗi ngày đều phục vụ cho mọi người, 

giảng  giải  cho  đại  chúng,  mãi  cho  đến  già  cũng  chưa  từng  buông  bỏ 

công việc giảng kinh thuyết pháp dạy dỗ chúng sanh, rất đáng cho người 

đời sau chúng ta tôn kính, đáng cho người đời sau bắt chước. Chúng ta 

có khi nào nghe, coi trong kinh thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni đi nghỉ 

mát ở chỗ nào đó chăng? Chưa từng thấy qua. Ngày nay dù công việc rất 

gian khổ, mỗi ngày đều phải làm việc, [con người] vẫn tìm thời gian đi 

nghỉ mát, chưa bao giờ nghe đức Phật Thích Ca Mâu Ni đi nghỉ mát cả. 

Cũng chẳng nghe một ngàn hai trăm năm mươi người [đệ tử của Phật] đi 

nghỉ mát, chưa hề nghe tới. Ở đây chúng ta lập Phật Học Viện, nghe nói 

còn có nghỉ Hè, nghỉ mùa Ðông, còn nghỉ học, do đó những điểm này 

chúng ta phải nghĩ tới. Tương lai lập Phật Học Viện nhất định phải nghỉ 

hè,  phải  tùy  thuận  thế  gian,  vì  trường  học  trong  thế  gian  đều  nghỉ  hè. 

Nhưng khi chúng ta nghỉ hè thì phải làm sao? Phải làm gì? Hy vọng mọi 

người  học  theo  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  đi  khắp  nơi  giảng  kinh 

thuyết pháp để nghỉ mát, đem những điều bạn đã học trong khóa học này 

tìm một chỗ để giảng kinh trong dịp nghỉ hè, làm vậy thì dịp nghỉ hè này 

bạn chẳng luống qua, lợi dụng khoảng thời gian này kết pháp duyên với 

hết thảy chúng sanh. Nếu các bạn có ý này, tôi có thể sắp xếp cho các 

bạn,  mời  nhiều  chỗ  ở  nước  ngoài  gởi  thiệp  mời  các  bạn,  nghỉ  hè  một 

tháng  thì  giảng  kinh  một  tháng,  nghỉ  hè  hai  tháng  thì  giảng  kinh  hai 

tháng, chẳng luống qua. Không thể nghỉ hè rồi đi du ngoạn sơn thủy, vậy 

thì sai rồi! Nếu nghỉ hè như vậy, những gì bạn học được trong học kỳ 

này đều mất hết, bạn làm sao tiến bộ được? Tiến bộ là niệm niệm đều 

cần cù gắng sức, chẳng buông bỏ, phải hiểu đạo lý này. 

Xin xem đoạn kinh tiếp theo, đoạn này nói về phước báo bố thí, tu 

bổ kinh điển, tháp tự. Phần chú thích nói trên còn một đoạn, trang hai 

mươi hai, hàng thứ năm, đoạn sau, chúng ta hãy đọc, đoạn này rất quan 

trọng!  “Thị cố trí giả, dục đắc vô thượng an ổn khoái lạc, ưng đương chí 

 tâm  cần  thính  kinh  pháp”   (Do  đó  những  người  có  trí  huệ  muốn  được 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 291

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

niềm vui sướng yên ổn vô thượng thì phải nên chí tâm, siêng năng nghe 

kinh pháp), câu này tóm lại một đoạn trong Phật Thuyết Kiên Ý Kinh, 

đoạn  này  chúng  ta  phải  đem  ra  lưu  thông,  in  ra  để  phổ  biến  rộng  rãi. 

Ðoạn  này  ở  trang  hai  mươi  ba,  hàng  thứ  ba,  mọi  người  hãy  ghi  nhớ. 

Phật Thuyết Kiên Ý Kinh, đoạn kinh văn này  “Phật cáo A Nan: Kỳ hữu 

 hảo tâm thiện ý chi nhân, văn Phật minh pháp, nhất tâm nhi thính năng 

 nhất  nhật  khả,  bất  năng  nhất  nhật,  bán  nhật  khả,  bất  năng  bán  nhật, 

 nhất  thời  khả”   (Ðức  Phật  bảo  Ngài  A  Nan  nếu  có  người  hảo  tâm  có 

thiện ý nghe Phật hiểu pháp, hết lòng mà nghe thì có thể nghe một ngày, 

không thể nghe một ngày thì nghe nửa ngày, không thể nghe nửa ngày 

thì nghe một thời cũng được), một thời ở đây là chỉ một thời của cổ Ấn 

Ðộ, tức là bốn giờ ngày nay, ngày đêm chia ra sáu thời, một thời tương 

đương với bốn giờ hiện nay . “Bất năng nhất thời, bán thời khả” (không

thể nghe một thời thì nghe nửa thời cũng được), bán thời tức là hai giờ 

ngày nay.  “Bất  năng  bán thời tu du  khả”   (không  thể nghe  bán  thời thì 

nghe một lát cũng được), nếu bạn không rảnh nghe hai giờ thì nghe mấy 

phút  cũng  được.  “Kỳ  phước  bất  khả  lượng”   (phước  ấy  chẳng  thể  tính 

đếm).  Chúng  ta  đổi  một  chữ  ở  phần  dưới,  [tức  là]   “kỳ  phước  bất  khả 

 lượng” (phước ấy không tính đếm được) thành  “kỳ phước bất khả hạn” 

(phước  ấy  không  có  giới  hạn). Dùng  chữ   “giới  hạn”  thì  dễ  hiểu  hơn . 

Phía trước đoạn kinh văn [vừa dẫn trên đây trong chú giải] có ghi một 

chữ  văn,  ý  nói  đoạn  văn  vừa  dẫn  trên  đây  là  kinh  văn  [trích  từ  Phật 

Thuyết Kiên Ý Kinh]. Tiếp theo  “thị cố trí giả dục đắc vô thượng an ổn 

 khoái lạc, ưng đương chí tâm cần thính kinh pháp”  (do đó những người 

có trí huệ muốn được niềm vui sướng yên ổn vô thượng thì phải nên chí 

tâm,  siêng  năng  nghe  kinh  pháp).  Chúng  ta  dùng  đoạn  kinh  này  để 

khuyên người ta hãy thường nghe kinh, cho nên đoạn kinh này rất quan 

trọng!  Quý  vị  hãy  đánh  máy  đoạn  này  ra  thành  một  bài  ngắn,  có  thể 

dùng để khuyên người ta đến nghe kinh. Xin xem tiếp: 

 Phục thứ Ðịa Tạng! Nhược vị lai thế trung. 

復次地藏。若未來世中。

 (Lại nữa, này Ðịa Tạng! Trong đời vị lai.) 

Trong kinh nói  “vị  lai  thế  trung”   tức  là  thời  đại  hiện  nay  của 

chúng ta. 

 Hữu thiện nam tử thiện nữ nhân. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 292

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

有善男子善女人。

 (Như có kẻ thiện nam người thiện nữ nào.) 

[Người] có đầy đủ điều kiện của chữ  “thiện”  này vô cùng hy hữu, 

vô cùng hiếm có. 

 Ngộ  Phật  tháp  tự  Ðại  Thừa  kinh  điển,  tân  giả  bố  thí  cúng 

 dường, chiêm lễ tán thán, cung kính hiệp chưởng. Nhược ngộ cố giả, 

 hoặc hủy hoại giả, tu bổ doanh lý, hoặc độc phát tâm, hoặc khuyến đa 

 nhân đồng cộng phát tâm. 

遇佛塔寺大乘經典。新者布施供養。瞻禮讚歎。恭敬

合掌。若遇故者。或毀壞者。修補營理。或獨發心。或勸

多人同共發心。

 (Gặp chùa tháp thờ Phật và kinh điển Ðại Thừa, nếu còn mới thì 

 bố thí cúng dường, chiêm ngưỡng, lễ lạy, khen ngợi, chắp tay cung kính; 

 nếu đã cũ kỹ hoặc hư hoại thì sửa sang tu bổ, hoặc riêng mình phát tâm, 

 hoặc khuyên nhiều người khác cùng phát tâm.) 

Ðoạn này nói về việc tu phước. Ý nghĩa của chữ Tự phần trước đã 

nói qua, nếu dùng cách nói hiện nay thì Tự nghĩa là một cơ cấu vĩnh cữu, 

chẳng phải là một thiết bị tạm thời, mà là vĩnh viễn. Ngày xưa cơ cấu 

làm việc của nhà vua gọi là Tự, cơ cấu làm việc của quan chức từ Tể 

tướng trở xuống thì gọi là Bộ, thường có thể thay đổi, có thể phế trừ, có 

thể  xây  dựng  sửa  đổi  mới  lại.  Cơ  cấu  làm  việc  của  nhà  vua  vĩnh  viễn 

chẳng thay đổi. Ở Trung Quốc từ triều Hán đến triều Thanh có thể nói 

đều chẳng thay đổi, cho nên Tự là một cơ cấu làm việc lâu dài, chúng ta 

phải  hiểu  nghĩa  của  chữ  Tự.  Nhưng  ngày  nay  khi  mọi  người  thấy  Tự, 

ngay cả cách suy nghĩ cũng không đúng, Tự thường đại diện cho mê tín, 

đại  diện  quỷ  thần,  vừa  nghe  chữ  Tự  và  Miếu  bèn  nối  liền  thành  chùa 

miếu, trong đó cúng quỷ thần, làm việc mê tín, đây là  một sai lầm rất 

lớn. Tự ngày xưa là  cơ cấu làm việc giáo dục của Phật giáo, giáo dục 

Phật giáo phải làm việc vĩnh viễn, không thể phế trừ, đình chỉ, không thể 

tạm ngưng cho nên gọi là Tự. Nhưng ngày nay nhiều người hiểu sai chữ 

này, cho nên chúng ta phải đổi một danh xưng mới, lão cư sĩ Hạ Liên Cư 

đề xướng đừng dùng danh từ tự viện, am đường nữa, hãy dùng Học Hội, 

chữ  Học  Hội  này  là  do  cụ  Hạ  đề  xướng.  Ngày  nay  chúng  ta  dùng  tên 

Tịnh  Tông  Học  Hội,  chúng  ta  không  dùng  tên  Tịnh  Tông  Tự,  không 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 293

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

dùng tên Di Ðà Tự mà dùng Tịnh Tông Học Hội, làm cho người ta nghe 

đến danh xưng này liền cảm thấy mới mẻ, chẳng bị hiểu lầm, ý kiến này 

rất hay. Chúng ta đọc sách của cụ nên tuân theo ý của cụ, chúng ta thành  

lập Tịnh Tông Học Hội. 

Tháp  Phật  là  nơi  cúng  dường  xá  lợi  của  Phật,  Tự  là  nơi  tuyên 

dương  truyền  bá  Phật  giáo.  “Ðại  Thừa  kinh  điển”   là  pháp  bảo  quan 

trọng  nhất  trong  nền  giáo  dục  Phật  Ðà,  phần  trước  có  nói  đây  là  chân 

thiện  tri  thức  của  chúng  sanh.  “[Tháp  Tự]  mới  thì  bố  thí  cúng dường, 

 chiêm lễ tán thán, cung kính chắp tay” , khi gặp chùa tháp mới xây, ngày 

nay khoa học kỹ thuật phát triển, chúng ta tạo ra những kinh luận này dễ 

dàng, nhưng nhất định phải làm cho đẹp đẽ, trang trọng, làm cho người 

ta thấy liền sanh tâm hoan hỷ, sanh tâm cung kính tán thán, cho nên kinh 

sách không thể in một cách sơ sài. Nếu in một cách sơ sài thì người ta 

nhìn  thấy  không  sanh  hoan  hỷ,  đó  là  lỗi  của  chúng  ta.  Kinh  điển  nhất 

định phải in cho hoàn hảo, ráng hết sức in cho đẹp. Lần này chúng ta in 

bộ kinh này, chư vị nhìn thấy đều sanh tâm hoan hỷ. Bản in này không 

dễ tìm, ở Ðài Loan bản in này đã được in đi in lại rất nhiều lần nên chữ 

đều bị mờ, bản in tôi dùng là bản cũ, nét chữ đã bị phai mờ, cho nên tôi 

phải đi kiếm bản gốc. 

Lần trước khi đến Hương Cảng, tôi đã lưu ý đi tìm, cũng nhờ Phật, 

Bồ Tát gia trì, khi đến thư viện Trung Hoa Phật Giáo tôi tìm được một 

bản, đây là bản in đầu tiên ở Hương Cảng, pháp sư Húc Lãng in, bản in 

này rất cũ rồi, giấy đã phai màu. Một lần khác tôi đi thăm pháp sư Giác 

Quang, pháp sư Giác Quang gọi điện thoại tìm tôi, chúng tôi gặp mặt và 

đến chỗ của thầy dùng cơm, trong tủ sách của thầy có một cuốn, cuốn 

này  đều  cùng  một  bản  in  nhưng  được  giữ  kỹ  hơn  bản  in  của  pháp  sư 

Thường Hoài. Thầy để trong tủ sách rất sạch sẽ, chúng tôi đem về hai 

cuốn này, phía trước là hình trắng đen, chẳng phải hình màu, khi tới Ðài 

Loan chúng tôi đi tìm hình có màu, bản in của chúng ta hiện nay so với 

những  bản  cũ  tốt  hơn  nhiều,  đẹp  hơn  những  bản  gốc.  Chúng  tôi  tặng 

mười cuốn cho pháp sư Thường Hoài, và mười cuốn cho pháp sư Giác 

Quang, chúng tôi lấy một cuốn sau đó tặng cho họ mười cuốn, tặng cho 

họ cuốn kinh đẹp hơn cuốn của họ cho chúng tôi rất nhiều. Chúng tôi 

làm như vậy, về sau khi có chỗ nào tặng cho họ sách tốt, sách đẹp, họ sẽ 

đem cho chúng tôi, họ biết cho chúng tôi chẳng mất mát mà còn có báo 

đền. Chúng tôi đã in hai vạn cuốn, nghe nói hiện nay rất nhiều người ở 

Ðài Loan thấy bản in này đẹp như vậy, họ cũng muốn in, phát tâm như 

vậy rất tốt!  In cho thật nhiều, bản in của chúng tôi để tại xưởng in Thế 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 294

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Hoa ở Ðài Bắc, giữ nguyên bản ở đó nên [sau này ai muốn in] khỏi phải 

trả tiền làm bản gốc, ai thích in đều có thể lấy bản đó đi in, như vậy thì 

giá vốn sẽ thấp hơn. [Kinh sách] mới chúng ta nhất định phải làm cho 

thật  đẹp,  thật  trang  nghiêm,  khi  người  ta  thấy  liền  sanh  tâm  hoan  hỷ, 

[mới sanh tâm]  “bố thí cúng dường, chiêm lễ tán thán, cung kính chắp 

 tay” . Do đó nếu kinh sách in không đẹp thì sẽ chẳng được. Ðây là điều 

mà Phật dạy chúng ta ở chỗ này, phải dốc hết sức làm cho được hoàn 

hảo. 

 “Nếu gặp [kinh sách] cũ, hoặc bị hư hoại” , chữ Cố nghĩa là cũ, 

sách cũ có giá trị cao. Cao ở chỗ nào? Thứ nhất là sách đó đã lưu truyền 

rất lâu, đã có rất nhiều người đọc qua, năm tháng lâu đời chứng tỏ kinh 

này là kinh chân thật. Nếu là giả, ngụy tạo thì đã bị đào thải sớm rồi, cho 

nên nó có giá trị lịch sử. Lại được rất nhiều cao tăng đại đức đọc qua, 

nếu dùng cách nói hiện nay thì từ trường của nó rất khác thường, đồ mới 

như thế nào cũng không bằng đồ cũ, chư vị phải biết, nó có giá trị kỷ 

niệm, có sức lôi cuốn rất mạnh mẽ. Nhưng đồ vật truyền lâu đời thì sẽ bị 

hư hao, hiện nay tôi còn cỡ ba mươi, bốn mươi cuốn sách đời Minh, tính 

sơ sơ cũng đã sáu trăm năm, giấy rất mỏng manh, giòn rụm, khi lật cứ sợ 

nó  bị  rách,  do  đó  những  sách  này  tôi  làm  sao  đọc  được?  Tôi  chụp 

(photocopy) lại, tôi đọc bản copy, còn sách gốc thì giữ nguyên, không 

thường mở ra. Ở đây không thuận tiện cho lắm, ở Ðài Loan thì tiện hơn, 

nếu ở Ðài Loan thì tôi sẽ đem đi bồi lại, giống như trang hoàng bức họa 

vậy, bên trong lót một miếng giấy bông, lót lớp giấy này thì sách có thể 

bảo tồn ít nhất một ngàn năm. Vì hiện nay những sách này hơn phân nửa 

là in bằng giấy Mao Biên, chẳng phải giấy tốt lắm, chỉ là giấy Mao Biên 

thường. Giấy Mao Biên chỉ giữ được năm trăm năm cho nên hiện nay 

nhất định phải tu bổ. Tu bổ nghĩa là phải bồi, sau đó đóng (xỏ chỉ) lại, 

làm như vậy có thể giữ được thêm một ngàn năm, sách này đã trở thành 

đồ cổ rồi. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, đừng cho rằng đồ cũ rách thì 

nên liệng bỏ, cũ rách vẫn có giá trị. Thực sự là người trong nghề, người 

biết [giá trị] món hàng, [khi tới] Cố Cung Bảo Tàng Viện ở Ðài Loan, 

không  phải  là  người  sành  điệu  thì  thích  coi  cái  gì?  Coi  đồ  ngọc  đời 

Minh, Thanh, ngọc ấy vô cùng đẹp đẽ. Còn người sành điệu thì coi cái 

gì?  Coi  đồ  đồng  đời  Hạ,  Thương,  Châu, [những đồ  ấy  là]  đồng  hư  sắt 

vụn, đồ đạt không hoàn hảo, nhiều khi chỉ là một miếng vụn, [nhưng đó 

lại là] báu vật vô giá. Làm sao sánh bằng những đồ bằng vàng bạc, ngọc 

ngà đời Minh, Thanh? Không sánh bằng, [nhưng nó có] giá trị lịch sử, 

do đó [chúng ta] phải hiểu đạo lý này. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 295

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Sách cũ chúng ta phải tu bổ, tháp tự cũ chúng ta cũng phải tu bổ, 

trên phương diện này thì chúng ta thua xa người Nhật. Khi tôi đi Nhật 

tham quan, tham học, đối với việc người Nhật bảo tồn tháp tự, tu bổ đồ 

cổ, tôi khâm phục năm vóc sát đất. Những thứ này họ đã học được từ 

Trung Quốc, sau khi học xong vẫn giữ gìn mãi cho đến ngày nay; họ có 

thể giữ gìn lâu như vậy sao? Mỗi năm họ đều tu bổ, cây cột này bị mối 

mục rồi, họ dùng gỗ giống hệt, vật liệu giống hệt, hình thức giống hệt để 

làm  cây  cột  khác  thay  thế.  Do  đó  khi  bạn  đi  Nhật  sẽ  thấy  chùa  miếu 

trang nghiêm, [phỏng theo] mô thức đời nhà Hán. Học sinh người Nhật 

du học đến Trung Quốc vào đời Ðường nhiều nhất, họ học các lối kiến 

trúc cổ đại, Trung Quốc có rất nhiều phi diêm (mái cong vút), phi diêm 

thuộc đời nhà Minh; đời Hán, Ðường còn chưa có phi diêm, do đó khi đi 

Nhật  bạn  sẽ  thấy  được  rất  nhiều  kiến  trúc  đời  Hán,  Ðường,  hoàn  toàn 

giống  với  những  gì  ghi  trong  sách  cổ  Trung  Quốc.  Hiện  nay  chúng  ta 

đọc  Lễ  Ký,  coi  không  hiểu  rất  nhiều  cách  thức  sinh  hoạt  thời  đại  đó, 

nhưng khi tới Nhật bèn hiểu ngay, những thứ đó chính là cách sinh hoạt 

của  người  Nhật.  [Còn  về]  y  phục,  người  Nhật  mặc  hòa  phục,  quần  áo 

người Nhật gọi là hòa phục, hay Ngô phục, nói Ngô phục thì bạn sẽ có 

ấn tượng, Ngô là Giang Tô, phục trang của thời đại Ngô Việt, truyền qua 

tới ngày nay người Nhật vẫn còn mặc, vẫn giống y như vậy, người Nhật 

bảo tồn văn hóa cổ đại của Trung Quốc. Cách thức tu bổ tháp tự của họ 

đích thật đáng cho chúng ta học tập, nhất định phải dùng vật liệu gốc, 

dùng cách thức thời xưa để tạo ra vật mới [giống hệt như vậy]. [Họ giữ 

được] giống hệt thời xưa, bảo tồn được vô cùng hoàn chỉnh, đây là việc 

chúng ta tới đó tham quan không thể không khâm phục. 

Người Nhật có thể hấp thụ văn hóa kỹ thuật tân tiến nhất của Tây 

phương, lại có thể bảo tồn những vật cố hữu, chẳng phế bỏ, đây là chỗ 

họ cao minh hơn người Trung Quốc. Thậm chí đối với một con đường 

cũ xưa, họ cũng không phá bỏ con đường xưa, khi mở đường mới họ mở 

ở kế bên con đường cũ, bảo tồn con đường cũ. Ðường cũ dùng gạch trải 

đường, có xe ngựa dành cho khách du lịch tới coi, ngồi xe ngựa rất thích 

thú. Lúc tôi đi tham quan Nhật khoảng hơn hai mươi năm trước, tôi có 

ấn tượng rất sâu đậm. Nói thật ra ở Trung Quốc có thể khôi phục vài cổ 

thành, hôm kia nhân dịp tết Trung Thu quý vị đến Ðường Thành để hội 

họp, ở Hong Kong có một chỗ gọi là Tống Thành. Nói thật ra nếu Trung 

Quốc có thể khôi phục diện mạo của Khai Phong trở về đời Tống, khôi 

phục diện mạo của Tây An trở về quy mô đời Ðường, một thành phố đời 

Ðường, một cái đời Tống, người ở đó có thể khỏi làm việc gì cả, chỉ bán 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 38

 296

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đồ ăn cho khách du lịch là có thể kiếm lời, người trên toàn thế giới sẽ 

đến đó tham quan. Có ai không muốn đi tới đó coi thử? Coi đời sống của 

người đời Ðường, đời Tống, quần áo trang sức hoàn toàn khôi phục trở 

về thời xưa, dụng cụ cũng thuộc đời xưa, [thu hút mọi người] đến đó du 

lịch, họ sẽ tiếp đãi du khách, thu hút người trên toàn thế giới đến đó du 

lịch,  đây  là  một  chuyện  tốt.  Khi  tôi  đi  Nhật  tham  quan  bèn  nghĩ  đến 

chuyện này, bạn đừng tưởng là không có thu nhập, thu nhập sẽ rất khả 

quan, rất khá. Bạn bán đồ lưu niệm, mượn cơ hội này để tuyên dương 

văn  hóa  Trung  Quốc,  lợi ích vô lượng vô  biên.  Khi  ở Mỹ  tôi có  tham 

quan  một  thành  phố  [của  người]  Ðan  Mạch,  thành  phố  đó  chẳng  lớn, 

người  Âu  Châu  di  dân  tới  đó.  Cách  thức  sinh  hoạt,  kiến  trúc  của  Ðan 

Mạch ở đó, hoàn toàn là cách sinh hoạt đời xưa của người Ðan Mạch, đi 

tới chỗ đó cũng giống như bạn đi tới Ðan Mạch vậy, rất có ý nghĩa, rất 

thú vị. Ðường phố ở đó có xe ngựa. Ðây là việc bảo tồn văn hóa cổ, có 

giá trị,  có ý nghĩa.  Ðoạn này  dạy  chúng  ta  làm  thế nào  để tu  bổ,  khôi 

phục tháp tự xưa, điển tịch, kinh điển đời xưa, [chúng ta] phải nên coi 

trọng. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 39 (Số 14-12-39)



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang hai mươi ba, chúng ta hãy 

đọc kinh văn một lần: 

 Phục thứ Địa Tạng! Nhược vị lai thế trung, hữu thiện nam tử 

 thiện nữ nhân, ngộ Phật tháp tự Đại Thừa kinh điển. Tân giả bố thí 

 cúng dường, chiêm lễ tán thán, cung kính hiệp chưởng. Nhược ngộ cố 

 giả,  hoặc  huỷ  hoại  giả,  tu  bổ  doanh  lý,  hoặc  độc  phát  tâm,  hoặc 


 khuyến đa nhân đồng cộng phát tâm. 

復次地藏。若未來世中。有善男子善女人。遇佛塔寺

大乘經典。新者布施供養。瞻禮讚歎。恭敬合掌。若遇故

者。或毀壞者。修補營理。或獨發心。或勸多人同共發心

 (Lại  nữa,  này  Ðịa  Tạng!  Trong  đời  vị  lai  như  có  kẻ  thiện  nam 

 người thiện nữ nào gặp chùa tháp thờ Phật và kinh điển Ðại Thừa, nếu 

 còn mới thì bố thí cúng dường, chiêm ngưỡng, lễ lạy, khen ngợi, chắp 

 tay cung kính; nếu đã cũ kỹ hoặc hư hoại thì sửa sang tu bổ, hoặc riêng 

 mình phát tâm, hoặc khuyên nhiều người khác cùng phát tâm.) 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 297

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

Nửa phần trước trong đoạn kinh này đã giới thiệu qua, nửa phần 

sau này dạy [cách chúng ta xử lý] những đồ cũ. Quy mô của tháp tự cũ 

rất lớn, chẳng phải đơn độc một hai người thường có thể làm, có thể tu 

sửa, do đó ở đây đức Phật dạy nếu bạn có khả năng thì một người phát 

tâm, rất tốt! Công đức vô cùng thù thắng, nếu một mình không có khả 

năng thì khuyên mọi người cùng phát tâm, cả hai đều là vô lượng công 

đức. Còn sau khi tu bổ kinh điển, nhất định phải có nơi chốn đàng hoàng 

để cất giữ; thời xưa có một số gia đình chứa của báu trong nhà, đời đời 

tương truyền, đại gia đình có nề nếp có thể truyền được lâu dài. Hiện nay 

là quy chế gia đình nhỏ, vả lại phải thường dời chỗ ở. Chẳng giống như 

hồi trước ở Trung Quốc chọn một nơi xây nhà, một khi cư trú chỗ nào là 

mấy  trăm  năm  ở  mãi  trong  một  ngôi  nhà.  Con  người hiện  nay  thường 

dọn nhà, ở ngoại quốc chỉ cần cắm một cái bảng thì tùy tiện có thể bán 

nhà, do đó bảo tồn những điển tịch cổ này rất khó khăn. Khi gặp trường 

hợp như vậy chúng ta phải có trí huệ, tốt nhất là đem để ở trường, hoặc 

thư viện chánh phủ. Ở Trung Quốc chùa lớn, đại tòng lâm, chúng ta biết 

những chỗ đó có thể giữ được lâu dài, có thể bảo quản, như Tứ Đại Danh 

sơn  ở  Trung  Quốc,  những  đạo  tràng  này  bất  luận  có  thay  đổi  như  thế 

nào, thì những đạo tràng này vẫn được duy trì. Ở nơi đó có lầu tàng kinh, 

có thể giữ ở những chỗ đó. Đây là giữ những cuốn kinh cũ, sau khi tu bổ, 

sửa  sang xong  đem  cất  giữ  ở  những  chỗ  nói  trên.  Còn  những  cuốn  cũ 

quan trọng, chúng ta có thể in lại. In lại có thể lưu thông rộng rãi, còn 

bản gốc thì giữ gìn cẩn thận, bản in lại thì lưu truyền rộng rãi. Thậm chí 

có thể đem vào máy điện toán, giữ trong máy điện toán có hai cách, một 

là dùng cách chụp hình để giữ trong máy, có thể nhìn thấy hình dáng của 

bản in gốc trên máy điện toán, hình dáng của chữ in trong bản in gốc, 

làm vậy rất có giá trị nghệ thuật. Còn một cách nữa là làm bản in mới để 

lưu thông trên mạng, cách này cũng tốt. 



Nói  chung,  Phật  pháp  coi  trọng  ở  chỗ  lưu  thông  phổ  biến,  chứ 

không coi trọng ở chỗ cất giữ, vì bạn cất giữ thì có ích lợi cho ai? Do đó 

nhất định phải lưu thông, công đức của sự lưu thông thù thắng vô cùng. 

Ngày nay chúng ta thấy nhiều chỗ in kinh, trong thị trường người đời in 

kinh phía sau có ghi câu “Sở hữu bản quyền, in lại nhất định truy cứu”, 

như  vậy  còn  được.  Nếu  là  tứ  chúng đệ  tử  trong  cửa  Phật,  hoặc  là  đạo 

tràng, nếu trang bản quyền lại in câu này thì phiền phức lớn lắm, cả đời 

bạn tu hành có tốt tới đâu, công đức có làm lớn tới đâu đi nữa, bạn sẽ 

không tránh khỏi đọa lạc. Nguyên nhân là gì?  Bạn gây chướng ngại cho 

sự lưu thông Phật pháp, tội này nặng hơn bất cứ tội gì khác, bạn có làm 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 298

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

bao nhiêu chuyện tốt gì cũng chẳng chống chọi nổi tội này; bạn đã làm 

cho  pháp  thân  huệ  mạng  của  bao  nhiêu  người  đoạn  dứt  vì  câu  [bản 

quyền] này, do đó chúng ta phải rõ ràng rành rẽ về sự lợi hại được mất 

của chuyện bản quyền. Phàm có thể đem lại lợi ích cho xã hội, lợi ích 

đại chúng, lưu thông là bố thí. Phía trước đã nói qua, thí tài thì được giàu 

sang, thí pháp thì được trí huệ, nếu bạn không chịu bố thí, gây trở ngại 

cho sự bố thí, không những bạn chịu quả báo nghèo hèn mà còn phải bị 

quả báo ngu si. Ngu si rất đáng sợ, người tạo tội cực nặng, nguyên nhân 

căn bản đều là ngu si. Thời gian thọ báo trong tam ác đạo, như kinh đã 

nói  đều  là   “vô  số  kiếp” ,  người  ta  phải  chịu  nạn  to  lớn  này  đều  vì  họ 

chẳng hiểu đạo lý. Một niệm chuyển đổi trở lại, phát tâm bố thí, phát tâm 

cúng dường, thì được phước vô lượng. 



Xin xem đoạn kinh tiếp theo. Trong phần chú thích có một đoạn, 

chúng ta hãy đọc xem, hàng thứ nhất trang hai mươi bốn, bắt đầu từ câu 

thứ hai.  “Nếu gặp những thứ bị hư tổn, hủy hoại thì phải nên tu bổ, tu bổ 

 xong  phải  xếp  đặt” ,  câu  này  nói  về  kinh  luận  Đại  Thừa,  “Tích  Hiền 

 vân”  nghĩa là người xưa nói, đại đức nói,  “nếu để trong rương tráp để 

 trùng mọt đục, giấy mực phai mờ, rách nát, tự mình chẳng tu bổ, chẳng 

 chịu lưu  truyền,  chưa  khỏi  mắc tội  với pháp bảo,  trái  nghịch  cấm  chế 

 của Phật” . Sách vở để lâu sẽ sanh mọt, do đó trách nhiệm của người giữ 

kinh sách rất lớn, nhất định phải thường đem sách mở ra, không coi cũng 

phải lật  ra để khỏi  bị  mọt.  Vì  giấy  Trung  Quốc khác giấy  ngoại quốc, 

mỗi năm phải đem phơi để khỏi bị ẩm thấp, hiện nay kỹ thuật phát triển 

có thể khỏi  cần  phải  đem  phơi  nắng, phơi nắng  rất phiền phức,  có  thể 

dùng máy hút ẩm thấp, dùng chất bột hút ẩm thay thế, cho nên khỏi cần 

phải  phơi  nắng.  Ở  thư  viện  ngoại  quốc,  chúng  ta  thấy  họ  điều  chỉnh 

không khí, nhiệt độ vô cùng nghiêm ngặt, nên sách vở có thể giữ được 

lâu,  chúng  ta  phải  học  hỏi  những  kỹ  thuật  này.  Đặc  biệt  là  những  lầu 

tàng kinh ở Trung Quốc, người phụ trách quản lý sách vở ở lầu tàng kinh 

nên đi đến các thư viện đại học trong nước và ngoài nước để tham quan, 

học hỏi; hiện đại hóa những thiết bị này. Chúng ta nhất định phải hiện 

đại hóa, làm vậy là hy vọng điển tịch có thể bảo tồn được tốt đẹp, được 

lâu  dài,  phí  tổn  cho  việc  này  trong  đạo  tràng  tuyệt  đối  không  thể  tiết 

kiệm. Phía trước đã nói kinh tạng chính là thiện tri thức của chúng ta, 

Phật chẳng còn tại thế, chúng ta tu hành chứng quả phải nương nhờ nơi 

kinh tạng. 



Những  câu  sau  đây  rất  quan  trọng,  chúng  ta  cứ  thường  sơ  sót, 

 “Nếu không thể tu bổ, thì không được thiêu đốt” , có nhiều người không 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 299

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

hiểu, khi kinh Phật hư rách rồi bèn đem thiêu, như vậy là có tội. Nếu bạn 

không thể tu bổ, phải tìm người phát tâm tu bổ, phải chú ý việc này. Sau 

đó Ngài trích dẫn  “Như sách Năm Trăm Câu Hỏi có ghi nếu kinh bổn 

 ghi Giới Luật không dùng nữa, rời rạc rồi có thể đốt không?” . Đây là 

nói về Giới Kinh, chẳng có người coi, chẳng còn dùng nữa, cũ rách rồi, 

có thể đốt không?  “Đáp: Không được. Không biết là phạm tội, cứ thiêu 

 thì phạm tội Xả Đọa” .   “Nếu biết thiêu là có tội mà vẫn cứ thiêu, phạm 

 tội Quyết Đoán”60. Giống như phương tiện phá Tăng, phá Tăng là phá 

hòa  hợp  tăng,  tội  này  nặng  lắm.  Giống  như  thiêu  cha  mẹ,  tội  đó  bao 

nặng. Hôm nay chúng ta hãy nghĩ xem trong các vị tứ chúng đồng tu, có 

bao nhiêu người tạo tội này? Tùy ý liền hủy bỏ kinh tạng, tạo tội nghiệp 

cực  nặng.  Đương  nhiên  có  rất  nhiều  người  không  biết  đã  tạo  tội  nặng 

như vậy, họ đã tạo rồi; ở đây nói rất rõ ràng, không biết mà tạo thì tội đó 

còn nhẹ; đã biết mà còn tạo thì tội đó cực nặng. Thiêu cha mẹ, phá hòa 

hợp tăng là tội Ngũ Nghịch, sẽ đọa địa ngục A Tỳ. Không biết mà phạm 

tuy tội chẳng nặng bằng, quả báo vẫn là trong ba đường ác. Nếu đã phạm 

tội nặng này  thì phải  sám  hối thực sự,  sám  trừ  tội nghiệp,  phát tâm  tu 

thiện, phát tâm tu sửa tháp tự, tu bổ lưu thông kinh giáo Đại Thừa, như 

vậy mới gọi là thực sự sám hối. Đoạn kinh sau nói về quả báo: 

 Như thị đẳng bối tam thập sanh trung, thường vi chư tiểu quốc 

 vương. 

如是等輩三十生中。常為諸小國王。

 (Như những người này, trong ba mươi đời thường được làm tiểu 

 quốc vương.) 

Đoạn này nói quả báo của người phát tâm tu bổ tháp tự, kinh sách 

cũ là  “trong ba mươi đời thường làm các quốc vương nhỏ” . Quốc vương 

nhỏ  hiện  nay  là  thị  trưởng,  huyện  trưởng,  chúng ta  coi  thời  cổ  Ấn  Độ 

cùng với thời đại Xuân Thu Chiến Quốc ở Trung Quốc, Sử Ký có ghi 

nước lớn rộng cỡ một trăm dặm, nước nhỏ cỡ hai mươi, ba mươi dặm. 

Hai  mươi,  ba  mươi  dặm  giống  như  hiện  nay  làng,  xả,  một  trăm  dặm 

vuông đại khái bằng một đô thị. Vào thời cổ những vùng như vậy là một 

quốc gia, triều nhà Châu có tám trăm chư hầu, tức là tám trăm nước nhỏ. 

Tám  trăm  nước  nhỏ  này  chia  ra  ở  chỗ  nào?  Ở  lưu  vực  Hoàng  hà  và 

Trường giang, hiện nay gọi là vùng trung nguyên, khu vực này hiện nay 

60 Tội Quyết Đoán là tên gọi khác của tội Tăng Tàn. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 300

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

chiếm một diện tích không lớn lắm ở Trung Quốc, chỉ là một khu vực rất 

nhỏ  mà  trong  đó  có  tám  trăm  nước.  Chư  hầu  tức  là  quốc  vương  nhỏ, 

tương đương với huyện trưởng, thị trưởng, trấn trưởng, những vị này đều 

được gọi là quốc vương nhỏ. Như vậy đủ biết những người có thể làm 

chức quận  trưởng, thị trưởng, bất luận  là trung  ương  nhậm  chức,  hoặc 

được  trúng  tuyển  ở  địa  phương  đều  đã  tu  phước  trong  đời  trước,  nếu 

không tu phước thì họ không làm nổi chức đó. Bất quá là có một điểm 

khác nhau, thời đại vua chúa ngày xưa những chư hầu này đều là đời đời 

nối tiếp; nói cách khác chức tước của họ là chức vụ cả đời, đời trên mất 

đi thì con cái tiếp tục, đó thật là phước báo, phước báo đó rất lớn. Người 

hiện nay tu phước chẳng bằng người xưa, phước báo nhỏ, tại sao? Có thể 

nhậm chức hai, ba năm trong một nhiệm kỳ thôi, nhiều nhất là tiếp tục 

một kỳ, hai kỳ là hiếm lắm rồi, điều này nói rõ phước người ngày nay 

mỏng hơn người xưa, [phước ấy] đều do nhân đã tu đời trước. 

 Đàn việt chi nhân, thường vi Luân Vương hoàn dĩ thiện pháp 

 giáo hóa chư tiểu quốc vương. 

檀越之人。常為輪王還以善法教化諸小國王。

 (Còn vị Ðàn Việt thì thường làm Luân Vương, lại dùng thiện pháp 

 mà giáo hóa các tiểu quốc vương.) 

Đàn việt là người dẫn đầu làm. Do đó có thể biết nếu làm việc này 

một  mình  thì  họ  sẽ  là  đại  quốc vương,  những người  cùng họ  làm  việc 

này là tiểu quốc vương. Chúng ta phải suy nghĩ cặn kẽ về sự tu nhân và 

quả  báo  này  thì  bạn  mới  có  thể  hiểu,  hiểu  xong  rồi  chúng  ta  mới  biết 

phải tu phước như thế nào. Phật pháp vô cùng coi trọng việc tu phước, 

không phải người học Phật không tu phước, [nếu nghĩ vậy thì] hoàn toàn 

sai  lầm.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  đừng  hưởng  phước,  nhưng  phải  tu 

phước,  đó  là  ý  của  Phật,  chúng  ta  phải  hiểu.  Có  phước  thì  để  cho  hết 

thảy chúng sanh hưởng, đừng hưởng riêng mình, tại sao? Vì phiền não 

tập khí của mình chưa dứt, thường thường một khi hưởng phước thì sẽ 

mê hoặc điên đảo, sẽ đọa lạc, vì muốn phòng ngừa tác dụng phụ này cho 

nên đức Phật dạy chúng ta đừng hưởng phước. Phật thường thường tán 

thán khổ hạnh, khổ hạnh thì đạo tâm của người mới vững chắc, sẽ chẳng 

thoái  chuyển,  những  vị  Tăng  thường  tu  khổ  hạnh  cũng  tu  phước  chứ 

chẳng  phải  không  tu  phước,  hết  thảy  phước  báo  dành  cho  đại  chúng 

hưởng, đó là bố thí càng lớn. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy Tỳ 

Lô  Xá  Na  Như  Lai,  trong  kinh  Tịnh  Độ  thì  thấy  đức  Phật  A  Di  Đà, 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 301

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

chúng ta thấy y báo, chánh báo thế giới đó trang nghiêm, phước báo vô 

cùng,  đức  Phật  có  hưởng  riêng  mình  không?  Chẳng  có,  Phật  chia  sẻ 

phước báo đó cho mười phương chúng sanh, cho hết thảy những người 

vãng  sanh  đến  cõi  nước  đó  hưởng  thụ.  A  Di  Đà  Phật  cũng  vậy,  cho 

người  khắp  mười  phương  vãng  sanh  đến  Tây  Phương  Tịnh  Độ  hưởng 

thụ, Ngài chẳng hưởng riêng một mình. 

Vậy  thì  chúng  ta  sẽ  hỏi  “Rốt  cuộc  A  Di  Đà  Phật  có  hưởng 

không?”  Quý  vị  hãy  tự  suy  nghĩ  về  vấn  đề  này.  A  Di  Đà  Phật  phát 

nguyện  tiếp dẫn  chúng sanh vãng sanh, bạn  phải biết bao  nhiêu người 

niệm  Phật  ở  mười  phương  thế  giới,  A  Di  Đà  Phật  phải  tiếp  dẫn  hết, 

chúng ta cứ nghĩ A Di Dà Phật bận rộn vô cùng, làm sao rảnh rỗi? Có 

thể nói mỗi phút, mỗi giây Ngài đều phải tiếp dẫn người vãng sanh, chưa 

hề gián đoạn, chuyện này người thế gian chúng ta chẳng có cách gì làm 

nổi! A Di Đà Phật có khả năng, Ngài có thể hóa thân, chúng ta không thể 

hóa thân, Ngài có thể hóa vô lượng vô biên thân, đồng thời tiếp dẫn vô 

lượng vô biên người vãng sanh, Ngài có khả năng như vậy. Trong kinh 

Vô Lượng Thọ chúng ta thấy những nguyện đức Phật A Di Đà đã phát, 

nguyện nào cũng đã thực hiện, chẳng có nguyện nào hư dối, đây là pháp 

tối thượng thừa trong Phật pháp. Trong kinh Địa Tạng hơn phân nửa là 

nói về chúng sanh có nghiệp chướng cực nặng, do đó trong kinh thường 

nói quả báo cõi trời, cõi người, rất ít khi nhắc tới quả báo tương lai thành 

Phật.  Chúng ta xem tiếp đoạn kế: 

 Phục thứ Địa Tạng!  Vị lai thế trung nhược hữu thiện nam tử 

 thiện  nữ  nhân,  ư  Phật  pháp  trung  sở  chủng  thiện  căn,  hoặc  bố  thí 

 cúng dường, hoặc tu bổ tháp tự, hoặc trang lý kinh điển, nãi chí nhất 

 mao nhất trần, nhất sa nhất trích. 

復次地藏。未來世中若有善男子善女人。於佛法中所

種善根。或布施供養。或修補塔寺。或裝理經典。乃至一

毛一塵。一沙一渧。

 (Lại  nữa,  này  Ðịa  Tạng!  Trong  đời  vị  lai,  nếu  có  kẻ  thiện  nam 

 người thiện nữ nào ở trong Phật Pháp đã gieo trồng thiện căn, hoặc là 

 bố thí cúng dường, hoặc là tu bổ chùa tháp, hoặc sửa sang kinh điển, 

 cho  đến  chừng bằng  một  mảy lông,  một hạt bụi,  một hạt cát,  một giọt 

 nước.) 



Đây là lời tóm tắt những gì đã nói phía trên. Vị lai thế trung, là chỉ  

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 302

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

hiện tại chúng ta, thiện nam tử thiện nữ nhân là người tu phước,  “bố thí 

 cúng  dường” ,  “tu  bổ  tháp  tự” ,  “trang  lý  kinh  điển” ,  là  những  nghiệp 

thiện  mà  họ  tu,  việc  thiện  mà  họ  làm,  hiện  nay  có  nhiều  người  không 

biết  những  việc  thiện  này,  sơ  sót  hết.  Thí  dụ  nói  chuyện  in  kinh,  tạo 

tượng Phật, nhiều người giàu sang, có địa vị, thế lực trên thế gian nghe 

xong họ bèn cười mỉa mai nói đó là mê tín, họ đối với những chuyện này 

không  ra  sức  [dù  nhẹ  như]  một  cọng  tóc  mà  còn  khuyên  người  khác 

đừng làm việc này. “Đó là mê tín, bạn làm việc đó làm chi, làm vậy có 

ích gì?”, họ đề xướng việc gì? Họ tán thán việc cứu tế xã hội, từ thiện xã 

hội,  họ  rất  sốt  sắng  nỗ  lực  làm  việc  cứu  trợ  chúng  sanh  chịu  khổ  nạn 

trong xã hội, cứu tế những chúng sanh đang chịu bệnh khổ, hiện nay gọi 

là sự nghiệp từ thiện phước lợi. Vì xã hội đề xướng, chánh phủ coi trọng, 

phần tử trí thức tán thán, do đó đệ tử trong nhà Phật cũng làm theo, coi 

chuyện này là công chuyện chính thức, và coi Phật pháp là công chuyện 

phụ, cho rằng chúng ta học Phật tức là phải làm sự nghiệp phước lợi xã 

hội, làm cho người đời tán dương. Chuyện này đúng hay không? Không 

thể nói không đúng, nhưng cũng không thể nói hoàn toàn đúng. Câu này 

nghĩa là sao? Sự nghiệp phước lợi xã hội là chuyện phải làm, phước lợi 

của Phật pháp chẳng có người biết, mọi người đều đi làm sự nghiệp từ 

thiện, có thể cứu vãn xã hội hay không? Không thể, xã hội vẫn hướng 

đến động loạn. Lợi ích của Phật pháp là dạy con người dứt ác tu thiện, 

giải quyết vấn đề từ căn bản, mục tiêu là nhằm làm cho xã hội này được 

vĩnh viễn thịnh trị, yên ổn, giúp chúng sanh giác ngộ, bỏ hết phiền não, 

bỏ hết dục vọng, mở mang trí huệ đức năng của tự tánh. 



Làm  việc  từ  thiện,  cứu  người  bị  bệnh  khổ,  nếu  có  phương pháp 

làm cho người không bệnh không khổ, có phải là hay hơn là đi cứu khổ 

hay không! Có phương pháp đó không? Có chứ, Đại Thừa có thể cứu hết 

thảy  chúng  sanh  không  bệnh  không  khổ.  Giáo  học  Phật  pháp  thường 

dùng  hai  câu  tỏ  rõ  tông  chỉ   “phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui” .  Sự 

nghiệp từ thiện là cứu khổ, còn chưa được vui, chỉ làm mức khổ giảm 

bớt và dời lại về sau mà thôi, chẳng có cách chi làm được vui. Vui là sau 

khi giác ngộ xong họ mới được vui, tâm khai ý giải, pháp hỷ sung mãn, 

việc  này  phải  nhờ  Phật  pháp.  Trong  kinh  đức  Phật  nói  bố  thí  cúng 

dường, tu bổ tháp tượng, ấn tống kinh điển trong nhà Phật là phước báo 

hạng nhất trên thế gian. Các bạn nói từ thiện cứu tế, thì đây là việc từ 

thiện  cứu  tế  rốt  ráo  viên  mãn  nhất  trên  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  cứu 

pháp thân huệ mạng của người, cứu con người vĩnh viễn thoát khỏi luân 

hồi. Không chỉ là tam ác đạo, giúp người trong một đời siêu việt mười 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 303

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

pháp giới, làm Phật, làm Bồ Tát, sự nghiệp từ thiện gì trên thế gian có 

thể sánh bằng? Trên lịch sử trong và ngoài nước xưa nay chẳng thiếu nhà 

từ thiện, họ đem ra rất nhiều tài vật để cứu trợ xã hội. Phước báo của họ 

còn có hạn, ngay lúc đó có người tán thán, sau đó thì người ta bèn quên 

mất, thậm chí muốn tra tìm trong lịch sử cũng tìm không ra, cũng tiêu 

mất  theo  mây  khói.  Người  theo  đuổi  sự  nghiệp  giáo  học,  bạn  coi  đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, Khổng Lão Phu Tử ở Trung Quốc, hai vị này lúc 

còn tại thể chẳng có tiền tài, chẳng có thí tài, các Ngài chỉ thí pháp, thí 

vô  úy.  Nếu  nói  tài  bố  thí?  Các  Ngài  dùng  thể  lực,  lao  lực,  trong  Phật 

pháp gọi là nội tài bố thí, truyền đến nay đã hơn hai ngàn năm trăm năm, 

người thế  gian hiện nay  nghe đến  tên các  Ngài  đều hoan  hỷ,  tán  thán. 

Nghiệp nhân, quả báo thù thắng tỏ rõ trước mắt chúng ta. 



Chúng ta phải biết, khi bố thí tài vật thì người ta sẽ có được lợi ích 

nơi thân, bố thí pháp thì người ta sẽ có được lợi ích nơi tâm, tâm được 

lợi ích thì thân chắc chắn sẽ được lợi ích, nhưng khi thân được lợi ích thì 

tâm chưa chắc đã được lợi ích. Trong tâm chẳng lìa phiền não, lo lắng, 

vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  đây  là  việc  mà  bố  thí  tài  vật  tuyệt 

chẳng thể làm nổi. Pháp bố thí có thể phá vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, có thể giúp người ta vĩnh viễn buông bỏ phiền não, cho dù thân 

này có nghèo hèn, họ cũng vui sướng. Nhan Hồi là học trò của Khổng 

Phu  Tử,  ông  là  một  thí  dụ  [điển  hình],  ông  vô  cùng  nghèo  hèn  nhưng 

sinh sống vô cùng vui sướng. Ngày nay có một số bạn đồng tu nghe đến 

Phật pháp, tâm khai ý giải, được lợi ích của Phật pháp, bạn tặng tiền tài 

cho  những  người  này  họ  không  lấy,  họ  chẳng  mong  muốn  những  thứ 

này. Tiền tài họ có thể không cần, họ chỉ cần Phật pháp, khi bạn tặng cho 

họ một cuốn kinh, một cuộn băng, họ coi như trân bảo, coi như đồ quý 

vô giá, những người này đã giác ngộ, trong Phật pháp gọi là đã khai ngộ 

rồi.  Những  người  này  chắc  chắn  sẽ  thành  công  trong  hiện  tại,  lìa  khổ 

được vui. Lìa khổ được vui chẳng ở chỗ giàu sang, tương lai chắc chắn 

có thể vãng sanh bất thoái thành Phật, chư vị nghĩ coi có sự bố thí cúng 

dường nào sánh bằng? 



Rất đáng tiếc là nhiều người trong thế gian không biết, [mặc dù] 

họ không biết, chúng ta không thể trách họ, chúng ta phải quay trở lại 

trách chúng ta, tại sao họ không biết? Chẳng có ai nói cho họ biết thì họ 

làm sao biết được? Do đó quảng đại quần chúng trong xã hội ngày nay 

hiểu lầm Phật giáo, lỗi này là lỗi của ai? Lỗi này là người xuất gia chúng 

ta chẳng làm tròn trách nhiệm, chúng ta có lỗi đối với đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, có lỗi đối với các vị tổ sư truyền pháp trong nhiều đời, chúng ta 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 304

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

chẳng làm tròn trách nhiệm. Người xuất gia chuyên làm việc gì? Hoằng 

pháp lợi sanh, mọi người đều biết, bạn cũng biết nói. Bạn đã làm tròn 

việc hoằng pháp lợi sanh hay chưa? Bạn làm sao? Sơ sót rồi, do đó lỗi 

lầm là của chúng ta. Không những có lỗi đối với Phật tổ, chúng ta cũng 

có lỗi đối với quảng đại chúng sanh, làm cho họ hiểu lầm, làm họ bỏ qua 

cơ hội tu phước trước mắt. Sau khi hiểu rõ chân tướng sự thật, tự mình 

phải sám hối, phải sốt sắng nỗ lực tu học, tận tâm tận lực giới thiệu Phật 

pháp cho quần chúng, cho hết thảy chúng sanh, đó mới là sám hối thực 

sự, mới có thể tiêu trừ tội nghiệp quá khứ của mình. Xin xem tiếp kinh 

văn: 

 Như thị thiện sự đản năng hồi hướng pháp giới, thị nhân công 

 đức bách thiên sanh trung thọ thượng diệu lạc. 

如是善事但能迴向法界。是人功德百千生中受上妙樂 

 (Những  thiện  sự    như    thế    mà    đều  có  thể  đem  hồi  hướng  cho 

 Pháp Giới, thì công đức của người này sẽ là trong trăm ngàn đời đều 

 được hưởng sự vui sướng vi diệu, tối thượng.) 

Đây  là  nói  việc hồi hướng và không  hồi hướng.  Nếu  bạn không 

chịu  hồi  hướng  thì  quả  báo  như  đã  nói  phía  trước  trong  ba  mươi  đời 

thường làm quốc vương nhỏ, làm huyện thị trưởng, trấn trưởng, bạn sẽ 

được phước báo này. Nếu bạn có thể hồi hướng pháp giới, “hồi hướng 

pháp giới” nghĩa là gì? Tôi tu được phước đều không hưởng riêng mình, 

tôi cúng dường phước của tôi cho hết thảy chúng sanh, cho mọi người 

hưởng thụ, công đức đó sẽ to lớn. Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta 

 “Pháp giới tức thị nhất tâm” , dùng nhất tâm để tu phước để tu thiện thì 

phước  đó,  thiện  đó  lớn  bằng  hư  không  pháp  giới,  nghĩa  là  rất  lớn. 

 “Thượng diệu lạc”  là niềm vui Bồ Đề Niết Bàn trên quả địa Như Lai, 

niềm vui này chúng ta nói không nổi, có nói ra cũng không có ai hiểu 

nổi. Tại sao? Chẳng có ai từng trải qua thì làm sao hiểu được? Quả báo 

cõi trời, cõi người không cách chi sánh bằng, đó là hồi hướng. Cho nên 

người hiểu rõ, người giác ngộ, niệm niệm đều vì chúng sanh, niệm niệm 

đều vì pháp giới, đó là tâm Bồ Đề, tâm Bồ Tát. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Như  đản  hồi  hướng  tự  gia  quyến  thuộc,  hoặc  tự  thân  lợi  ích, 

 như thị chi quả tức tam sanh thọ lạc, xả nhất đắc vạn báo. 

如但迴向自家眷屬。或自身利益。如是之果即三生受 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 305

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

樂。捨一得萬報。

 (Còn như chỉ hồi hướng cho thân quyến trong gia đình hoặc cho  

 lợi ích của riêng mình, thì quả báo là sẽ được hưởng sự vui sướng trong 

 ba đời, cứ thí xả một thì được báo đáp vạn lần trội hơn.) 

Giả sử những việc thiện mà bạn đã làm, phía trước có nói về bố 

thí cúng dường, tu bổ tháp tự, kinh lý những điển tịch. Bạn làm những 

việc thiện này, nếu chỉ làm vì mình, hoặc vì một nhà thì quả báo này sẽ 

nhỏ. Quả báo sẽ là hưởng thụ sự vui trong ba đời, chẳng phải làm tiểu 

quốc vương trong ba mươi đời, đây là nói bạn vì chính mình, vì gia đình 

mình.  “Xả một được quả báo hàng vạn”  là thật chứ chẳng phải giả, bạn 

sẽ  được  phước  báo  đời  sau.  Trong  chú  giải  có  trích  dẫn  vài  câu  trong 

 “Ngũ khổ chương cú kinh” , nhắc nhở chân tướng của quyến thuộc trong 

gia  đình  bạn  là  gì.  Đoạn  này  ở  trang  hai  mươi  tám,  hàng  thứ  ba  đếm 

ngược lại, bắt đầu từ chính giữa, trong đó có nói  “quyến thuộc của nhà 

 mình” ,  giải  thích  như  thế  nào  là quyến  thuộc  của  gia  đình  mình.  “Ngũ 

 khổ chương cú kinh vân” , đây là lời Phật nói  “phụ tử, phu phụ, huynh 

 đệ,  gia  thất,  tri  thức,  nô  tỳ” (cha  con,  vợ  chồng,  anh  em,  gia  thất,  tri 

thức, nô tỳ), đây là nói về  “gia” , quyến thuộc trong gia đình. Phật nói có 

năm  nhân  duyên,  nếu  không  phải  là  năm  duyên  này  thì  nhất  định  sẽ 

không thành người trong nhà, không thành quyến thuộc trong một nhà; 

quyến thuộc gồm có bạn bè, tri thức chính là bạn bè, bạn tốt của bạn. 

Duyên thứ nhất trong năm nhân duyên là oán gia, phần tiểu chú 

ghi cha con sát hại lẫn nhau, đó là oán gia. Thứ nhì là trái chủ (chủ nợ), 

tài sản  của  cha  mẹ,  con  cái xài  phí, phá  tan, sanh  ra  một  đứa  con phá 

nhà, cha mẹ gầy dựng tài sản cực khổ, khó nhọc vừa tới tay con mới mấy 

ngày  đã  phá  tan,  [người  con  này  chính]  là  chủ  nợ!  Cha  mẹ  thiếu  nợ 

người con, người con đến là để đòi nợ. Thứ ba thưởng trái (trả nợ), cha 

mẹ là người chủ nợ, con cái đến để trả nợ, cho nên con cái kiếm tiền để 

cúng dường cha mẹ, đó là để trả nợ. Người con chẳng có tâm hiếu kính 

gì đối với cha mẹ, chẳng có tâm cung kính, nhưng chẳng để cho cha mẹ 

thiếu thốn vật chất, cung cấp rất châu đáo. Trong đó cũng phải coi thiếu 

nợ nhiều ít, nếu người con đời trước thiếu rất nhiều thì phụng dưỡng rất 

chu đáo, đầy đủ đối với cha mẹ; nếu thiếu ít thì cúng dường cho cha mẹ 

rất ít, trong xã hội hiện nay chúng ta cũng có thể nhìn thấy.  Thứ tư là 

bổn nguyện, nương theo nguyện trở lại, trong đó có ân đức, chúng ta gọi 

là báo ân, con cái loại này có tâm hiếu thuận cha mẹ, tâm hiếu kính, đây 

là bổn nguyện. Thứ năm là chân hữu (bạn bè chân thật), đời trước là bạn 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 306

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

đồng tham, đạo hữu, có cùng chí hướng, đời này gặp lại, đây thực sự là 

thiện tri thức. Tri thức nói phía trước chính là duyên này, thực sự là bạn 

đồng tham, đạo hữu. Trên đây là nói về phạm vi của quyến thuộc nhà 

mình.  Nếu  hết  thảy  công  đức  tu  học  của  chúng  ta  đều  hy  vọng  chính 

mình được lợi ích, hy vọng nhà mình được lợi ích, tâm lượng như vậy 

rất nhỏ, quả báo sẽ rất hữu hạn, chỉ có thể thọ lạc trong ba đời, đây gọi là 

 “xả một, được quả báo hàng vạn” . 

Do  đó  chúng  ta  tu  học,  tu  thiện,  tu  phước,  tâm  lượng  nhất  định 

phải  lớn,  dụng  tâm  nhất  định  phải  chân  thật.  Có  nhiều  người,  thí  dụ 

những nạn lụt ở Trung Quốc đại lục, có rất nhiều người nghe tới tin này 

vẫn chưa chịu phát tâm, tôi hỏi họ tại sao? Họ nói tiền cứu trợ này có 

thực  sự  là  đến  tay  những  người  bị  nạn  hay  không?  Có  bị  người  trung 

gian  cắt  xén  bớt  không?  Họ  thường  có  những  lo  âu  như  vậy,  làm  cho 

việc thiện bị cắt đứt, bỏ mất cơ hội này. Chúng ta phải biết người nào có 

nhân quả riêng của người đó, nếu ai cũng sợ tiền cứu trợ bị người ta lấy 

bớt thì những người chịu nạn này sẽ không được cứu trợ rồi. Cho dù có 

bị lấy bớt cũng không sợ, chúng ta cũng phải làm. Chính bạn không thể 

đích thân đi cứu trợ thì phải nhờ người trung gian, không thể không làm. 

Trong  những  sự  bố  thí  cúng  dường  thì  [cúng  dường]  Phật  pháp  càng 

quan trọng hơn, tại sao vậy? Người hiểu được Phật pháp, người tin nhân 

quả, khi chúng ta nhờ vả họ, họ nhất định sẽ làm hoàn hảo, viên mãn. 

Xin coi đoạn sau chót: 

 Thị cố Địa Tạng! Bố thí nhân duyên kỳ sự như thị. 

是故地藏。布施因緣其事如是。 

 (Cho nên, này Ðịa Tạng! Những nhân duyên của sự bố thí là như 

 thế!) 

Ở  đây  đức  Phật  tổng  kết,  ý  tứ  chẳng  cùng  tận.  Câu  này  nói  rõ, 

nhân  bạn  đã  làm  và  quả  báo  có  được  sẽ  giống  như  trong  kinh  đã  nói. 

Trong  chú  giải  có  vài  câu  vô  cùng  cảm  động,  chúng  ta  xem  chú  giải 

hàng thứ nhất, bắt đầu từ phía dưới:  “Tổng chỉ vương thần nam nữ đẳng, 

 sở tu chi nhân, sở đắc chi quả, cố vân kỳ sự như thị” (chỉ chung những 

người như vua, quan, nam, nữ, v.v., những nhân mà họ đã làm, những 

quả báo có được, cho nên mới nói sự việc ấy là như vậy).   “Kỳ sự như 

 thị”   là  chỉ  những  nghiệp  nhân  quả  báo  nói  ở  phía  trước.  “Vô  nại  thế 

 nhân, tín giả thí bất tận lực, bất tín giả toàn bất năng hành” (hiềm rằng 

người trong thế gian kẻ tin được thì bố thí không hết sức, người không 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 307

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

tin  thì  hoàn  toàn  không  thể  bố  thí),  hai  câu  này  nói  rõ  sự  tướng  của 

chúng sanh.  Những người trong xã hội tin tưởng lời đức Phật đã làm rồi 

nhưng  không  làm  hết  sức  mình,  cho  nên  được  phước  ấy  không  giống 

như quả báo đã nói trong kinh. Tại sao vậy? Vì bạn không dốc hết sức 

làm. Chúng ta thấy có rất nhiều người tu phước, nhìn thấy họ có nghiệp 

chướng, họ chẳng thể chuyển đổi nghiệp chướng trở lại, do đó làm cho 

người  khác  khởi  lòng  nghi  ngờ:  “Người  đó  thường  làm  việc  từ  thiện, 

thường  làm  chuyện  thiện,  nghiệp  chướng  của  họ  còn  chưa  thể  chuyển 

đổi trở lại, Phật, Bồ Tát chẳng bảo hựu họ”, làm cho xã hội đại chúng 

mất lòng tin đối với Phật pháp. Họ làm phước nhưng tại sao không thể 

chuyển  nghiệp?  Vì  chẳng  dốc  hết  sức,  họ  có  mười  phần  sức  lực,  chỉ 

dùng một phần để tu phước, vậy thì làm sao có thể chuyển nghiệp? 

Chúng ta thấy rất nhiều người giàu có hiện nay, những người sáng 

lập các công ty lớn, những người giàu xụ. Lúc trước tôi ở Đài Loan, có 

một khoảng thời gian ông Đổng Sự Trưởng của công ty mỏ than Thụy 

Tam mời tôi giảng kinh tại nhà ông, ông lấy một phòng lớn làm giảng 

đường, đại khái có thể đủ chỗ một trăm người nghe. Cư sĩ Lý Kiến Hưng 

rất nổi tiếng ở Đài Loan. Lúc tuổi xế chiều bị chứng lãng trí vì tuổi già, 

cầu  sanh  không  được,  cầu  chết  cũng  không  xong,  có  lẽ  phải  kéo  dài 

mười mấy năm mới thoát được. Tại sao ông ta không thể chuyển trở lại 

được? Vì phước báo quá lớn, tài sản quá nhiều, làm một chuyện nhỏ này 

đối  với  ông  chỉ  là  “một  cọng  lông  của  chín  con  trâu”,  huống  chi  làm 

chẳng có tâm cung kính, chân thành, cho nên chẳng chuyển nghiệp lực 

nổi. Nếu làm đúng như lời đức Phật dạy trong kinh, bạn phải tận tâm tận 

lực bố thí cúng dường thì nghiệp chướng gì cũng sẽ tiêu mất hết. Bạn 

nghĩ coi bạn có thể nào xả hết tài sản của bạn không? Không thể nào xả 

hết nổi, càng xả thì càng có nhiều, người thế gian không tin tưởng. Tôi 

có tài sản mười triệu, tôi xả một vạn thì cũng là khá lắm rồi, hôm nay tôi 

lấy một vạn [đồng] làm công đức, thì đó chỉ là một phần ngàn, ông ta 

nghĩ vậy là cũng đáng kiêu ngạo lắm rồi, so với người khác là nhiều lắm 

rồi,  [vậy  thì]  làm  sao  chuyển  nghiệp  của  ông  ta  nổi!  Nếu  ông  ta  dùng 

trọn hết tài sản để làm phước, thì tiền tài sau đó sẽ đến lập tức. 

Bạn sẽ hỏi, lời nói này có gì chứng minh không? Có chứ, Phạm 

Lãi thời đại Xuân Thu chính là một thí dụ rất rõ ràng. Ông này là đại 

thần của Việt Vương Câu Tiễn, là một người thông minh tuyệt đỉnh, ông 

giúp Việt Vương Câu Tiễn đánh bại Ngô Vương Phù Sai, phục hưng đất 

nước. Ông biết rõ tánh tình của Câu Tiễn, biết Câu Tiễn là người có thể 

cùng hoạn nạn chứ không thể cùng giàu sang, lúc đất nước bị nạn thì có 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 308

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

thể  hợp  tác  mật  thiết  với  nhau,  lúc  không  hoạn  nạn  thì  có  tâm  đố  kỵ, 

không thể nào dung nạp người khác, Phạm Lãi biết rất rõ. Cho nên khi 

đất nước vừa phục hưng thì ông liền trốn đi, thay đổi tên họ thành Đào 

Châu Công, đi làm ăn buôn bán. Ông bắt đầu bằng việc làm ăn nhỏ, chưa 

được mấy năm liền giàu to, sau khi giàu có liền đem hết tài sản đi cứu 

trợ những người nghèo khổ, dùng hết tiền tài để cứu trợ. Sau đó lại bắt 

đầu công chuyện làm ăn nhỏ, qua vài năm sau cũng giàu to, [cứ như vậy] 

giàu ba lần rồi đem tài sản phân tán [cứu trợ người nghèo khổ] ba lần 

nữa. Việc này có thể chứng minh cho lời đức Phật nói chẳng sai, trong 

mạng của bạn có bao nhiêu tiền của thì đem đi đâu bỏ cũng chẳng mất, 

bỏ đi hết sạch qua mấy ngày sau nó vẫn trở lại, [do đó mới biết] trong 

mạng mình sẵn có thì sẽ không bao giờ mất hết. 

Ngày  nay  người ta  không  tin lời  đức  Phật  dạy,  cứ  cho  rằng bao 

nhiêu tài sản của mình bỏ đi thì ngày mai làm sao có cơm ăn? Ngày mai 

lấy gì sinh sống? Nghĩ tới ngày mai, năm tới, cả cuộc đời, còn nghĩ tới 

đời con đời cháu, một đồng xu cũng không chịu bỏ ra, đây là một sự suy 

nghĩ sai lầm. Không chịu xả thì phước báo sẽ hưởng hết rất nhanh, sau 

khi hưởng xong thì không còn nữa, tới lúc đó mới thực sự khổ, họ chẳng 

biết rằng càng xả thì sẽ càng giàu. Những người tin Phật trong thế gian, 

nói thật ra họ rất kém cỏi, tại sao vậy? Họ không hiểu thấu triệt những 

đạo lý trong Phật pháp, không thể thâm nhập, không thể khởi lên lòng 

tin.  Nguyên  nhân  này  cũng  là  vì  chúng  ta,  những  người  xuất  gia  làm 

công việc hoằng pháp chưa tận hết trách nhiệm, chẳng giảng rõ ràng, nói 

rành rẽ; một người không hiểu rõ ràng mà nghe pháp sư giảng xong liền 

khởi lòng tin thì rất khó! Cũng có chứ chẳng phải không có, đó là những 

người thiện căn phước đức đời trước [đến lúc đó] chín muồi. Tuy không 

hiểu rõ, lão hòa thượng giảng xong tôi bèn tin, tôi tin lời của Ngài, tôi 

chịu thực sự làm theo, người như vậy rất ít, rất hiếm. Phần đông người ta 

đều là “người tin thì không tận tâm bố thí, người không tin thì hoàn toàn 

không thể làm”, hai câu này nói rõ tình trạng của chúng sanh trong đời. 

Sau đó Ngài đưa ra những sự thật để chứng tỏ, trong kinh Thí Dụ 

có hai câu chuyện, quý vị hãy tự xem, ở đây chúng ta không cần phải nói 

thêm. Chúng ta nêu câu chuyện của Phạm Lãi, ông là người Trung Quốc, 

những người đọc sách đều biết. Ở Trung Quốc đại lục trước kia thờ cúng 

thần tài, thần tài là ai? Chính là Phạm Lãi, [thờ cúng như vậy] rất có đạo 

lý. Hiện nay thờ cúng thần tài, tôi không biết là thờ cúng vị nào? Có lẽ 

thần  tài  đã  thay  đổi  thành  người  khác.  Ở  Đài  Loan  người  ta  coi  Quan 

Công là thần tài, không có lý chút nào. Quan Công chẳng liên quan gì tới 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 309

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

chuyện phát tài? Thờ Quan Công chẳng có lý. Quan Công tiêu biểu cho 

nghĩa khí, đích thật là nghĩa khí ngút trời, Ngài là một người tri ân báo 

ân, việc này rất đáng đề xướng, Ngài rất đáng cho người ta tôn kính; còn 

nói thờ Quan Công thì sẽ phát tài thì chưa chắc. Vì nhìn từ lịch sử hay 

đọc  sách  của  Ngài,  hình  như  sự  phát  tài  chẳng  liên  quan  gì  với  Ngài; 

[nghĩa là nếu] chúng ta mời Ngài làm Bộ Trưởng Tài Chánh thì là sai 

rồi, mời Ngài làm Bộ Trưởng Quốc Phòng thì được. Mời Ngài làm Bộ 

Trưởng Tài Chánh thì sai rồi, Ngài chẳng phải là người lo về tài chánh. 

Mời Phạm Lãi làm thần tài thì vô cùng hợp lý, Ngài thực sự biết cách 

phát  tài,  có  phương  pháp,  phương  pháp  đó  chẳng  khác  gì  lời  dạy  của 

Phật, [cả hai] đều cùng một đạo lý. 

Chúng  ta  học  Phật  phải  thấu  hiểu  Lý  rõ  ràng,  sau  khi  thấu  suốt 

mới có thể khởi lòng tin, thực sự chịu làm, tự cầu mong phước báo. Do 

đó nếu bạn có phước báo viên mãn thì chỉ cần tu học đúng như lý như 

pháp. Tài thí thì tiền tài của bạn sẽ chẳng thiếu thốn, sự hưởng thụ vật 

chất của bạn cũng sẽ chẳng thiếu, cho dù trong lúc có tai họa to lớn thì 

bạn cũng sẽ không bị thiếu thốn. Pháp thí sẽ được thông minh trí huệ. 

Vô úy thí được khỏe mạnh sống lâu. Điều tốt nhất trong vô úy thí là ăn 

chay, ăn chay là vô úy thí, tuyệt đối chẳng làm tổn hại hết thảy chúng 

sanh hữu tình, không ăn thịt chúng sanh, vun bồi tâm từ bi, đó là vô úy 

thí.  Tâm  địa  từ  bi  thì  các  động  vật  nhỏ  nhìn  thấy  bạn  cũng  vui  vẻ,  sẽ 

không làm hại bạn, sẽ rất gần gũi với bạn. Điều thứ nhì là thường giữ 

tâm niệm, dốc hết sức lực để giúp đỡ những người đang chịu khổ nạn, đó 

đều thuộc về vô úy thí. Họ không có đồ ăn thì chúng ta cho họ thức ăn, 

họ sẽ chẳng sợ hãi, sẽ chẳng lo lắng; khi họ không có quần áo mặc thì 

chúng ta cho họ quần áo, làm cho họ được ấm áp, chẳng sợ bị lạnh, đó 

cũng là vô úy thí; phàm những việc giúp cho chúng sanh được thân tâm 

yên ổn đều thuộc về vô úy thí, quả báo là chính mình sẽ được khỏe mạnh 

sống lâu. Ngày nay đồng bào ở đại lục đang chịu những sự khổ nạn lớn 

lao, chúng ta phải dốc hết sức lực đi cứu trợ, đừng sợ xả, phải biết càng 

xả thì phước báo càng nhiều. 

Trong chú giải phần cuối từ dòng thứ năm đếm ngược lại, câu sau 

chót  “hành đạo chi nhân bất đản trì giới thiền tụng, diệc đương bố thí 

 tác phước” (người hành đạo không những chỉ trì giới, thiền định, tụng 

niệm  mà  còn  phải  bố  thí  làm  phước),  đây  là  lời  Phật  dạy  trong  kinh. 

[Đức Phật] dạy cho đệ tử đời sau, khi tu hành làm việc đạo, không phải 

chỉ trì giới, tham thiền, đọc tụng Đại Thừa, đây đều là công khóa thường 

nhật, mà còn phải bố thí làm phước, bạn phải biết nên thường bố thí, nên 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 310

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

làm cả ba việc tài thí, pháp thí, và vô úy thí. Tiếp theo sau, chúng ta coi 

 “Đại Ái Đạo Kinh vân, kim thế diệt tội, hậu thế đắc thân” (Đời này diệt 

tội,  đời  sau được  rộng  rãi  hơn). Chữ  Thân  [ở đây]  là  thân  trương  (mở 

rộng ra).  “Hữu tài bất thí, thế thế thọ bần” (có tiền tài mà không chịu bố 

thí, đời đời sẽ chịu nghèo hèn), đây là gì? Bỏn xẻn tiền tài, bỏn xẻn thì sẽ 

bị quả báo bần cùng, bỏn xẻn pháp thì bị quả báo ngu si, bỏn xẻn vô úy 

thì  bị  quả  báo  bệnh  khổ,  tai  nạn.  Những  thứ  thọ  dụng  của  con  người 

trong  thế  gian từ  đâu  đến?  Bạn  có  tin  hay  không?  Có tin  lời  Phật  dạy 

không?  Nếu  tin,  hiện  nay  tôi  nghèo  hèn  thì  hãy  mau  tu  bố  thí,  tại  sao 

vậy? [Có bố thí] mới thoát khỏi cảnh nghèo túng. Khi nghèo túng thì tôi 

đâu có gì để bố thí, bạn hãy nghĩ lại coi có không? Hôm nay tôi ăn cũng 

ăn không no, ăn không no thì tôi nhịn một bữa, lấy bữa ăn đó đem bố thí 

cho người khác, vậy thì bạn cũng bố thí được, lẽ nào không thể bố thí? 

Thực sự có tâm bố thí cúng dường, như phía trước có nói bố thí cúng 

dường rất ít như  “một hạt bụi, một cọng lông, một hạt cát, một giọt” , mà

có tâm rộng lớn, tâm chân thật thì sẽ được quả báo không thể nghĩ bàn. 

Đức Phật đã mở ra con đường cho chúng ta đi, người nghèo túng cũng 

có thể tu bố thí và được phước báo to lớn, vậy thì mới công bình. 

Sau đó nói  “cố nhập đạo tất dĩ trí huệ vi bổn, trí huệ tất dĩ phước 

 báo vi cơ” (cho nên khi nhập đạo phải lấy trí huệ làm gốc, trí huệ phải 

lấy phước báo làm nền tảng), hai câu này rất hay, không thể thiên về một 

bên. Trong kinh Phật có kể hai câu chuyện nói về sự thiên về một bên, 

có một người tu hành coi trọng tu trí huệ, một người lại chú trọng tu bố 

thí, đời sau khi quả báo của hai người này hiện đến, người chú trọng tu 

trí huệ, tu thiền định chứng được quả vị A La Hán, vậy là rất hay rồi. 

Tuy  chứng  quả  A  La  Hán  nhưng  ông  ta  không  có  phước  báo,  thường 

thường đi trì bát, nhưng chẳng có ai chịu cúng dường, đúng như câu  “La

 Hán trì bình trống không” , phải chịu đói, rất khổ! Có ai biết được ông ta 

chứng A La Hán? Người ta vừa nhìn thấy ông liền ghét, chẳng có duyên 

phận, chẳng có ai cúng dường ông ta. Còn người chú trọng tu phước thì 

khá hơn, nhưng lại đọa vào loài súc sanh, làm một con voi lớn, đầu thai 

làm con voi lớn. Con voi này có phước, được vua thích cỡi, khi vua đi 

đâu đều cỡi con voi này, do đó con voi này được nuôi nấng rất tốt, được 

rất nhiều người hầu hạ nó, đút cho nó ăn, khi đi ra ngoài đường thì đeo 

anh  lạc,  châu  báo  đầy  mình,  [do  đó  mới  có  câu]   “Tu  phước  không  tu 

 huệ, voi lớn đeo anh lạc” , phước báo đó rất lớn. Đức Phật dạy chúng ta 

phước huệ song tu, cho nên khi thành Phật, đức Phật được xưng là Nhị 

Túc Tôn, túc nghĩa là đầy đủ, viên mãn, nhị nghĩa là hai, đó là trí huệ 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 311

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

viên mãn và phước báo viên mãn, do đó Phật là người [trọn đủ] phước 

huệ. Đức Phật chẳng dạy chúng ta không tu phước, nếu bạn cho rằng đức 

Phật dạy chúng ta không tu phước thì bạn hoàn toàn sai lầm, [nếu vậy 

thì] đức Phật làm sao được gọi là Nhị Túc Tôn được? 

Nhưng đức Phật thường cảnh giác chúng ta, cảnh cáo chúng ta, tu 

phước  chứ  đừng  hưởng  phước,  sợ  chúng  ta  hưởng  phước  bị  mê  mất. 

Nếu bạn hưởng phước mà không bị mê thì được! Vậy thì đức Phật cũng 

tán thành bạn hưởng phước. Do đó đến khi nào mới hưởng phước? Sau 

khi minh tâm kiến tánh thì có thể hưởng phước, tại sao vậy? Kiến tánh 

rồi,  sẽ  không  mê  nữa.  Đây  là  chỗ  khác  nhau  giữa  Đại  Thừa  và  Tiểu 

Thừa, Bồ Tát Đại Thừa có thể hưởng phước, bậc thánh Tiểu Thừa không 

thể hưởng phước, khi hưởng phước thì họ sẽ mê mất. Thế nên [đối với 

người] Tiểu Thừa, đức Phật tán thán khổ hạnh. Trong số đệ tử của đức 

Phật,  chúng ta  có  thể  thấy  tôn giả  Đại  Ca  Diếp tu khổ hạnh, [Ngài  có 

tiếng  là]   “Đầu  Đà  hạnh  bậc  nhất” ,  tôn  giả  Ca  Diếp  xuất  thân  từ  nhà 

giàu có, trưởng giả, Ngài chẳng phải là người nghèo hèn, sau khi xuất 

gia  tu  khổ  hạnh,  nhận  lấy  những  cái  khổ  mà  người  khác  không  chịu, 

Ngài hoan hỷ, vui vẻ làm gương cho người sơ học. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy Thiện Tài đồng tử tượng 

trưng cho Đại Thừa, [là người có thể] hưởng phước. Khi Thiện Tài đồng 

tử  được  sanh  ra,  trong  nhà  Ngài,  trong  sân  nhà,  các  cây,  cỏ  đều  biến 

thành vàng bạc, lưu ly bảy báu, đó là tiêu biểu Đại Thừa. [Người tu học] 

Đại Thừa có thể hưởng thụ [vì] họ chẳng mê, cảnh giới của Đại Thừa và 

Tiểu Thừa khác nhau. Chúng ta có căn cơ gì? Tuy chúng ta tu học pháp 

Đại  Thừa,  nói  thật  ra  ngay  cả  căn  cơ  Tiểu  Thừa  chúng  ta  cũng  không 

bằng, chúng ta hoàn toàn là phàm phu, điểm này chúng ta phải biết. Nếu 

phàm phu không niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì chẳng có con đường 

nào khác, muôn vàn xin đừng tưởng là học pháp Đại Thừa, cứ cho mình 

là  Bồ  Tát,  tự  hào  mình là  Bồ  Tát,  đi  đâu  cũng  kiêu  ngạo,  như  vậy  thì 

chắc  chắn  sẽ  đọa  ác  đạo,  đây  là  điều  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ 

ràng, chúng ta ðích thật chỉ là phàm phu. Chúng ta đã đọc, đã nghe kinh 

Đại Thừa, đã tăng trưởng không ít kiến thức, nếu thực sự nghe hiểu, thực 

sự  giác  ngộ, phải  nên  phát tâm  sốt  sắng  nỗ lực  tu  học,  vậy  mới  đúng. 

Phần Chánh Tông của kinh này đến đây là hết, đoạn kinh văn sau đây 

thuộc về phần Lưu Thông, xin xem kinh văn. 

Khoa Chú quyển Hạ, trang ba mươi mốt: Địa Thần Hộ Pháp phẩm 

đệ thập nhất. 

 Phẩm Thứ Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí - Tập 39

 312

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

E. PHẦN LƯU THÔNG 

PHẨM THỨ MƯỜI MỘT: ĐỊA THẦN HỘ PHÁP 

地神護法品第十一 

Từ đây về sau là phần Lưu Thông của kinh. Phần Lưu Thông gồm 

có ba phần:  Địa Thần Hộ Pháp lưu thông, Kiến Văn Lợi Ích lưu thông, 

Chúc Lụy Nhân Thiên lưu thông. Chúng ta coi kinh Địa Tạng chẳng dài 

lắm, từ xưa tới nay kinh này có khi in thành một quyển, có khi in thành 

hai quyển, ở đây được in thành ba quyển, kinh văn không dài lắm, nếu 

xét về tầm vóc thì kinh này có tầm vóc của một đại kinh. Phần đông kinh 

điển,  kinh  Đại  Thừa  cũng  chẳng  ngoại  lệ,  phần  Lưu  Thông  chỉ  có  vài 

hàng mà thôi, phần Tựa cũng chỉ có vài hàng, chỉ có đại kinh thì phần 

Tựa, Chánh Tông, Lưu Thông đều khá phong phú. Phần Tựa của kinh 

này chiếm hết một phẩm Thần Thông trên cung trời Đao Lợi, phần Lưu 

Thông  dài  ba  phẩm,  đây  là  tầm  vóc  của  đại  kinh.  Giống  kinh  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, kinh Vô Lượng Thọ cũng vậy. Chúng ta coi tầm vóc 

của  kinh  liền  biết,  đó  là  những  kinh  luận  quan  trọng  nhất  trong  Đại 

Thừa,  có  thể  nói  là  Đại  Thừa  trong  Đại  Thừa,  Nhất  Thừa  trong  Nhất 

Thừa, đích thật là như vậy. Chữ Lưu (trong chữ Lưu Thông) có ý nghĩa 

của  chữ  “Nước”,  nước  luôn  di  chuyển,  lưu  chuyển  ba  đời,  thông  đạt 

mười phương. 

Đức Phật dạy chúng ta, Phật pháp phải đem lợi ích rộng rãi cho 

hết thảy chúng sanh. Bất cứ một người nào, tứ chúng xuất gia và tại gia, 

chỉ cần bạn quy y Phật môn, làm đệ tử Phật, thì bạn đều có trách nhiệm 

và sứ mạng lưu thông Phật pháp. Do đó đức Phật trong phần cuối của 

một bộ kinh đều khuyên chúng ta phải lưu thông bộ kinh ấy, chấp trì và 

tiếp nối pháp môn, đây là đại từ đại bi, giúp Như Lai rộng độ chúng hữu 

tình.  Nếu  chúng  ta  không  thể  làm  hết  trách  nhiệm  này,  cho  dù  chính 

mình tu rất tốt thì cũng có lỗi đối với Như Lai. Pháp thế gian coi trọng 

việc   “bất  hiếu  gồm  có  ba  chuyện,  không  có  người  tiếp  nối  là  tội  lớn 

 nhất” ,  dù  bản  thân  bạn  rất  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  nhưng  bạn  không  có 

người nối dõi, chẳng có người tiếp tục hương hỏa, dòng dõi truyền tới 

đời bạn thì đứt mất, đó gọi là đại bất hiếu. Phật pháp cũng như vậy, tổ tổ 

tương truyền, truyền đến đời mình, mình tu cũng khá tốt, học cũng khá 

giỏi, nếu không thể truyền Phật pháp cho người khác, Phật pháp truyền 

đến mình thì bị đứt mất, dù có tu học tốt hơn nữa bạn cũng không thể 

thành Phật, cũng không thể vượt thoát luân hồi, tại sao vậy? Việc làm 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 39

 313

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

của bạn có lỗi đối với Phật, Bồ Tát, có lỗi đối với Tổ Sư đại đức, làm sao 

có  thể  nhẫn  tâm  truyền  đến  đời  bạn  bèn  bị  đứt  mất?  Nhất  định  phải 

truyền pháp, mỗi đời đều có người [kế thừa], làm cho Phật pháp thường 

trụ thế gian, chẳng đến nổi bị đứt mất, đây là ý nghĩa sâu xa của sự Lưu 

Thông, chúng ta phải hiểu như vậy. 

Trong sự tu học Phật Pháp, chúng ta đã đọc trong kinh này, đã đọc 

phần  Chánh  Tông,  công đức  gì  lớn nhất?  Phước báo gì  lớn nhất?  Lưu 

Thông, phần trước đã nói với bạn, tu sửa tháp tự cũ, tu bổ kinh sách cũ 

đều thuộc về việc Lưu Thông [Phật pháp]. Thân hành, thân là gương cho 

người khác  thấy,  thì đó là dùng thân để lưu  thông  Phật pháp, làm  cho 

người khác thấy, đó là thị hiện. Khẩu tuyên nói là lưu thông. Đừng sợ 

mệt,  bạn  hãy  coi  đức  Phật  Thích  Ca  cả  đời  thị  hiện  cho  chúng  ta  coi, 

Ngài  cũng  thị  hiện  già,  bệnh,  nhưng  già  và  bệnh  chẳng  gián  đoạn  sự 

giảng  kinh  thuyết  pháp,  người  khác  khuyên  Ngài  ngưng  nghỉ,  Ngài 

không ngưng nghỉ vì muốn đem lại lợi ích cho chúng sanh. Những sự thị 

hiện này đều là dạy chúng ta, đừng nghĩ là già, bệnh thì có thể nghỉ ngơi, 

có thể về hưu. Đến lúc lâm chung đức Phật Thích Ca còn giảng kinh Đại 

Bát Niết Bàn, kinh này được Ngài giảng ba tháng trước khi lâm chung, 

đây là lời dạy sau cùng. Sau khi Ngài từ cõi trời Đao Lợi trở về, giảng 

kinh Đại Bát Niết Bàn trong một ngày một đêm rồi viên tịch. Ngài dạy 

chúng ta đến chết cũng không nghỉ ngơi, đây là tinh thần gì? Đức Phật 

làm  gương  cho  chúng  ta  coi,  không  phải  chỉ  nói  khơi  khơi  để  khuyên 

chúng ta mà thôi, không phải vậy, Ngài làm gương thực sự, đây là điều 

chúng ta phải học, noi gương đức Phật Thích Ca, phải làm giống y hệt 

Ngài, làm việc hoằng pháp lợi sanh lưu thông Phật pháp mãi cho đến hơi 

thở  cuối  cùng,  đó  mới  thực sự  là đệ  tử  của  Phật, truyền nhân  của  chư 

Phật Như Lai. Xin xem kinh văn: 

 Nhĩ  thời,  Kiên  Lao  địa  thần  bạch  Phật  ngôn:  “Thế  Tôn,  ngã 

 tùng tích lai, chiêm thị đảnh lễ vô lượng Bồ Tát Ma Ha Tát, giai thị 

 đại bất khả tư nghị thần thông trí huệ, quảng độ chúng sanh. 

爾時。堅牢地神白佛言。世尊。我從昔來。瞻視頂禮

無量菩薩摩訶薩。皆是大不可思議神通智慧。廣度眾生。

 (Lúc đó Kiên Lao địa thần bạch cùng Ðức Phật rằng: “Bạch Ðức 

 Thế Tôn! Từ trước đến nay, con từng chiêm ngưỡng đảnh lễ vô lượng Bồ 

 Tát Ma Ha Tát, đều là những bậc đại thần thông trí huệ bất khả tư nghị, 

 quảng độ chúng sanh.) 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 39

 314

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Kiên Lao địa thần là địa thần ở cõi Diêm Phù Đề, người thế gian 

chúng ta thường gọi địa thần là Thổ Địa Công, sơn thần cũng thuộc loại 

địa thần này. Thổ Địa là tên gọi của địa thần, khu vực cai quản rất nhỏ, 

cỡ một làng, một trấn. Kiên Lao địa thần là Tổng địa thần, cai quản cả 

Diêm Phù Đề, dùng cách nói hiện nay của chúng ta thì đó là cai quản địa 

cầu.  Địa  rất  cứng  rắn,  cho  nên  xưng  Ngài  là  Kiên  Lao  địa  thần.  Chú 

thích trong cuốn chú giải rất tường tận, trong kinh A Hàm đức Phật nói 

với tỳ-kheo, có Tứ đại thiên thần; thứ nhất là Địa thần, thứ nhì là Thủy 

thần,  thứ  ba  là  Phong  thần,  thứ  tư  là  Hỏa  thần.  Địa,  thủy,  phong,  hỏa 

(đất, nước, gió, lửa) là tứ đại. Địa thần cũng tham dự pháp hội này, sau 

khi  nghe  đức  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp,  Ngài  đứng  ra  thỉnh  pháp, 

trước tiên nói về kinh lịch của Ngài lúc trước. Ngài nói  “Con từ trước 

 tới  nay” ,  đó  là  những  việc  Ngài  đã  thấy  từ  trước  tới  nay.  “Chiêm  thị, 

 đảnh lễ vô lượng vô số Bồ Tát, Ma Ha Tát” , chúng ta xem từ câu trên 

biết thời gian tu hành của vị địa thần này rất lâu dài. Từ chỗ này chúng ta 

hiểu  được  Kiên  Lao  địa  thần  cũng  là  Pháp  Thân  đại  sĩ  thị  hiện,  trong 

những đời quá khứ Ngài đã gặp vô lượng Bồ Tát, Ma Ha Tát, Ngài đã 

từng bố thí, cúng dường, thân cận số Bồ Tát, Ma Ha Tát như vậy. Ma Ha 

Tát  là  Địa  Thượng  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  là  địa  vị  Tam  Hiền,  Ngài  cũng  đã 

từng gặp, bố  thí  cúng dường  vô lượng  vô số  Tam  Hiền thập thánh  Bồ 

Tát.  “Đều là những vị có thần thông trí huệ chẳng thể nghĩ bàn, rộng độ 

 chúng sanh” , đây là những vị Ngài từng gặp. Xin xem tiếp: 

 Thị Địa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát, ư chư Bồ Tát thệ nguyện thâm 

 trọng. Thế Tôn! Thị Địa Tạng Bồ Tát ư Diêm Phù Đề hữu đại nhân 

 duyên. 

是地藏菩薩摩訶薩。於諸菩薩誓願深重。世尊。是地

藏菩薩於閻浮提有大因緣。

 (Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  đây  so  với  chư  Bồ  Tát,  thì  thệ 

 nguyện  thâm  trọng.  Bạch  Ðức  Thế  Tôn!  Bồ  Tát  Ðịa  Tạng  đây  có  đại 

 nhân duyên với cõi Diêm Phù Ðề.) 

Đây là lời của Kiên Lao địa thần nói, đây là người Ngài đã gặp. 

So với những Bồ Tát khác, Địa Tạng Bồ Tát càng đáng cho địa thần kính 

phục, tại sao vậy? Lời thệ nguyện của Ngài sâu nặng, sau đó Ngài có nói 

rõ. [Địa Tạng Bồ Tát]  “có đại nhân duyên với cõi Diêm Phù Đề” , Kiên

Lao là địa thần ở cõi Diêm Phù Đề, Ngài biết Địa Tạng Bồ Tát có duyên 

phần đặc biệt đối với cõi này. Chúng ta phải hiểu lời nói này, Địa Tạng 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 39

 315

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Bồ Tát đối với địa phương nào cũng có duyên phần, duyên này tuyệt đối 

đều là bình đẳng, tuyệt đối không thiên lệch. Tại sao địa thần nói như 

vậy? Là nói cho chúng ta nghe. Trong phẩm Tựa chúng ta đã thấy Địa 

Tạng Bồ Tát phân thân trăm ngàn ức, Ngài ở mười phương tam thế hết 

thảy cõi nước chư Phật độ những chúng sanh khổ nhất, tâm Bồ Tát đều 

thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, làm sao có thể thiên lệch được? Lời nói này 

của Kiên Lao địa thần là lời nói tùy thuận cơ duyên, ngày nay chúng ta 

sanh tại Diêm Phù Đề, hiện giờ là chúng sanh ở cõi Diêm Phù Đề cho 

nên địa thần nói với chúng ta, Bồ Tát có nhân duyên to lớn với chúng ta, 

chúng ta cảm thấy thân thiết đối với Ngài, dụng ý là như vậy. Nói thật ra 

bắt đầu học Phật thì phải bắt đầu từ kinh Địa Tạng, phía trước có nói Địa 

là tâm địa, Tạng là kho báu, học Phật trước hết phải khai phá kho tàng 

trong tự tánh, hết thảy những lời dạy trong kinh này đều dạy chúng ta 

phương pháp mở kho tàng trong tự tánh. Tự tánh có vô tận trí huệ, đức 

năng, có vô tận phước báo, làm thế nào mới khai mở được? Trong kinh 

này  đức  Phật  nói  rõ  ràng  cho  chúng  ta.  Hiện  nay  điều  quan  trọng  là 

chúng  ta  có  thể  tin  sâu  không  hoài  nghi,  có  thể  y  giáo  tu  hành  hay 

không? Nếu có thể tin sâu không hoài nghi, y theo lời dạy mà tu hành thì 

bạn sẽ có phước, trí huệ sẽ mở mang, phước báo sẽ hiện tiền. 

Vấn đề là chúng ta đích thật tin chẳng sâu, hiểu không rốt ráo, cho 

nên làm theo không dốc sức, không sốt sắng. Chúng ta được phước rất 

mỏng,  nhân  tố đều  ở  tại  chính  mình,  Phật  chẳng sai, pháp  cũng  chẳng 

sai, cổ thánh tiên hiền cũng không có sai. Họ rất từ bi, sợ chúng ta xem 

xong kinh này không hiểu nên mới viết chú giải tường tận, chú giải này 

chính là bố thí cúng dường. Khi chúng ta có khả năng, tốt lắm! Giảng 

giải bộ kinh này, chính mình cũng có thể viết chú giải. Nếu chính mình 

không  có khả năng  thì  phải lấy  chú giải của  người xưa đem  in  ra,  lưu 

truyền rộng rãi cúng dường đại chúng. Phía trước trong kinh này có nói, 

người soạn chú giải này là người dẫn đầu, Ngài khởi đầu tu bố thí cúng 

dường, ngày nay chúng ta đọc chú giải này, chúng ta hưởng ứng và phát 

tâm in ra để lưu truyền kết duyên. Còn quả báo thì người dẫn đầu làm 

Chuyển Luân Thánh Vương, chúng ta tùy hỷ thì làm tiểu quốc vương, 

quả báo cũng được giải thích rất rõ ràng. Việc tu phước, người có khả 

năng sức lực thì tự mình làm, còn người không có khả năng sức lực thì 

khuyên  đại  chúng  cùng  nhau  làm,  phước  không  bị  lãng  phí,  mất  mát. 

Còn được phước nhiều hay ít là do sự dụng tâm của bạn, nếu tâm bạn 

chân thành thì phước bạn được sẽ chắc thật, chân thật, tâm lượng bạn lớn 

thì phước báo bạn cũng sẽ lớn. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 39

 316

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Cho nên tu bố thí cúng dường, chẳng có nói người nào đó ra tiền 

nhiều thì họ sẽ được phước lớn, ra tiền ít thì được phước ít, chẳng lẽ nào 

như vậy. Nếu người ra tiền nhiều nhưng tâm của họ không chân thành, 

chẳng tận tâm tận lực thì họ sẽ được phước báo nhỏ. Còn người ra tiền 

rất  ít,  như  hiện  nay  cuốn  kinh  này  chúng  ta  in  ra  hình  như  là  giá  bảy 

mươi  đồng  Đài  Loan,  cỡ  ba  đồng  mấy  tiền  Tân  Gia  Ba,  chưa  tới  bốn 

đồng. Họ chỉ in một cuốn, đây là người ra sức ít.  Nếu tâm lượng của họ 

lớn, tu phước chẳng vì chính mình, chẳng vì nhà mình mà vì chúng sanh, 

vì Phật pháp, hy vọng thế gian này có thêm một cuốn sách lưu truyền, 

phát tâm như vậy thì họ sẽ được quả báo lớn, tâm này rất thù thắng, rất 

quý báu. Chúng ta xem tiếp: 

 Như Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Di Lặc, diệc hóa bách thiên 

 thân hình độ ư lục đạo, kỳ nguyện thượng hữu tất cánh. 

如文殊。普賢。觀音。彌勒。亦化百千身形度於六道

。其願尚有畢竟。

 (Như các Ngài Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Di Lặc, cũng hóa 

 hiện  trăm  ngàn  thân  hình  để  độ  [chúng  sanh]  trong  Lục  Ðạo,  nhưng 

 nguyện của các Ngài còn có lúc hoàn mãn.) 

Ở đây địa thần so sánh, những Bồ Tát khác phát nguyện không lớn 

bằng nguyện của Địa Tạng Bồ Tát, [nguyện của các Bồ Tát khác] còn có 

lúc cùng tận; còn nguyện của Địa Tạng Bồ Tát chẳng có cùng tận.  “Địa 

 ngục chẳng không, thề chẳng thành Phật” , địa ngục có thể trống không 

được sao? Cho nên thử hỏi xem Địa Tạng Bồ Tát có thể làm Phật được 

không? Chư vị hãy thử nghĩ coi Địa Tạng Bồ Tát có thể làm Phật được 

không? Người thông suốt sẽ biết rằng Địa Tạng Bồ Tát đã thành Phật từ 

lâu rồi, tại sao vậy? Hết thảy chư Phật, Bồ Tát là một người, chẳng phải 

rất nhiều, Ngài làm sao không thành Phật? Nên hiện thân gì để độ được 

bèn hiện thân đó, nên dùng thân Địa Tạng Bồ Tát để độ bèn hiện thân 

Địa Tạng Bồ Tát, nên hiện thân Quán Âm Bồ Tát để độ bèn thị hiện thân 

Quán  Âm  Bồ  Tát,  Quán  Âm  Bồ  Tát,  Di Lặc  vẫn là  một người,  đây  là 

thật, đây là chân tướng sự thật, chư Phật Như Lai tùy loại hóa thân, tùy 

cơ thuyết pháp. Ở đây chỉ là nhấn mạnh, nói với người sơ học rằng Địa 

Tạng quan trọng, vun bồi cơ sở từ pháp môn Địa Tạng. Địa Tạng dạy 

những gì? Hiếu kính cha mẹ, tôn kính sư trưởng, hiếu kính chính là tu 

phước  tu huệ,  bạn  có  thể hiếu  kính là phước, bạn  hiểu  rõ  hiếu kính  là 

huệ, phước huệ song tu. Kinh này là hiếu kinh trong nhà Phật, Đại Thừa 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 39

 317

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật pháp được xây dựng trên cơ sở của hiếu đạo, hiếu đạo viên mãn tức 

là Phật đạo viên mãn, thành tựu, Đẳng Giác Bồ Tát vẫn còn một phẩm 

danh tướng vô minh chưa phá trừ nên hiếu đạo còn chưa viên mãn. Cho 

nên  Đại  Thừa  Phật  pháp  được  xây  dựng  trên  cơ  sở  của  hiếu  đạo  viên 

mãn,  đây  là  điều  chúng  ta  phải  biết.  Kinh  dạy  chúng  ta  những  gì  nên 

làm, những gì không thể làm, đó đều thuộc về hiếu kính, người thực sự 

hiếu kính cha mẹ, tôn kính sư trưởng nhất định có thể hiểu ý này, biết 

phải y giáo phụng hành. Y giáo phụng hành thì cha mẹ vui mừng, đó là 

tận hiếu, sư trưởng vui mừng, đó là tôn sư trọng đạo. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 40 (Số 14-12-40) 



Xin  mở  cuốn  Khoa  Chú  quyển  hạ,  trang  ba  mươi  hai,  xin  xem 

kinh văn: 

 Thị Ðịa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát, ư chư Bồ Tát thệ nguyện thâm 

 trọng. Thế Tôn! Thị Ðịa Tạng Bồ Tát ư Diêm Phù Ðề hữu đại nhân 

 duyên,  như  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Quán  Âm,  Di  Lặc,  diệc  hóa  bách 

 thiên thân hình độ ư lục đạo, kỳ nguyện thượng hữu tất cánh. 

是地藏菩薩摩訶薩。於諸菩薩誓願深重。世尊。是地

藏菩薩於閻浮提有大因緣。如文殊。普賢。觀音。彌勒。

亦化百千身形度於六道。其願尚有畢竟。

 (Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  đây  so  với  chư  Bồ  Tát,  thì  thệ 

 nguyện  thâm  trọng.  Bạch  Ðức  Thế  Tôn!  Bồ  Tát  Ðịa  Tạng  đây  có  đại 

 nhân  duyên  với  cõi  Diêm  Phù  Ðề.  Như  các  Ngài  Văn  Thù,  Phổ  Hiền, 

 Quán Âm, Di Lặc, cũng hóa hiện trăm ngàn thân hình để độ Lục Ðạo, 

 nhưng nguyện của các Ngài còn có lúc hoàn mãn.) 



Ðoạn kinh này so sánh cho chúng ta coi, chỉ rõ Ðịa Tạng Bồ Tát 

có duyên phận đặc biệt với thế gian này; Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, 

Di Lặc cũng có duyên phận rất sâu với thế gian chúng ta, chẳng thua gì 

Ðịa Tạng Bồ Tát. Ở chỗ này so sánh thệ nguyện, nói nguyện của các Bồ 

Tát khác độ hóa chúng sanh trong lục đạo còn có khi chấm dứt, chỉ có 

nguyện của Ðịa Tạng Bồ Tát chẳng có khi chấm dứt,  “địa ngục chẳng 

 không,  thề  chẳng  thành  Phật” .  Nguyện  này  đích  thật  sâu  nặng  hơn 

nguyện của các Bồ Tát khác. Chúng ta biết Văn Thù, Phổ Hiền, Quán 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 318

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Âm, Di Lặc đều là cổ Phật tái lai, thị hiện thân Bồ Tát trong lục đạo để 

độ hóa chúng sanh. Trong kinh đức Phật có nói, Văn Thù Bồ Tát trước 

kia đã từng làm Long Chủng Thượng Vương Phật, điều này chỉ rõ trong 

kiếp lâu xa trước kia các Ngài đã thành Phật rồi, hiện nay giúp đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni dạy dỗ chúng sanh trong thế gian này, đúng như câu 

 “Một đức Phật ra đời, ngàn Phật ủng hộ” , là ý nghĩa như vậy, chúng ta 

phải hiểu. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thị Ðịa Tạng Bồ Tát, giáo hóa lục đạo nhất thiết chúng sanh, 

 sở phát thệ nguyện kiếp số như thiên bách ức Hằng hà sa”. 

是地藏菩薩。教化六道一切眾生。所發誓願劫數如千

百億恒河沙。

 (Còn Bồ Tát Ðịa Tạng đây phát thệ nguyện giáo hóa tất cả chúng 

 sanh trong Lục Ðạo, trải đến kiếp số như số cát của trăm ngàn ức sông 

 Hằng”.) 



Câu này nói rõ Ðịa Tạng Bồ Tát dùng thân phận Bồ Tát để giúp 

đỡ hết thảy chúng sanh, thời gian dài chẳng có cách chi tính kể, Bồ Tát 

đời đời kiếp kiếp đều đã phát lời trọng nguyện. Trong hội này chúng ta 

thấy, trong phẩm Tựa đại chúng tham dự pháp hội là mười phương chư 

Phật Như Lai. Phía trước đã báo cáo với chư vị, các chư Phật Như Lai 

này đều là học trò của Ðịa Tạng Bồ Tát, con số học trò thành Phật đã 

chẳng thể nghĩ bàn, còn thầy giáo vẫn dùng thân phận Bồ Tát để giúp đỡ 

hết  thảy  chúng  sanh,  đây  là  điều  chúng  ta  phải  nên  học  tập.  Tích  lũy 

công đức, giáo hóa chúng sanh, chẳng màng đến địa vị của mình, chẳng 

màng lợi ích cá nhân, Ðịa Tạng Bồ Tát hầu như lấy việc này để tỏ rõ cho 

chúng ta, dạy chúng ta phải học tập như thế nào. Có lẽ có bạn đồng tu sẽ 

hỏi trong Phẩm Phổ Môn có nói  “Nên dùng thân Phật để độ được, Quán 

 Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Phật để nói pháp” . Ðịa Tạng Bồ Tát có 

thể hiện thân Phật để thuyết pháp hay không? Ðương nhiên là có thể, nếu 

Ðịa Tạng Bồ Tát gặp hạng chúng sanh này, nên dùng thân Phật để độ 

được, đương nhiên Ngài sẽ hiện thân Phật để thuyết pháp, chúng ta phải 

hiểu rõ cả Lý lẫn Sự, không thể nghiêng về một bên. Do đó có thể biết 

chư Phật Bồ Tát giáo hóa chúng sanh đều rất linh động, tùy cơ ứng biến, 

tuyệt chẳng phải cứng chắc như khúc gỗ, vô cùng hoạt bát, cho nên mới 

làm cho hết thảy chúng sanh khai ngộ, làm cho chúng sanh được lợi ích 

chân thật. Xin xem đoạn kinh kế tiếp: 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 319

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Thế Tôn! Ngã quán vị lai cập hiện tại chúng sanh, ư sở trú xứ ư 

 Nam phương thanh khiết chi địa, dĩ thổ thạch trúc mộc, tác kỳ khám 

 thất, thị trung năng tố họa nãi chí kim ngân đồng thiết. Tác Ðịa Tạng 

 hình tượng, thiêu hương cúng dường, chiêm lễ tán thán. 

世尊。我觀未來及現在眾生。於所住處於南方清潔之

地。以土石竹木。作其龕室。是中能塑畫乃至金銀銅鐵。

作地藏形像。燒香供養。瞻禮讚歎。

 (Bạch đức Thế Tôn! Con xem xét chúng sanh đời hiện tại và vị lai, 

 nơi chỗ sạch sẽ ở phương Nam trong cuộc đất mình trú ngụ, mà dùng 

 đất, đá, tre, gỗ dựng cất cái khám hoặc cái thất; ở trong đó có thể tô vẽ 

 cho đến dùng vàng, bạc, đồng, sắt làm hình tượng Ðịa Tạng Bồ Tát, đốt 

 hương cúng dường, chiêm lễ, ngợi khen.) 

Ðoạn này nói người có thể cúng dường tu phước, đặc biệt chữ  “vị 

 lai”  là chỉ thời đại ngày nay của chúng ta. Câu  “hiện tại chúng sanh”  có

hai  cách  giải  thích,  một  là  nói  lúc  Thế  Tôn  giảng  kinh  thuyết  pháp  ở 

cung trời Ðao Lợi, đại chúng tham gia lúc đó chính là  “hiện tại chúng 

 sanh” . Còn một ý nghĩa nữa là vị lai hiện tại, thời gian vị lai quá dài, quá 

dài, hãy dùng sự tích Ðịa Tạng Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, thời gian kể 

từ sau lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ cho đến trước lúc Di Lặc 

Bồ Tát hạ sanh đều thuộc về đời vị lai. Vị lai, hiện tại chúng sanh, đó 

chính là các thời đại, các vùng, chỉ cần chúng ta gặp bộ Kinh Ðịa Tạng 

Bồ Tát Bổn Nguyện, chỉ cần nghe đến pháp môn này, thì chúng ta thuộc 

về [những chúng sanh] nói trong câu trên. Nói một cách khác, câu này 

chính là nói về chúng ta. 



Phải tu  cách nào?  Ở  nơi  mình  cư trú,  “ở  phía Nam  của  chỗ đất 

 thanh khiết” , có phải lựa hướng Nam trong bốn hướng Đông, Tây, Nam, 

Bắc hay không? Chúng ta phải hiểu, nếu nhà người đó hướng về hướng 

Bắc thì rất tốt, hướng đó đúng rồi. Nếu căn nhà của họ hướng về hướng 

Nam, vậy thì hướng Nam là hướng ngay cửa nhà họ, bạn nghĩ xem có 

cúng  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  ngay  cửa  nhà  mình  hay  không?  Chắc  chắn  là 

không.  Nhất  định phải  như  sự  tiêu biểu pháp  trong  kinh  Hoa  Nghiêm, 

Thiện  Tài  đồng  tử  năm  mươi  ba  lần  tham  vấn  đều  hướng  về  phương 

Nam,  Nam  chẳng  chỉ  hướng  Nam,  Nam  là  chỉ  hướng  trí  huệ,  phàm 

những nơi có thiện tri thức cư trú đều gọi là hướng Nam; khi chúng ta 

hiểu ý nghĩa này thì sẽ dễ hiểu hơn, phàm nơi thờ cúng Ðịa Tạng Bồ Tát 

đều gọi là hướng Nam, chư vị nhất định phải hiểu đạo lý này. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 320

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Trong nhà mình có phòng riêng làm nơi thờ Phật [thì rất tốt], còn 

nếu không có nơi làm phòng thờ Phật thì thờ ở phòng khách, nhưng phải 

thờ  ở  hướng  thượng  trong  phòng  này.  Hướng  nào  được  gọi  là  hướng 

thượng? Phòng này chỉ có một cửa hoặc có nhiều cửa, bất luận là từ cửa 

nào bước vô phòng, chỗ mà mình vừa bước vô liền nhìn thấy thì đó là 

hướng  thượng.  Giống  như  phòng  học  này  của  chúng  ta,  chỗ  chúng  ta 

ngồi là hướng thượng. Ở đây chỉ có hai cánh cửa, [chỗ này là chỗ] khi 

chúng ta vừa bước vô liền nhìn thấy. Còn [cánh cửa] kia, chỗ này cũng 

được gọi là hướng thượng, [chỗ này] khi vừa bước vào liền nhìn thấy. 

Còn chỗ ngồi của cư sĩ Hứa thì không được gọi là hướng thượng, chỗ 

ngồi  của  pháp  sư  Khoan  Dung  cũng  không  phải  là  hướng  thượng,  khi 

người ta bước vô thì không thấy [chỗ đó]. Hướng thượng là chỗ chúng ta 

phải chú ý đến, là chỗ cung kính nhất, thờ Ðịa Tạng Bồ Tát ở chỗ này, 

chỗ này chính là hướng Nam. Không nhất định phải tìm vị trí của bốn 

hướng  Đông,  Tây,  Nam,  Bắc,  [chúng  ta]  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Hướng 

Nam tượng trưng cho quang minh, trí huệ. 

Câu  “Chỗ  đất  thanh  khiết”   rất  quan  trọng!  Nơi  cúng  Phật  nhất 

định phải thanh khiết, Đại sư Ấn Quang đã từng nói. Có người thờ tượng 

Phật trong phòng ngủ của mình, hỏi đại sư Ấn Quang có đúng như pháp 

không? Ðại sư nói  “Nơi thờ hình tượng của Tam Bảo cũng giống như 

 đại hùng bảo điện” , ở nơi đó phải khởi tâm cung kính, do đó phần nhiều 

không  nên  thờ  Phật trong  phòng ngủ  của mình.  Trong  trường hợp nào 

mới có thể thờ tượng Phật trong phòng ngủ? Trong lúc bệnh nặng, lúc 

cầu vãng sanh, trong lúc đó thì không kiêng kỵ gì hết, trong mọi lúc, mọi 

nơi, trong tâm niệm đều không được lìa Phật thì mới được! Lúc đó thì có 

thể thờ tượng Phật. Trường hợp thứ hai là tuy không sanh bệnh, tâm cầu 

vãng sanh thiết tha, hy vọng vãng sanh sớm hơn, hy vọng được gặp Phật 

sớm hơn, tuyệt đối không dùng tâm giải đãi, kiêu mạn để cúng dường, 

mà là vô cùng cung kính; giống như con cái trong ngóng cha mẹ vậy, 

phải dùng tâm vô cùng kiền thành, hiếu kính mới được. [Chúng ta] nhất 

định phải hiểu việc này. Chẳng phải nói cúng dường tượng Phật thì Phật, 

Bồ Tát sẽ che chở, gia trì, trong phòng mình có yêu ma quỷ quái, cúng 

dường hình tượng Phật, Bồ Tát để tránh tà, hoặc thờ tượng Phật coi như 

thưởng thức [tác phẩm] nghệ thuật, vậy thì sẽ có tội lỗi, vậy là tuyệt đối 

không  được.  Cho  nên   “phàm  nơi  có  hình  tượng  Tam  Bảo  thì  nơi  đó 

 giống như đại hùng bảo điện vậy” , lời khai thị này của đại sư Ấn Quang 

rất có lý, chúng ta phải y giáo phụng hành. 

Phía sau nói  “làm khám thờ” , khám là căn nhà nhỏ để cúng dường  

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 321

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tượng Phật, dùng đất, dùng gạch, dùng trúc, dùng gỗ đễ làm khám đều 

được.  Hiện  nay  người  Trung  Quốc  chẳng  đòi  hỏi  làm  cho  được  tỉ  mỉ, 

còn người Nhật rất chăm chút khi làm khám, bất luận là tượng Phật lớn, 

tượng  Phật  nhỏ,  người  Nhật  đều  nhất  định  phải  làm  khám  để  thờ,  khi 

cúng thì họ mở cửa khám này ra, cúng xong thì họ đóng cửa lại, như vậy 

rất có lý. Thật ra người Nhật học được từ thời Tùy Ðường và vẫn giữ gìn 

mãi cho đến ngày nay, họ chẳng thay đổi, tinh thần này của người Nhật 

rất  đáng  cho  chúng  ta  học  theo,  không  thay  đổi  những  lời  dạy  của  cổ 

thánh tiên hiền.  “Trong đó có thể tô vẽ, thậm chí đúc hình tượng của Ðịa 

 Tạng  Bồ  Tát  bằng  vàng  bạc” ,  cúng  dường  hình  tượng  Bồ  Tát  trong 

khám  thờ,  hình  tượng  này  vẽ  cũng  được,  tô  đắp  cũng  được.  Bất  luận 

dùng chất liệu gì để làm, phía sau nêu lên vài thí dụ, vàng, bạc, đồng, 

thiết đều thuộc về kim loại, dùng gỗ để điêu khắc cũng được, dùng đất 

sét đắp cũng tốt. 



Bạn  có  thể  cúng  dường,  “đốt  hương  cúng  dường,  chiêm  lễ  tán 

 thán” . Ý nghĩa của việc cúng dường hình tượng Ðịa Tạng Bồ Tát là gì, 

chúng ta nhất định phải hiểu. Thứ nhất là làm cho chúng ta khởi lên tâm 

lễ kính, Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta phương pháp tu hành, trong mười 

cương  lãnh  thì  thứ  nhất  là   “Lễ  kính  chư  Phật” ,  nhìn  thấy  hình  tượng 

Phật,  Bồ  Tát  thì  liền  khởi  lên  tâm  lễ  kính.  Chúng  ta  phải  dùng  tâm  lễ 

kính chư Phật, Bồ Tát trong đời sống hằng ngày, đối với mọi người cũng 

lễ kính như vậy, đối với mọi sự việc đều phải lễ kính. Kính sự tức là hết 

lòng phụ trách, tận tâm tận lực làm việc đó cho viên mãn, đó nghĩa là lễ 

kính đối với sự việc. Ðối với vật cũng như vậy, đối với bàn ghế chúng ta 

cũng phải lễ kính, chẳng phải là lễ lạy, mà là sắp xếp những vật này cho 

ngay ngắn, lau chùi sạch sẽ, đó là lễ kính. Nếu sắp méo xẹo, trong đó 

đóng bụi, dơ dáy không lau chùi thì đó là không kính. Do đó đối người, 

đối sự, đối vật chỉ có một tâm chân thành cung kính, đó là ý nghĩa thứ 

nhất của việc cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát, chúng ta thực sự đạt 

được thọ dụng chân chánh. 



Ý nghĩa thứ hai là  “nhìn thấy thánh hiền thì nghĩ mình phải [học 

 theo] cho giống” , Phật, Bồ Tát cũng là từ phàm phu tu thành, ngày nay 

các Ngài thành Bồ Tát, thành Phật, tại sao chúng ta còn là phàm phu, do 

đó chúng ta phải noi gương Bồ Tát, học theo Bồ Tát, đời này chúng ta 

cũng phải làm Phật, làm Bồ Tát, thúc đẩy ý chí hướng thượng của chúng 

ta, đây là ý nghĩa thứ nhì. 



Ý nghĩa thứ ba là khi nhìn thấy hình tượng Phật, Bồ Tát, thì liền 

nghĩ đến lời dạy của Phật, Bồ Tát, nhìn thấy hình tượng Ðịa Tạng Bồ Tát 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 322

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

liền nghĩ đến lời dạy của đức Thế Tôn trong kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện. Chúng ta phải ghi nhớ kỹ lưỡng, phải giải sâu nghĩa thú, y giáo 

phụng hành. Do đó cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát có ba ý nghĩa 

này, chẳng phải là mê tín, phần đông người ta nói chúng ta cúng dường 

hình tượng Phật, Bồ Tát là cúng bái ngẫu tượng, đó là sai rồi, họ hoàn 

toàn hiểu lầm.  Do  đó  có thể  biết  việc  cúng dường tượng  Phật,  Bồ  Tát 

trong nhà Phật có ý nghĩa rất sâu, rất rộng; nói tóm lại thì đó là giáo học, 

chẳng lìa giáo dục, hơn nữa trong đó có ý nghĩa quay trở về cội gốc, báo 

đáp ân đức cội nguồn. Chúng ta làm đệ tử Phật, bất luận tại gia, xuất gia, 

khi gặp người có hoài nghi, chúng ta phải giải thích, làm cho họ hiểu sự 

lợi ích chân thật của sự cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát. Lợi ích này 

là lợi ích thân thiết với mình, lợi ích ngay trước mắt, chẳng có gì là mê 

tín!  “Chiêm  lễ  tán  thán” ,  tán  thán  tức  là  giải  thích,  diễn  thuyết  cho 

người.  Tự mình y giáo phụng hành là tán thán, vì người diễn nói cũng là 

tán thán. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thị nhân cư xứ tức đắc thập chủng lợi ích. 

是人居處即得十種利益。

 (Thì ngay chỗ những người đó ở sẽ được mười điều lợi ích.) 



Phần sau này nói về mười điều lợi ích. 

 Hà đẳng vi thập? Nhất giả thổ địa phong nhưỡng, nhị giả gia 

 trạch vĩnh an, tam giả tiên vong sanh thiên, tứ giả hiện tồn ích thọ, 

 ngũ giả sở cầu toại ý, lục giả vô thủy hỏa tai, thất giả hư hao tịch trừ, 

 bát giả đỗ tuyệt ác mộng, cửu giả xuất nhập thần hộ, thập giả đa ngộ 

 thánh nhân. 

何等為十。一者土地豐壤。二者家宅永安。三者先亡

生天。四者現存益壽。五者所求遂意。六者無水火災。七

者虛耗辟除。八者杜絕惡夢。九者出入神護。十者多遇聖

因。 

 (Những gì là mười? Một là đất đai mầu mỡ; Hai là nhà cửa yên 

 ổn mãi mãi; Ba là người đã mất được sanh thiên; Bốn là người hiện còn 

 được tăng tuổi thọ; Năm là mọi mong cầu đều được toại ý; Sáu là không 

 có tai họa về nước và lửa; Bảy là trừ sạch việc hư hao; Tám là dứt hẳn 

 ác mộng; Chín là ra vào đều có thần theo hộ vệ; Mười là thường gặp 

 nhân thánh.)

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 323

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Ðây là mười điều lợi ích của sự cúng dường hình tượng Phật, Bồ  

Tát, đâu có ai không muốn đạt được! Nhưng chư vị nhất định phải nhớ, 

vừa  rồi  nói  về  ba  ý  nghĩa  của  việc  cúng  dường  tượng  Phật,  nếu  bạn 

không hiểu  thì  sẽ  không  được  mười  lợi ích  này,  bạn  cúng  dường  hình 

tượng Phật, Bồ Tát nói thật ra là mê tín. Bạn làm sao được lợi ích như 

trong  kinh  đã  nói!  Ðây  là  vì  bạn  cúng  dường  không  đúng  như  pháp, 

chẳng đúng như lý, chỉ cúng dường trên hình thức, chẳng có thật chất. 

Bạn có thể có lợi ích hay không đều ở chỗ bạn dụng tâm như thế nào. 

Tâm hạnh của bạn tương ứng với lời dạy của Phật thì bạn sẽ được lợi 

ích, mức độ tương ứng càng cao thì lợi ích càng lớn. Tương ứng như thế 

nào?  Chẳng  ra  ngoài  ba  chữ  Tín,  Nguyện,  Hạnh;  chúng  ta  có  thể  tin 

tưởng lời dạy của Phật, Bồ Tát, có thể  hiểu rõ, có thể phát nguyện, có 

thể phụng hành. Trong bộ kinh này, chữ nghĩa vừa xem hình như không 

sâu cho lắm, hình như là kể một vài câu chuyện, nhưng Lý rất sâu, rất 

rộng. Lần này chúng tôi giới thiệu, báo cáo cho quý vị, bị thời gian hạn 

chế, không thể giảng kỹ được, chỉ giảng sơ lược; tương lai nếu có nhân 

duyên tôi sẽ giảng kỹ thêm một lần nữa. Ðặc biệt là chú giải của pháp sư 

Thanh Liên, Ngài trích dẫn kinh điển để làm chứng cứ, trích dẫn nhiều 

kinh khác để chứng minh nên nội dung của bản chú giải hết sức phong 

phú. Bạn có thể tin, có thể hiểu, có thể phát nguyện, có thể thực hành thì 

sẽ được lợi ích, lợi ích vô biên tóm lại thành mười loại. 



-Thứ nhất  “đất đai trù phú” , thứ nhì  “nhà cửa vĩnh an” , hai câu

này ngày nay người ta gọi là phong thủy, phong thủy rất tốt. Vì sao bạn 

có  được  phong  thủy  tốt  như  vậy?  Vì khi tâm  tốt,  cảnh sẽ  chuyển  theo 

tâm, bạn đi coi phong thủy làm chi, [nếu hiểu rồi thì bạn] không cần coi. 

Chỉ cần bạn  “giữ tâm tốt, nói lời tốt, làm chuyện tốt, làm người tốt” , có

tâm  thiện,  hành  vi  thiện  thì  hoàn  cảnh  cư  trú,  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  tự 

nhiên sẽ chuyển đổi tốt hơn. Hoàn cảnh sinh hoạt và hoàn cảnh tự nhiên 

chính là việc mà người thế gian gọi là phong thủy. Nhà Phật thường nói 

 “Mỗi ngày đều là ngày tốt, giờ nào cũng là giờ tốt, chỗ nào cũng là chỗ 

 tốt” , ở đâu cũng nói hoàn cảnh làm sao không tốt được? Hết thảy nơi cư 

trú  của  Phật,  Bồ  Tát  đều  tốt,  chẳng  có  gì  xấu  cả.  Trong  kinh  Lăng 

Nghiêm  nói  đạo  lý  này   “Nếu  có  thể  chuyển  cảnh  thì  giống  như  Như 

 Lai” , Như Lai tức là giờ nào cũng là giờ tốt, ngày nào cũng là ngày tốt, 

nơi nào cũng là nơi tốt. Tại sao vậy? Như Lai có thể chuyển cảnh giới, 

phàm  phu không thể  chuyển  cảnh  giới,  mà  ngược  lại  còn  bị  cảnh giới 

chuyển, phiền phức sẽ lớn lắm. Bạn mong cầu có ngày tốt, giờ tốt, nơi 

chốn tốt, đi đâu tìm được? Cả đời cũng chẳng gặp được, đi mọi nơi tìm 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 324

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cũng tìm không ra.  Tìm được một chỗ núi sông thanh tú, hùng vĩ thì rất 

tốt, xây một căn nhà ở đó để cư trú, đâu biết rằng ở đó có yêu ma quỷ 

quái, có rất nhiều dã thú, làm cho bạn ở đó không yên, vậy là do nguyên 

nhân gì? Vì tâm tà, tâm mê nên bạn không chuyển được cảnh giới, bạn 

sẽ bị cảnh giới chuyển; bị cảnh giới chuyển là phàm phu, người có thể 

chuyển cảnh giới là thánh nhân. Thánh nhân là người như thế nào? Phía 

trước chúng tôi cũng đã giải thích, mọi người đừng quên, thánh nhân là 

người hiểu rõ sự lý, người Trung Quốc gọi là thánh nhân, người Ấn Ðộ 

gọi là Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát là người hiểu rõ chân tướng sự thật của 

nhân  sinh.  Ở  Trung  Quốc  xưng  người  hiểu  rõ  chân  tướng  vũ  trụ  nhân 

sinh là thánh nhân. 



Cho  nên  mười  điều  lợi  ích  này,  thứ  nhất  là  đất  đai  biến  đổi. 

Chúng ta coi hoàn cảnh cư trú của chúng ta, đại hoàn cảnh là địa cầu, địa 

cầu hiện nay đã biến thành như thế nào? Hầu như hiện nay mỗi người 

đều biết sanh thái tự nhiên đã bị phá hoại rồi, những năm gần đây năm 

nào cũng xảy ra tai biến quá nhiều, số lần mỗi năm xảy ra đều gia tăng, 

phạm vi mỗi lần xảy ra đều lớn hơn, càng ngày càng nghiêm trọng, như 

vậy thì chịu sao nổi! Tại sao sanh thái tự nhiên trên địa cầu bị phá hoại 

đến mức như vậy? Vì tư tưởng của con người, ngôn hạnh trái nghịch với 

tánh đức, người thế gian không hiểu, cho rằng những tai hại này chẳng 

ăn nhằm gì tới mình, chẳng ăn nhằm gì tới tư tưởng hành vi của nhân 

loại, nghĩ vậy là sai rồi. Ðức Phật biết rất rõ ràng, trong kinh thường nói 

 “Y  báo  chuyển  theo  chánh  báo” ,  địa  cầu  là  y  báo,  chánh  báo  là  tâm 

người.  Tâm  người  thiện,  đất đai trù  phú, nhà  cửa bình  yên;  tâm  người 

chẳng thiện, tai nạn liên tiếp xảy ra. Tai nạn do con người gây ra là chiến 

tranh, tai nạn tự nhiên hiện nay càng ngày càng nhiều. Thủy tai, hỏa tai, 

động đất, hiện nay nhiệt độ địa cầu biến đổi61, thậm chí tầng ozone bao 

bọc ngoài địa cầu bị lủng lỗ, báo chí gần đây có đăng tin này, vết nứt 

càng ngày càng nghiêm trọng, diện tích chỗ bị lủng hồi trước vốn chẳng 

lớn, nghe nói hiện nay diện tích của chỗ bị lủng bằng diện tích nước Mỹ, 

vậy thì rất phiền phức. Tầng ozone này bảo vệ địa cầu, tiếp thâu tia tử 

ngoại tuyến trong ánh sáng mặt trời, nếu không có tầng ozone này bảo 

vệ, tia  tử ngoại tuyến trực  tiếp  chiếu  xuống  địa cầu,  hai phần  ba động 

vật, thực vật trên địa cầu không thể sống sót, do đó tầng ozone này có tác 

dụng rất lớn. 



Khoa học gia nghiên cứu nếu tầng ozone được khôi phục lại như  

61 hiện tượng global warming. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 325

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cũ,  tối  thiểu  cũng  cần  mấy  trăm  năm,  đây  là  khoa học gia  căn  cứ trên 

thống  kê  tính  toán  ra.  Chúng  ta  biết  không  cần  như  vậy,  chỉ  cần  lòng 

người hướng thiện. Tầng ozone vì sao bị phá hoại? Do lòng người, đây 

là yếu tố thứ nhất. Nếu bạn nói vì những khí phế thải từ địa cầu làm ô 

nhiễm, vậy thì phải bị ô nhiễm toàn diện, mỗi quốc gia đều thải ra những 

khí này, tại sao [những khí này] lại bay tới Nam Cực? Không lẽ khí phế 

thải từ khắp nơi trên thế giới hoàn toàn tập trung tới Nam Cực hết, đâu 

có  lẽ  nào  như  vậy!  [Thực  ra  là  vì]  lòng  người.  Hiện  nay  sanh  thái  tự 

nhiên bị phá hoại, ngày càng nghiêm trọng. Tai hại do con người gây ra, 

nguy cơ này cũng ngày càng rõ rệt, do đó mười thứ lợi ích này làm sao 

mới đạt được! Trong kinh đức Phật dạy  “trong cộng nghiệp còn có bất 

 cộng nghiệp” , lời này đem lại một chút hy vọng, trong cộng nghiệp còn 

có  biệt  nghiệp,  cũng  như  câu  nói   “ông  tu  ông  được,  bà  tu  bà  được, 

 không tu thì không được” . Nếu chúng ta thực sự có thể tu trì chân thật 

thì mới được! Chúng ta vẫn được lợi ích này, vấn đề là bạn có chịu tu 

thực sự hay không? 



Gần đây một việc rất rõ rệt, chúng tôi tìm được một miếng đất ở 

Dương Thổ Cảng, thảo kế hoạch xây làng Di Ðà. Làng Di Ðà dùng để 

làm gì? Nhằm thành tựu cho người niệm Phật vãng sanh thành Phật, đây 

là công đức hạng nhất trong thế gian và xuất thế gian, có công đức nào 

lớn hơn  công  đức  giúp  người làm  Phật? Chẳng  phải giúp họ tương lai 

thành Phật, mà là hiện nay thành Phật, pháp môn này là pháp môn thành 

tựu ngay trong đời này. Chủ đất lão cư sĩ Hồng vô cùng khó được, ông 

bị bệnh ung thư nặng, trên cổ họng của ông bị khoét một lỗ hổng đã ba 

năm rồi, thân thể vô cùng suy yếu, tôi từng gặp mặt ông một lần. Ông đã 

đến lúc sáng không bảo đảm được tới tối, sống ngày nào hay ngày nấy; 

ông tìm cư sĩ Lý Mộc Nguyên muốn làm một chuyện tốt trước khi ông 

từ giả cõi đời, làm một chút phước báo. Ông Lý Mộc Nguyên thuật lại ý 

tưởng xây làng Di Ðà cho ông nghe, ông vô cùng hoan hỷ.  Miếng đất 

này là tài sản riêng của ông, nhưng ông đã quyên tặng cho một hội tên là 

Bồi Hoa Cơ Kim. Hội này cho một trường học mướn đất, lấy tiền mướn 

làm việc từ thiện mỗi năm. Nhưng lão cư sĩ Hồng còn có thể quyết định 

về miếng đất này, ông là chủ tịch hội cơ kim, cho nên họ mở cuộc họp 

đồng ý quyên tặng miếng đất này cho Cư Sĩ Lâm làm làng Di Ðà, đồng 

thời yêu cầu Cư Sĩ Lâm tặng hai mươi lăm triệu cho hội cơ kim Bồi Hoa, 

giữ số tiền này trong ngân hàng và lấy tiền lời làm chuyện từ thiện, đây 

là chuyện tốt! Miếng đất này rộng hai trăm lẻ tám ngàn thước, hiện nay 

tìm một miếng đất rộng như vậy ở Tân Gia Ba tương đối không dễ dàng, 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 326

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đây đúng là Tam Bảo gia trì nên mới có cảm ứng thù thắng như vậy. 



Lão cư sĩ Hồng cũng lo đến vấn đề kinh tế của Cư Sĩ Lâm, vì có 

miếng  đất  này  xong  còn  phải  xây  làng  Di  Ðà,  xây  Niệm  Phật  Ðường, 

làm  sao  có  tiền  nhiều  như  vậy?  Do  đó  ông  mới  tìm  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên, giảm số tiền hai mươi lăm triệu còn mười lăm triệu, Cư Sĩ Lâm 

chỉ giao mười lăm triệu cho hội Bồi Hoa làm tài khoản, việc này đối với 

Cư Sĩ Lâm vô cùng dễ dàng. Cư sĩ Lý hỏi ông nếu hội Ðổng Sự vẫn đòi 

hai mươi lăm triệu thì phải làm sao? Cụ Hồng nói nếu họ vẫn đòi mười 

triệu này thì cụ sẽ trả. Tâm này vừa mới phát thì cảm ứng lập tức hiện 

lên. Hôm trước lúc bác sĩ khám thì thấy tế bào ung thư đã biến mất, bác 

sĩ nói với cụ hai tháng sau cụ sẽ khỏe trở lại, sẽ bình phục như cũ, nghe 

nói hiện nay tinh thần cụ rất phấn chấn, tiếng nói cũng vô cùng cứng cỏi, 

thật là chẳng thể nghĩ bàn! Cụ lập tức liền có thể biến đổi [vận mạng]. 



Người  ta  ai  cũng  muốn  tu  phước,  ai  cũng  muốn  trồng  phước, 

ruộng phước ở đâu? Ðiểm này nhất định phải hiểu rõ. Nếu vì lợi ích của 

chính mình thì không phải là ruộng phước, vì lợi ích đoàn thể của mình 

cũng không phải là ruộng phước. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên phát tâm xây 

làng Di Ðà là để cúng dường toàn thế giới, các bạn đồng tu niệm Phật 

cầu vãng sanh đến đạo tràng này nên làng Di Ðà này chẳng phải của địa 

phương mà là của cả thế giới. Vả lại người đến đó niệm Phật chẳng phải 

trả một đồng xu nào cả, chỉ cần người đó chịu niệm Phật thì tứ sự cúng 

dường đều do đạo tràng phụ trách. Nếu nói đến phước lợi xã hội, thì bất 

kỳ một quốc gia nào trên thế giới đều chẳng có sự nghiệp phước lợi xã 

hội bằng làng Di Ðà; ở đó chẳng đòi hỏi bất kỳ một điều kiện nào hết, 

chỉ cần bạn chịu niệm Phật, bạn phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, thì làng 

Di Ðà sẽ phát tâm cúng dường cho bạn. Không những chỉ cúng dường, 

càng khó được nữa là chúng ta coi mỗi người niệm Phật trong làng Di 

Ðà như cha mẹ của  chính mình, chư Phật vị lai, dùng tâm hiếu thuận, 

tâm cung kính để đối xử với những người niệm Phật này, điểm này rất 

khó  làm  được!  Trong  những  việc  làng  Di  Ðà  làm,  cúng  dường  trên 

phương  diện  vật  chất  chẳng  phải  là  việc  khó,  làm  trong  tâm  mới  khó! 

Cư Sĩ Lâm từ trên tới dưới, từ người lãnh đạo cho đến những người làm 

việc thiện nguyện, họ dùng tâm trạng thái độ gì để phục vụ? Dùng tâm 

hiếu thuận, tâm cung kính. Do đó bệnh của lão cư sĩ Hồng lập tức liền 

khỏi, đạo lý là ở chỗ này. Chư vị nghĩ coi đó có phải là tâm chuyển cảnh 

giới hay không? Bệnh của cụ thực sự đã đến giai đoạn nguy ngập, bản 

thân cụ hiểu rất rõ. Cụ nói với ông Lý Mộc Nguyên là cụ đang chờ ngày 

ra đi,  hối thúc cư sĩ Lý Mộc Nguyên  phải mau mau làm việc này cho  

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 327

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

xong, bệnh cụ thực sự đã đến mức hôm nay không biết chuyện ngày mai. 



Do đó sự chuyển biến này làm cho chúng ta khởi lòng tin đối với 

lời dạy của đức Phật trong kinh điển, đích thật là tâm chuyển cảnh giới, 

thân thể chúng ta là cảnh giới gần nhất, tướng tùy tâm chuyển, thể chất 

cũng  sẽ  tùy  tâm  chuyển,  đâu  có  chuyện  gì  mà  chuyển  không  nổi  đâu! 

Vấn  đề  là  nếu  bạn  không  hiểu  đạo  lý  này,  không  biết  phương  pháp, 

không sốt sắng làm thì bạn chuyển không nổi. Khi bạn hiểu lý luận, biết 

phương pháp, và sốt sắng làm thì bạn sẽ chuyển rất nhanh. Dung mạo sẽ 

thay đổi, thể chất sẽ thay đổi, hoàn cảnh nơi bạn cư trú sẽ thay đổi, hoàn 

cảnh  nhỏ  chung  quanh  sẽ  thay  đổi,  hoàn  cảnh  lớn  cũng  sẽ  thay  đổi. 

Ngày nay chúng ta thấy tai nạn toàn thế giới, đạo tràng Cư Sĩ Lâm có 

cống hiến gì không đối với cả thế giới? Cống hiến lớn vô cùng! Người 

thế  gian  không  thừa  nhận,  quý  vị  ở  đây  tụng  kinh,  niệm  vài  câu  Phật 

hiệu có cống hiến gì đâu? Họ không thừa nhận nhưng chư Phật, Bồ Tát 

thừa  nhận,  thiên  long  quỷ  thần  thừa  nhận.  Lý  luận  này  trong  các  buổi 

giảng chúng tôi đã báo cáo cho quý vị rất nhiều rồi, dùng cách nói của 

khoa học gia là các làn sóng nhiễu sóng lẫn nhau. Chúng ta biết hết thảy 

các  vật  chất  đều  có  hiện  tượng  dao  động,  nguyên  tử  là  đơn  giản  nhất, 

nguyên tử khinh khí (hydrogen) là đơn thuần nhất, [chỉ gồm] một nhân 

nguyên tử 62 và một điện tử, điện tử xoay quanh hạt nhân. Giống như gì? 

Chuyển động, do có chuyển động thì sẽ sanh ra sóng, đại khái sóng có 

thể chia thành ba loại: Sóng ánh sáng, sóng âm thanh, sóng chấn động 

đều có thể gọi là sóng điện từ, nó có hiện tượng dao động. Hiện tượng 

dao động bình thường thì sinh thái sẽ bình thường, nếu hiện tượng dao 

động không bình thường thì làn sóng không bình thường quấy nhiễu làn 

sóng bình thường; sinh thái tự nhiên của địa cầu bình thường nhưng sóng 

của tâm con người không bình thường nên ảnh hưởng đến sóng của địa 

cầu, ảnh hưởng đến sóng của hết thảy vật chất, đạo lý là như vậy. 



Hiện nay chúng ta niệm Phật, sóng của sự niệm Phật này là sóng 

thù thắng nhất, sóng bình thường nhất, sóng này chân thành có thể kết 

hợp với sóng của tâm từ bi của chư Phật Như Lai, sẽ sanh ra sức mạnh 

rất  lớn,  có  thể  giảm  bớt,  trấn  áp  sóng  tham-sân-si-mạn  tà  ác  của  con 

người trên thế gian, do đó giảm bớt tai nạn, đạo lý là như vậy. Hiện nay 

sự nghiên cứu của khoa học gia nghiên về sóng vật chất, bỏ sót những 

làn sóng từ sự khởi tâm động niệm, tư tưởng, họ đã sơ sót, họ không biết 

sóng tâm lý, tư tưởng có thể thay đổi sóng vật lý, đây chính là như câu 

62 (proton+neutron). 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 328

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nói trong nhà Phật  “cảnh chuyển theo tâm” ;  đức Phật đã dạy  “Hết thảy 

 pháp từ tâm tưởng sanh” , từ đó bạn mới biết làn sóng tư tưởng chủ tễ 

hết thảy vạn sự vạn vật. Ngày nay làn sóng niệm Phật của chúng ta tốt, 

tôi nghe bạn đồng tu nói, ở ngoại quốc rất nhiều người nghe tiếng niệm 

Phật họ vô cùng hoan hỷ, sau khi họ nghe được họ nói âm nhạc này, họ 

coi tiếng niệm Phật như âm nhạc, họ nói âm nhạc này làm cho tâm họ rất 

bình yên, an tịnh, âm nhạc này từ đâu tới? Họ muốn băng thâu âm tiếng 

niệm  Phật,  đây  là  chứng  minh  rất  rõ  ràng  sóng  tư  tưởng  có  thể  lắng 

đọng, làm êm dịu sóng vọng tưởng của họ, có thể dẹp yên sóng tư tưởng, 

sóng vọng tưởng của chúng sanh, thế nên nó có thể thay đổi sóng của vật 

chất, từ đó mới có việc “đất đai trù phú, gia trạch vĩnh an”. 



Trước kia có người hỏi tôi biết coi phong thủy không? 



Tôi nói: “Tại sao ông lại nghĩ tới việc này?” 



Ông ta nói: “Các vị hòa thượng có lẽ đều biết coi phong thủy”. 

Tôi lại nói: “Tại sao vậy?” 

Ông ta lại nói: “Ngài coi những tòng lâm tự viện ở Trung Quốc 

đều được xây ở nơi phong thủy tốt nhất”. 

Do  đó  ông  ta  cho  rằng những  vị  hòa thượng  đều biết  coi phong 

thủy. Tôi nghe xong mới cười to và nói với ông ta: “Không phải là hòa 

thượng biết coi phong thủy, hòa thượng thực sự là không biết coi phong 

thủy.  Tâm  của  hòa  thượng  tốt  lành,  hành  vi tốt  lành,  là người  tốt,  chỗ 

người tốt cư trú thì phong thủy không tốt cũng trở thành tốt, là nguyên 

do như vậy”. 

Phong thủy  thay  đổi  theo  tâm  con người,  chứ chẳng phải  là  con 

người  thay  đổi  theo  phong  thủy,  chẳng  có  đạo  lý  này.  Do  đó  những 

người  nghiên  cứu  về  phong  thủy  đã  từng  nói   “Ðất  phước  người  có 

 phước  ở,  người  có  phước  ở nơi đất phước” ,  đất phước  có  phong thủy 

tốt, người không có phước báo, người bạc phước ở nơi đó chẳng được 

mấy ngày liền chết ngang vì họ không có phước! Lời này nói rất có đạo 

lý. Quan trọng nhất là bạn phải tu phước, khi bạn có thể tu phước thì tất 

cả đều chuyển đổi trở lại, do đó mười thứ lợi ích này là thuyết minh cho 

việc tâm chuyển cảnh giới. 



Bạn hãy nghĩ thử xem, bạn có thể học theo tấm lòng của Bồ Tát, 

sự phát nguyện của Ðịa Tạng Bồ Tát hay không? Ðịa Tạng Bồ Tát giữ 

tâm niệm gì? Tâm hiếu kính. Dùng tâm hiếu dưỡng cha mẹ, hiếu dưỡng 

pháp  giới  hết  thảy  chúng  sanh,  việc này  quá  sức  [tưởng  tượng]!  Dùng 

tâm  phụng  sự  sư  trưởng,  phụng  sự  hết  thảy  pháp  giới  chúng  sanh.  Ðể 

giúp  đỡ hết thảy  chúng sanh đang  chịu  khổ nạn,  vĩnh  viễn  chẳng  gián 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 329

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đoạn  đến  tận  tương  lai,  do  đó  nói   “Ðịa  ngục  chẳng  không,  thề  chẳng 

 thành Phật” , tâm hạnh này, lời nguyện rộng lớn này quá vĩ đại! Do đó 

cảnh  giới  của  Ngài  hoàn  toàn  chuyển  đổi.  Chúng  ta  có  thể  nắm  vững 

cương lãnh quan trọng, tu hành đúng như lý như pháp thì mười điều lợi 

ích này đương nhiên sẽ hiện ra, lẽ nào không hiện được! Nếu bạn không 

hiểu  lý  luận,  phương  pháp,  coi  đoạn  kinh  văn  này,  bạn  cũng  làm  theo 

cách này, [nhưng sẽ] không giống, không được như vậy. Họa một bức 

hình Ðịa Tạng Bồ Tát, đúc một tượng Ðịa Tạng Bồ Tát để ở nhà cúng 

dường, thì bạn liền có thể đạt được, làm gì có chuyện đó. Nhất định phải 

hiểu  lý  luận,  phải  biết  phương  pháp,  làm  sao  chuyển  đổi  chính  mình, 

những sự sai lầm trước kia của mình, sai lầm trên tư tưởng, trên sự suy 

nghĩ, trên hành vi, mỗi một việc đều sửa đổi trở lại, phải hạ công phu từ 

trong tâm. Trong tâm khỏe mạnh, thân thể chúng ta thuộc về vật chất, 

vật chất sẽ bình thường, thì sẽ khôi phục sinh thái tự nhiên, sinh thái tự 

nhiên  là  sinh  thái  khỏe  mạnh  nhất.  Do  đó  đọc  đoạn  kinh  này  thì  nhất 

định phải hiểu đạo lý này, từ đó mới biết câu nào trong kinh Phật cũng 

đều chân thật, chẳng có câu nào hư dối. 

 “Ðất đai trù phú” , tức là người thế gian gọi là thâu hoạch tốt, ngũ 

cốc đầy kho, mưa thuận gió hòa.  “Nhà cửa vĩnh an” , nhà cửa là nơi bạn 

cư trú, bình an hạnh phúc.  “Người mất trước kia được sanh cõi trời” , 

việc này trong kinh cũng nói rất nhiều, con cháu hiếu thuận, con cháu 

học Phật, tổ tiên cũng hưởng lây. Con cháu làm Bồ Tát, họ là tổ tiên của 

Bồ Tát, bất kể họ ở cõi nào cũng được kẻ khác tôn kính. Ở đây chúng ta 

thấy mẹ của cô Bà La Môn, cô Quang Mục đều đọa trong ác đạo, con gái 

hiếu  thuận,  con  gái  học  Phật,  như  lý  như  pháp  chứng  được  quả  vị  Bồ 

Tát, do đó mẹ của họ lập tức được những quỷ thần này đưa đến cõi trời 

Ðao Lợi để hưởng phước. Tại sao vậy? Làm sao có thể giam cha mẹ của 

Bồ Tát trong tam đồ! Cho nên trong nhà Phật thường nói  “Nhất tử thành 

 Phật, cửu tổ sanh thiên”  (khi một người con thành Phật thì tổ tiên chín 

đời quá khứ đều sanh lên trời), lời này là thật chứ chẳng giả. Hiện nay 

chúng ta làm sao thành Phật? Nói cho chư vị biết, vãng sanh Cực Lạc thế 

giới chính là thành Phật. Cho nên niệm Phật thực sự cầu vãng sanh, sanh 

tới Tây Phương Cực Lạc thế giới thì chín đời tổ tiên của bạn đều sanh 

lên trời, như vậy mới là báo ân thực sự. 



Chúng ta muốn cầu siêu cho tổ tiên, cứu bạt tổ tiên, thì phải làm 

sao? Phải niệm Phật, nhất định tự mình phải có thành tựu. Trong kinh 

văn chúng ta thấy cô Bà La Môn niệm Phật đắc định, trong pháp môn 

niệm Phật thì ít nhất là Sự Nhất Tâm Bất Loạn, cô đắc được Niệm Phật 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 330

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tam Muội. Trong lúc nhập định cô nhìn thấy địa ngục, đi đến địa ngục, 

quỷ vương ở địa ngục nhìn thấy liền xưng cô là Bồ Tát, chính bản thân 

cô cũng không biết mình đã thành Bồ Tát, quỷ vương xưng cô là Bồ Tát. 

Cô Quang Mục cũng niệm Phật, công phu ở mức thấp hơn, cảnh giới cô 

thấy  là  ở  trong  mộng  chứ  không  phải  trong  định,  hiệu  quả  chẳng  thù 

thắng  bằng  cô  Bà  La  Môn,  nhưng  cảm  ứng  cũng  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

Trong sự tưởng tượng của chúng tôi, đó cũng tương đương với công phu 

thành phiến, nếu không được công phu thành phiến thì đạt không được 

hiệu  quả này.  Do  đó  bạn độ  người  đã  mất,  bạn  độ  họ  đến  cõi  nào,  họ 

được lợi ích lớn nhỏ hoàn toàn dựa trên công phu tu hành của bạn, công 

phu của bạn sâu thì người mất được lợi ích lớn, bạn tu học có công phu 

thấp thì họ được lợi ích nhỏ. Chúng ta muốn báo ân thì phải báo ân như 

thế  nào,  [đọc  đến  đoạn  này]  thì  có  thể  hiểu  nhất  định  phải  dứt  ác,  tu 

thiện,  nhất  định  phải  phát  tâm  làm  Phật.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  về 

cảnh giới của đức Phật A Di Ðà, kinh này nói về cảnh giới của Ðịa Tạng 

Bồ Tát, từng câu từng chữ trong kinh Vô Lượng Thọ chúng ta đều thực 

hiện trong đời sống thì chúng ta là A Di Ðà Phật, chính bạn đã làm Phật. 

Thực hiện từng câu từng chữ trong kinh này vào trong đời sống thì bạn 

đã  thành  Bồ  Tát  rồi.  Lời  Phật  dạy  chúng  ta  phải  làm  theo,  chứ  không 

phải chỉ nói suông mà thôi, nói chẳng dùng được, phải sốt sắng mà làm. 



-Thứ tư  “Hiện tồn ích thọ” , hiện tồn là ai? Là người thân, quyến 

thuộc, chẳng phải chính bạn, chính bạn thì không cần phải nói, cha mẹ 

anh em, vợ con còn sống đều được hưởng lây. Một mình bạn tu hành, cả 

nhà được phước, người đã mất cũng được phước. Không những cả nhà 

bạn được phước, những người hàng xóm láng giềng nơi bạn cư trú [cũng 

hưởng lây], bạn tu hành có thành tựu càng lớn thì phạm vi được phước 

càng lớn, có thể làm cho cả địa phương được phước, cả quốc gia được 

phước,  cả  thế  giới  được  phước.  Bạn  có  chịu  làm  thực  sự  hay  không? 

Muốn khu vực này, xã hội, quốc gia, thế giới được phước thì nhất định 

phải quên mình, tuyệt đối không có tâm niệm tự tư, niệm niệm đều vì xã 

hội, niệm niệm vì nhân dân, vì hết thảy chúng sanh, tu hành như vậy thì 

thế  giới  được  phước,  do  đó  hiện  tồn  sẽ  mở  rộng  đến  cả  thế  giới,  tiên 

vong cũng là cả thế giới. Bài vị lớn thờ trong đạo tràng chúng ta chẳng 

phải là của một nhà nào, mà là cả thế giới, chúng ta cúng những chúng 

sanh tử nạn trên toàn thế giới. Còn những người còn sống trên thế giới, 

chúng  ta  hy  vọng  họ  có  thể  sống  bình  an,  hạnh  phúc.  Chúng  ta  hồi 

hướng  công  đức  của  các  bạn  đồng  học,  hồi  hướng  chúng  sanh,  hồi 

hướng pháp giới. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 331

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



-Thứ năm  “Sở cầu toại ý” , đây tức là câu  “trong cửa nhà Phật, có  

 cầu  ắt  ứng” ,  cầu  đúng  như  lý  như  pháp  thì  nhất  định  sẽ  có  cảm  ứng. 

Chúng ta mong cầu đúng lý đúng pháp mà còn chưa có cảm ứng là vì 

nguyên  nhân  gì?  Duyên  chưa  chín  muồi.  Một  niệm  mong  cầu  này  của 

bạn  rất  quý,  mong  cầu  cho  chúng  sanh  chứ  chẳng  cho  mình;  cầu  cho 

chúng  sanh  mà  chưa  có  cảm  ứng  là  vì  phước  chúng  sanh  chưa  đủ. 

Chúng ta hy vọng xây một Niệm Phật Ðường, nếu xây xong mà không 

có người đến niệm nên sự mong cầu này sẽ chẳng có cảm ứng. Chúng ta 

coi hiện nay những việc người ta mong cầu, hầu như là thực sự có cầu 

liền có ứng, tại sao vậy? Mọi người đều muốn niệm Phật, thực sự chịu 

niệm Phật, thực sự biết niệm Phật, chẳng phải là thiểu số mà là đa số, do 

đó cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn. 



Quý vị ở đây đã thấy tận mắt, tòa cao ốc xây kế bên Cư Sĩ Lâm, 

kể từ ngày đào móng trở đi, cư sĩ Lý Mộc Nguyên đều ở đó niệm Phật, 

cầu mong ngôi nhà lầu này xây xong sẽ cho chúng ta, ông ta nói với tôi 

mỗi ngày ông đều đến đó sáu, bảy lần cho nên người chủ đất chú ý và 

đến hỏi ông: Ông có ý muốn ngôi nhà này không? Muốn chứ, ông ra giá 

bao nhiêu? Người chủ đó tính giá tiền, cả vốn lẫn lời là bốn mươi tám 

triệu. Ông Lý Mộc Nguyên lúc đó trả giá là ba mươi lăm triệu, ông ta 

không chịu bán, còn nói chắc cái đầu ông Lý Mộc Nguyên bị “mát dây” 

rồi. Ông ta nói: Giá tiền bốn mươi tám triệu của tôi ông trả có ba mươi 

lăm triệu thì sao được? 



Năm  nay  kinh  tế  suy  thoái,  giá  nhà  đất  xuống  dốc  quá  chừng, 

người chủ này lại đến tìm ông Lý Mộc Nguyên và nói ông chịu bán với 

giá ba mươi lăm triệu. Lý Mộc Nguyên nói bây giờ nhà ốc xuống giá, 

chẳng còn giá trị đó nữa. Trả giá còn hai mươi lăm triệu. Ông chủ đất 

cũng khá thú vị, ông ta nói để tôi về tính lại. Vài tuần sau nói với cư sĩ 

Lý, đôi bên nhượng bộ một chút, ông ta giảm một chút còn mình thêm 

giá một chút, cuối cùng thì đôi bên đồng ý với là hai mươi bảy triệu rưỡi. 

Ngay ngày hôm đó [chúng tôi] đã tuyên bố trong buổi giảng kinh, chư vị 

đồng tu đều có tham dự. Tiền đặt cọc là một phần mười, tức là hai triệu 

bảy trăm năm mươi ngàn, Cư Sĩ Lâm viết chi phiếu giao cho ông chủ đất 

và đôi bên ký tên vào hợp đồng mua bán. Người chủ đất này quá tham 

lam, ông ta thấy chúng tôi tuyên bố với nhiều người [trong buổi giảng 

kinh ngày hôm đó], rồi lại tuyên bố trên mạng lưới điện toán, [nên ông ta 

nghĩ] chúng tôi không thể nào không mua, không mua không được. Ông 

tăng giá tiền lên thêm hai triệu, Lý cư sĩ không chịu, nói là đã ký giấy 

rồi. [Ông ta nói] Ông ký tên chứ tôi đâu có ký tên, [ông ta] trả lại tấm chi  

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 332

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phiếu. Cư sĩ Lý thấy vậy bèn tìm chỗ khác, tìm được Dương Thổ Cảng, 

tìm xong vô cùng thỏa mãn, chỗ đó rộng hai mươi tám ngàn thước. 



Hiện nay  miếng đất ở Cư Sĩ Lâm, chắc là vì chủ đất phá sản bị 

ngân hàng bán đấu giá, người chịu trách nhiệm quản lý của ngân hàng 

đến gặp cư sĩ Lý Mộc Nguyên, cư sĩ Lý đợi họ bán đấu giá. Cư sĩ Lý nói 

với  tôi  rằng  ông  chuẩn  bị  trả  giá  là  mười  hai  triệu,  nếu  được  giá  thì 

chúng tôi sẽ mua, còn không thì thôi, chúng tôi tính xây ở khu Dương 

Thổ Cảng trước, nếu họ không chịu bán [với giá đó]. Nhưng chúng tôi 

quan sát kỹ, căn lầu đó chẳng có ai chịu mua, cho nên cuối cùng tôi nghĩ 

chắc cũng sẽ bán cho Cư Sĩ Lâm với giá mười hai triệu. Các bạn nghĩ 

coi căn nhà này giá mười hai triệu, miếng đất lớn ở Dương Thổ Cảng giá 

mười  lăm  triệu,  cộng  lại là hai  mươi  bảy  triệu,  [đó  có phải  là do]  đức 

Phật A Di Ðà tặng cho chúng ta [hay không?]. Lúc đầu vốn là chỉ mua 

được  một  chỗ,  bây  giờ  trở  thành  hai  chỗ,  tương  lai  phát  triển  rất  khả 

quan, sức mạnh của chúng ta chỉ nên dồn vào chỗ này, chẳng còn khả 

năng đi kiếm chỗ khác nữa. Những gì mong cầu đều toại ý, Phật, Bồ Tát 

sắp đặt, an bài đều khít khao vừa đúng. Do đó khi con người có thiện 

tâm, vì chúng sanh, vì chánh pháp trụ lâu dài ở thế gian. Cả đời chúng ta 

làm sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh, chẳng phải vì một khu vực mà vì cả 

thế giới, vì hết thảy chúng sanh, hy vọng hết thảy mọi người trên địa cầu 

này đều có thể chung sống hòa đồng, có thể tôn trọng lẫn nhau, hỗ tương 

hợp  tác,  cùng  nhau  xây  dựng  một  xã  hội  hòa  bình,  hưng  vượng,  phồn 


vinh, đây là nguyện vọng của chúng ta. Chúng ta tuyệt đối không tham 

tiếng tăm lợi dưỡng, chúng ta chấp nhận sống một cuộc đời thanh bần tự 

tại, đó mới là niềm vui chân chánh. 



-Thứ sáu  “Chẳng có tai nạn nước lửa” . Năm nay tai nạn nước lửa 

rất  nhiều,  mọi  người  đều  cho  rằng  đây  là  tai  nạn  thiên  nhiên.  Tai  nạn 

thiên nhiên có nhân tố của con người, nhân tố của con người là duyên, 

[nhân tố này là những] quan niệm sai lầm, tư tưởng sai lầm, tự tư, tự lợi, 

tham-sân-si-mạn, đây là nhân của tai nạn thiên nhiên. Nếu trừ được nhân 

này, người thế gian đều có thể giác ngộ, tiêu trừ sự ngăn cách chủng tộc, 

tiêu trừ cái nhìn lầm lạc của các tôn giáo tín ngưỡng, đều có thể làm theo 

Phật, Bồ Tát, giống như Thượng Ðế yêu thương người đời, sẽ chẳng làm 

tổn thương một chúng sanh nào cả, giúp đỡ hết thảy chúng sanh chung 

sống hòa bình. Chúng sanh biết tôn trọng lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, thì 

tất cả những tai hại do con người gây ra, tai hại thiên nhiên đều có thể 

miễn trừ. 

-Thứ bảy  “Hư hao tịch trừ” , dùng hư hao để nói về cơn bão kinh  

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 333

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tế hiện nay vô cùng thích hợp, ngày nay gọi là nguy cơ kinh tế, tai nạn 

này cũng có thể tiêu trừ. Nửa thế kỷ trở lại đây có rất nhiều lời tiên đoán 

Đông và Tây phương, phần nhiều đều là những lời tiên đoán cổ xưa, ba 

ngàn năm trước, mấy trăm năm trước đều xuất hiện, đều được lưu hành 

khắp nơi. Những lời tiên đoán này có một điểm giống nhau là dự đoán 

cuối thế kỷ này sẽ có tai nạn to lớn xảy ra. Quy nạp những tai nạn này 

đại khái có ba loại: Thứ nhất là chiến tranh nguyên tử do con người tạo, 

thế chiến thứ ba, đây là chiến tranh có tiềm năng tiêu diệt [cả thế giới]; 

thứ hai là kinh  tế hoàn  toàn khủng hoảng,  hư  hao; thứ  ba là  tai  hại tự 

nhiên, trên thế giới sẽ xảy ra địa hình biến đổi (vỏ trái đất biến dạng), 

vấn  đề  này  rất  nghiêm  trọng.  Ðịa  cầu  xoay  vần  trong  không  gian,  độ 

nghiên của địa cầu cũng sẽ thay đổi, sẽ làm cho khí hậu cả thế giới hoàn 

toàn thay đổi, bất bình thường, có thể là Nam Bắc Cực biến thành Xích 

Ðạo, những vùng đất Xích Ðạo hiện nay biến thành Nam Bắc Cực. Sự 

thay đổi này ảnh hưởng toàn thể sinh vật trên địa cầu, sinh vật sẽ bị hủy 

diệt, sau đó [những sinh vật sống sót mới] từ từ thích nghi với khí hậu và 

sinh trưởng trở lại, chẳng biết sẽ phải trải qua bao nhiêu vạn năm mới 

hình  thành  giống  như  thế  giới  hiện  nay,  tai  nạn  này  vô  cùng  đáng  sợ! 

Hiện nay mọi người đều gán vào tai nạn thiên nhiên, chẳng phải sức con 

người có thể kháng cự. 



Người nói những lời này chẳng hiểu rõ triệt để chân tướng sự thật, 

trong  kinh  điển  đức  Phật  nói  với  chúng  ta,  người  Trung  Quốc  cổ  xưa 

cũng có một câu nói  “Con người nhất định có thể thắng Thiên” . Thiên

là gì? Thiên chính là tự nhiên. Lòng người chẳng an định thì chẳng có 

cách gì khác, lòng người phải an định thì tai hại tự nhiên sẽ có thể miễn 

trừ, cách nói này rất có đạo lý. Ngày nay chúng ta phải dốc hết tâm lực 

để  phổ  biến  Phật  pháp,  tại  sao?  Hy  vọng  có  thể  cứu  vãn  tai  nạn.  Dù 

chúng ta không có năng lực có thể tiêu trừ tai nạn, hy vọng là tai nạn này 

có thể giảm bớt, dời về sau, hy vọng sức tàn phá của tai nạn sẽ giảm bớt. 

Còn giảm đến mức độ nào, dời đến khi nào thì phải dựa trên công hạnh 

của chúng ta. Do đó chúng ta phải tận tâm tận lực mà làm, nhất định phải 

dứt ác tu thiện, phải xả mình vì người, chúng ta và cả xã hội đại chúng là 

một thể, đây là việc chúng ta nên khẳng định trước tiên. Hết thảy chúng 

sanh có quan hệ gì với chúng ta? Hoàn cảnh tự nhiên có quan hệ gì với 

chúng ta? Phải hiểu thật rõ ràng, thật rành rẽ. Sau đó chúng ta phải phát 

tâm,  tự  hỏi  mình làm  sao  báo đáp  ơn  chúng  sanh?  Mỗi ngày  chúng ta 

đều niệm kệ hồi hướng  “Trên đền bốn ơn nặng, dưới độ khắp ba đường 

 khổ” , làm thế nào thực hiện? Phải biết báo ân của chúng sanh, báo đáp  

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 334

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ân đức của hoàn cảnh tự nhiên, báo đáp ân đức của thiên địa quỷ thần thì  

mới tiêu trừ được hết thảy tai nạn, những vấn đề này vô cùng hiện thực. 



-Thứ  tám     “Đỗ  tuyệt  ác  mộng” ,  cho  dù  mình  có  nằm  mơ  cũng 

tuyệt đối sẽ chẳng bị ác mộng, không ác mộng thì sẽ ngủ ngon, ngủ vô 

cùng yên ổn. Người có tâm tư tà ác, tà nghĩa là tà tri tà kiến, tư tưởng 

kiến giải của họ sai lầm, sai ở chỗ nào? Tự tư, tự lợi, niệm niệm đều gây 

tổn hại cho người, lợi cho mình thì đó là tư tưởng tà vạy. Ác là thập ác, 

thân tạo “sát, trộm, dâm”, khẩu tạo “nói dối, nói lưỡi hai chiều, nói lời ác 

độc, nói thêu dệt”, ý có “tham, sân, si”, đó là thập ác. Nếu là người tà ác 

thì sẽ thường bị ác mộng. Nói cách khác ngủ cũng không yên ổn, ngày 

tháng như vậy sẽ vô cùng đau khổ. Nếu chúng ta có thể đoạn dứt tà ác, 

vun bồi tâm chân thành, bất luận là đối người, đối sự, đối vật đều là một 

lòng chân thành, chẳng dối mình, chẳng dối người, hoàn toàn thanh tịnh. 

Thanh  tịnh  là  tuyệt  chẳng  ô  nhiễm,  chẳng  bị  hoàn  cảnh  bên  ngoài  ô 

nhiễm,  và  cũng  không  bị  phiền não trong  tâm  mình  làm  ô  nhiễm,  tâm 

của bạn được thanh tịnh. Tu tâm bình đẳng, chánh giác, từ bi. Từ bi là 

thương yêu hết thảy chúng sanh một cách bình đẳng, chẳng có điều kiện, 

trong đời này chúng ta thực sự sống trong lòng thương yêu rộng lớn, có 

thể xả mình vì người. Chỉ cần làm cho hết thảy chúng sanh được phước 

lợi,  cho  dù  phải  hy  sinh  tánh  mạng  của  mình  thì  cũng  chẳng  tiếc,  đây 

thực sự là đại từ đại bi. Thân tâm yên ổn thì làm sao có ác mộng được? 

Người học Phật nếu còn ác mộng thì tự mình phải cảnh giác, vì nguyên 

nhân gì?  Công  phu  chẳng đắc lực,  bất  luận  bạn tu học  pháp  môn nào, 

dấu hiệu đầu tiên của công phu đắc lực là sẽ không có ác mộng, nếu còn 

ác mộng thì công phu chưa được đắc lực. 



-Thứ chín  “Ra vào có thần hộ vệ” , thần là thiện thần hộ pháp, ra 

là nói đi chơi, đi du lịch, hiện nay cơ hội du lịch rất nhiều, vào là trở về. 

Bất luận đi đâu chơi, hay cũng có khi đi học thêm, đi học hay đi du lịch 

cũng vậy, bất cứ nơi nào bạn cũng được chư Phật hộ niệm, long thiên 

thiện thần bảo hộ, sẽ chẳng gặp tai nạn, bạn sẽ không bao giờ gặp [tai 

nạn]. Bạn có những thiện thần này bảo hộ, người cùng đi với bạn cũng 

được  nhờ,  họ  cũng  sẽ  được  bình  yên,  cũng  được  những  thiện  thần  hộ 

pháp bảo vệ. Tu hành chân thật rất quan trọng! Phật pháp đích thật đem 

lại cho chúng ta lợi ích chân thật, lợi ích hiện thực chứ chẳng phải nói 

suông,chẳng phải mê tín, trong đó hàm chứa đạo lý rất sâu. 

Sau cùng  “gặp nhiều nhân duyên thánh thiện” , “nhân thánh” tức 

là  nói  về  duyên  phận,  bạn  sẽ  thường  gặp  duyên  phận  tốt  lành.  Nhân 

duyên này là gì? Là nhân duyên thành Phật, thành Bồ Tát, đó chính là 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 335

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nhân  thánh.  Thường  gặp  nhân  duyên  khai  ngộ,  gia  tăng  đạo  nghiệp, 

giống như đại sư Thiện Ðạo đã dạy, đồng tu học Phật thành tựu được cao 

hay thấp đều do gặp duyên chẳng đồng, nếu gặp duyên thù thắng, thì bạn 

sẽ thành tựu tốt đẹp. Trước triều nhà Tùy, khi giáo pháp Tịnh Ðộ được 

truyền vào Trung Quốc, các đại đức đời xưa đều cho rằng người vãng 

sanh Thượng Phẩm Thượng Sanh đến Tây Phương Cực Lạc thế giới đều 

phải  là  Bồ  Tát,  chỉ  có  Bồ  Tát  mới  vãng  sanh  Thượng  Phẩm  Thượng 

Sanh, phàm phu làm không nổi, phàm phu phần nhiều đều là Hạ Phẩm 

vãng sanh, người xưa có cách nói như vậy. Đại sư Thiện Ðạo đã thay đổi 

cách nói này, truyện ký Trung Quốc có ghi rằng đại sư Thiện Ðạo là A 

Di  Ðà  Phật  thị  hiện,  nếu  thực  sự như vậy  thì  sự  đính chánh này  là  do 

đích thân A Di Ðà Phật nói ra. Thiện Ðạo là tổ thứ hai của tông Tịnh Ðộ, 

chúng ta phải tin sâu chẳng nghi, [tất cả đều do] gặp duyên chẳng đồng. 



Ngày nay Cư Sĩ Lâm và Tịnh Tông Học Hội dự trù xây làng Di 

Ðà, duyên này là nhân duyên thù thắng hạng nhất, thực sự là hy hữu, khó 

gặp. Chẳng phải chỉ là trăm ngàn vạn kiếp [mà là vô lượng kiếp] khó gặp 

gỡ,  chúng  ta  vô  cùng  may  mắn  gặp  được,  gặp  được  nhân  duyên  thù 

thắng này, đây đích thật là nhân thánh. Có thể tu một ngày trong đó đều 

là phước báo của bạn đã tích lũy nhiều đời nhiều kiếp, nếu chẳng phải 

thiện căn đời trước thì bạn muốn niệm Phật một tiếng đồng hồ trong đạo 

tràng  này  cũng  không  được,  cho  dù  họ  niệm  trong  thời  gian  rất  ngắn, 

niệm một cây hương, hai cây hương, có người nói với tôi cảm nhận của 

họ đích thật khác thường. Cả đời họ đã gặp rất nhiều đạo tràng, tham dự 

rất  nhiều  pháp  hội  cùng  tu,  đều  chẳng  thù  thắng  bằng  chỗ  này,  chẳng 

cảm nhận tốt như nơi này. Rất nhiều người nói từ trường ở đây rất tốt, 

thực  sự  bước  vào  Niệm  Phật  Ðường  đều  chẳng  muốn  đi  ra,  điều  này 

chứng tỏ đạo tràng này có sức nhiếp thọ rất mạnh. Sức mạnh đó của ai? 

Tuyệt đối chẳng phải chính chúng ta có sức mạnh này. Là do Tam Bảo 

gia trì, thật là được chư Phật hộ niệm, thiện thần ủng hộ, cho nên mới có 

khí  phận  thù  thắng,  làm  cho  mọi  người  có  được  thọ  dụng  tốt đẹp  như 

vậy. 

 “Gặp  nhiều  nhân  thánh” ,  duyên  phận  của  bạn  tốt,  thường  gặp 

chánh  pháp,  gặp  thiện  tri  thức,  gặp  bạn  đạo  tốt,  đây  là  duyên  phận. 

Duyên  cũng  nhờ  chính  mình  tu  hành  chân  thật  mới  có  cảm  ứng.  Như 

chúng ta thấy trong kinh Hoa Nghiêm có câu  “tịnh tâm gặp duyên”  thì

bạn mới thực sự được lợi ích, dùng tâm thanh tịnh, tâm chân thành, tâm 

từ bi khi gặp duyên mới có thể có thọ dụng. Nếu tâm không chân thành, 

không thanh tịnh, không từ bi, gặp duyên này cũng như không gặp, cũng 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 336

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

bỏ lỡ. Quan hệ của kinh Ðịa Tạng đối với sự tu học, làm người, đối với 

đời sống của chúng ta quá lớn. Giáo nghĩa của trọn bộ kinh này quy nạp 

thành  hai chữ hiếu kính, hiếu kính cha mẹ, tôn kính sư trưởng. Do đó cổ 

đức có nói bộ kinh này là Hiếu Kinh trong Phật giáo, cách nói này rất 

đúng. 



Hiếu kính chẳng xa lạ gì đối với chúng ta, trên thật tế phải giảng 

hai chữ Hiếu Kính này như thế nào thì e rằng rất ít người có thể giảng 

được,  thật  là  rất  ít.  Nếu  nói  sâu  vào  thì  người  biết  được  càng  ít.  Hàm 

nghĩa của hai chữ Hiếu Kính sâu rộng vô tận, thực hiện được hai chữ này 

một cách rốt ráo thì thành Phật rồi, Bồ Tát còn chưa viên mãn, khi thành 

Phật mới viên mãn. Do đó chúng ta thường nói Ðẳng Giác Bồ Tát còn 

một phẩm Sanh Tướng Vô Minh chưa đoạn thì Hiếu Kính còn chưa viên 

mãn.  Do  đó  mới  biết  hai  chữ  Hiếu  Kính  là  pháp  môn  đại  tổng  trì  của 

Phật pháp, pháp môn tổng trì nghĩa là tổng cương lĩnh, nguyên tắc chính 

của sự giáo học, Phật giáo dạy người cái gì? Dạy Hiếu, dạy Kính. Phải 

mở  rộng  Hiếu  Kính,  mở  rộng  hiếu  thuận  cha  mẹ  thành  hiếu  thuận  hết 

thảy  chúng  sanh,  phụng  sự  sư  trưởng  thành  phụng  sự  hết  thảy  chúng 

sanh, đó chính là tâm Bồ Tát, tâm Phật. 



Từ đó bạn mới thường gặp được Phật, Bồ Tát,  “gặp được nhiều 

 nhân thánh”   là  thường  gặp  được  Phật,  Bồ  Tát,  thường  có  người  dạy 

chánh pháp cho bạn. Người thế gian chúng ta nói bạn là người may mắn, 

người khác muốn gặp cũng không gặp được, còn bạn thì may mắn gặp 

được. Tự  mình phải có đủ lòng kiền thành, háo học, luôn  mong muốn 

đem lại lợi ích cho chúng sanh thì bạn sẽ gặp. Nói thật ra chư Phật, Bồ 

Tát, thiện tri thức, chỗ nào mà không có? Lúc nào mà không có? Mọi 

lúc, mọi nơi đều có rất nhiều. Chỉ vì mình có mắt mà nhìn không ra, đã 

gặp rồi nhưng cũng như không gặp, thật là đáng tiếc. Vì chúng ta không 

đủ điều kiện, đã gặp mà luống qua. Hy vọng mọi người lưu ý điểm này, 

thiện tri thức chân chánh niệm niệm đều có nguyện vọng truyền pháp, 

tiếc là tìm không ra người, chỉ cần tìm được người phát tâm muốn học 

hỏi liền hết lòng giáo huấn, vả lại đều là làm việc thiện nguyện. Trong 

giảng đường của chúng ta, mọi người đều thấy, [mấy tấm hình này] là ba 

vị thầy của tôi, [các thầy] đều dạy tôi miễn phí, tôi chẳng có khả năng trả 

học phí, tôi không có khả năng cúng dường, lúc đó đời sống của tôi vô 

cùng cực khổ, tôi không thể cúng dường cho thầy, [trái lại] thầy lại còn 

cúng dường cho tôi, còn chăm sóc đời sống cho tôi, cả đời này tôi không 

lúc nào quên. Tuy các thầy đều chẳng còn nữa, Hàn Quán Trưởng hộ trì 

tuy không còn nữa, nơi chúng tôi tu học trong giảng đường chúng tôi thờ 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 40

 337

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hình  của  họ,  vậy  thì  cũng  giống  như  quý  thầy  hiện  diện  ở  đây  vậy, 

[chúng tôi] không quên ân đức [của quý thầy] nên mới có thể gặp được 

nhân thánh. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 41 (Số 14-12-41) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang ba mươi chín, chúng ta  

hãy xem đoạn kinh thứ nhất: 

 Thế Tôn! Vị lai thế trung cập hiện tại chúng sanh, nhược năng 

 ư sở trụ xứ phương diện, tác như thị cúng dường, đắc như thị lợi ích. 

世尊。未來世中及現在眾生。若能於所住處方面。作

如是供養。得如是利益。

 (Bạch  đức  Thế  Tôn!  Chúng  sanh  trong  đời  vị  lai  cùng  hiện  tại, 

 nếu có thể ở nơi mình trú ngụ mà làm những sự cúng dường như thế, thì 

 sẽ được sự lợi ích như vậy.) 

Hôm qua giảng đến đoạn này. Ðây là nói người noi theo lời dạy 

trong kinh để tu cúng dường có thể được chư Phật, thiện thần gia trì, đạt 

được mười điều lợi ích như đã nói phía trước. Chín điều lợi ích đầu tiên 

đều  là  lợi  ích  thế  gian,  điều  sau  cùng  đa  ngộ  thánh  nhân63  (gặp  nhiều 

nhân duyên thánh), đây là điều lợi ích xuất thế gian, vả lại điều này là lợi 

ích vô cùng thù thắng; tức là nói phương pháp tu hành siêu việt thế gian, 

như việc  “nghe pháp khai ngộ, tu hành bố thí”  thường nói trong kinh, là 

việc tu phước trong Tam Bảo. Trong kinh đức Phật dạy  “đa ngộ thánh 

 nhân”  tức là có nhiều cơ hội gặp thiện tri thức, sẽ thường gặp hóa thân 

của những vị thánh nhân, Phật, Bồ Tát, La Hán, họ có thể giúp chúng ta 

xa lìa ác pháp, tăng trưởng thiện pháp, có thể giúp chúng ta khôi phục 

Giới, Ðịnh, Huệ, Giải Thoát, Giải Thoát Tri Kiến, đây là Ngũ Phần Pháp 

Thân nói trong kinh; đây là nhân duyên thánh thiện, nếu chúng ta thường 

gặp được thì đó là chuyện tốt, chuyện may mắn vô cùng trong thế gian, 

xuất thế gian. Ðức Phật dạy chúng ta nên thường cúng dường, trong đó 

quan trọng nhất là Y Giáo Tu Hành Cúng Dường, cúng dường Ðịa Tạng 

Bồ Tát thì được oai thần của Ðịa Tạng Bồ Tát gia trì, mới có được sự 

gặp gỡ thù thắng này,  “cúng dường như vậy, được lợi ích như vậy” . 

63 Nguyên văn 多遇聖因

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 338

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Xem tiếp đoạn thứ nhì là lợi ích của sự đọc kinh, cúng dường. Xin 

xem kinh văn: 

 Phục  bạch  Phật  ngôn:  Thế  Tôn!  Vị  lai  thế  trung,  nhược  hữu 

 thiện nam tử thiện nữ nhân. 

復白佛言。世尊。未來世中。若有善男子善女人。

 (Lại bạch cùng Ðức Phật rằng: Bạch Ðức Thế Tôn! Trong đời vị  

 lai, như có người thiện nam kẻ thiện nữ nào.) 



Ðây là người có thể tu, đặc biệt phải chú ý đến chữ  “thiện”  trong

câu kinh này, đây là chữ quan trọng, then chốt trong câu này. 

 Ư sở trụ xứ, hữu thử kinh điển cập Bồ Tát tượng. 

於所住處。有此經典及菩薩像。

 (Ở nơi mình cư ngụ mà có kinh điển này cùng hình tượng của Bồ 

 Tát.)

 “Hữu thử kinh điển”  là chỉ kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện. 

Trong nhà của bạn có bộ kinh này, và cúng dường hình tượng của Ðịa 

Tạng Bồ Tát, đây là nhân duyên được phước. 

 Thị nhân cánh năng chuyển độc kinh điển, cúng dường Bồ Tát, 

 ngã thường nhật dạ dĩ bổn thần lực vệ hộ thị nhân, nãi chí thủy hỏa 

 đạo tặc, đại hoạnh tiểu hoạnh, nhất thiết ác sự tất giai tiêu diệt. 

是人更能轉讀經典。供養菩薩。我常日夜以本神力衛

護是人。乃至水火盜賊。大橫小橫。一切惡事悉皆銷滅。

 (Người đó lại có thể đọc tụng kinh điển này và cúng dường hình 

 tượng của Bồ Tát, thì con thường ngày đêm dùng thần lực của mình hộ 

 vệ người đó, cho đến tất cả ác sự, các nạn nước, lửa, trộm cướp, và các 

 tai họa bất trắc lớn nhỏ thảy đều tiêu sạch.) 



Ðây là lời Kiên Lao địa thần báo cáo với đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni,  Ngài  phát  tâm  hộ  pháp.  Dùng  cách  nói  hiện  nay  của  chúng  ta  thì 

Kiên Lao địa thần là vị địa thần lớn nhất, địa vị còn cao hơn vua Diêm 

La, vua Diêm La là vua một nước, còn Kiên Lao địa thần là vua của toàn 

thế giới, vua Diêm La cũng phải nghe lời Ngài, Ngài là địa thần ở Diêm 

Phù Ðề. Giống như ngày nay chúng ta gọi là vị lãnh đạo toàn thế giới, 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 339

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phước báo và quyền lực của ông rất lớn, oai thế hơn người. Ðoạn cuối 

cùng  trong  kinh  văn  là  đoạn  then  chốt:   “Người  ấy  có  thể  chuyển  đọc 

 kinh  điển,  cúng  dường  Bồ  Tát” ,  những  chữ  này  rất  quan  trọng,  Ngài 

chẳng  nói   “người  ấy  có  thể  đọc  kinh  điển” , mà là  “chuyển  đọc  kinh 

 điển” ,  chữ  chuyển này  nghĩa  là  gì? Mỗi ngày  bạn đọc  tụng kinh điển, 

mỗi ngày đọc một trăm lần cũng không dùng được gì, Kiên Lao địa thần 

sẽ che chở bạn hay không? Nếu bạn  “chuyển đọc”  kinh điển thì sẽ tương 

ứng với nguyện của Ngài, các bạn suy nghĩ coi chữ chuyển này nghĩa là 

gì? Cổ đức thường nói  “tùy văn nhập quán”  thì đó là chuyển, đọc đến 

lời dạy trong kinh thì tâm niệm sẽ chuyển, do đó chuyển là y giáo phụng 

hành,  mỗi  ngày  bạn  đều  đọc,  mỗi  ngày  tưởng,  mỗi  ngày  làm  theo. 

Chuyển là chuyển đổi tâm niệm của chúng ta trở lại, chuyển đổi hành vi 

của chúng ta, noi theo lời dạy lư luận trong kinh điển, do đó chuyển đọc 

kinh  điển  chính  là  noi  theo  lời  dạy  tu  hành  cúng  dường,  đó  gọi  là 

chuyển. Dùng công đức ấy để cúng dường Bồ Tát, cho nên cúng dường 

Bồ Tát chẳng ở trên hình thức, mỗi ngày thắp hương, cúng nước, cúng 

trái  cây,  [các  Ngài]  chẳng  coi  trọng  những  thứ  này  mà  muốn  bạn  sốt 

sắng tu hành, dùng tâm kiền thành tu hành để cúng dường, điểm này mới 

quan trọng.  Bạn có tâm chân thành, trên hình thức thì bạn đương nhiên 

làm  được.  Nếu  chẳng  có  tâm  chân  thành,  chỉ  làm  trên  hình  thức  thì 

chẳng dùng được, quan trọng nhất là bạn có thành ý. Quan trọng ở chữ 

chuyển,  chuyển  nghĩa  là  chuyển  phàm  thành  thánh,  chuyển  phiền  não 

thành Bồ Ðề, chuyển mê thành ngộ, chuyển nhiễm thành tịnh đều ở chữ 

chuyển này, chữ này là chữ quan trọng. 



Nếu có thể noi theo lời dạy  mà chuyển đổi trở lại,  “ngã thường 

 nhật dạ” , “ngã” là Kiên Lao địa thần tự xưng, Ngài sẽ suốt ngày đêm 

 “dùng thần lực bảo vệ, hộ trợ người ấy” , Ngài sẽ bảo hộ họ. Cho nên 

 “hết thảy các nạn nước, lửa, trộm cắp, nạn lớn, nạn nhỏ, hết thảy các 

 việc ác đều bị tiêu diệt” , những việc ác này là do ác nghiệp của bạn tạo 

từ đời trước, đời này chiêu cảm, bạn vốn sẽ bị, nhưng vì bạn có thể y 

giáo phụng hành, cúng dường Ðịa Tạng Bồ Tát, nên Kiên Lao địa thần 

sẽ bảo hộ bạn, tuy trong số mạng bạn sẽ gặp nạn, nhưng bạn đều có thể 

tránh khỏi. Ðoạn này trong chú giải có vài câu quan trọng, chúng ta hãy 

đọc xem, bắt đầu từ chính giữa hàng đầu,  “Do đó thấy tâm hộ pháp của 

 địa  thần” ,  trong  đoạn  này  chúng  ta  thấy   “giống  như  lời  phát  nguyện 

 trong  hội  Kim  Quang  Minh” ,  ý  nghĩa  này  giống  nhau.  “Ngài  nói  ở 

 những nơi kinh điển này được phổ biến lưu thông, tôi đều ở đó thường 

 bảo vệ kinh điển” . Ðây là lời phát nguyện hộ kinh trong hội Kim Quang 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 340

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Minh,  lời  này  được  ấn  chứng  nơi  đây;  Kiên  Lao  địa  thần  đích  thật  đã 

phát  nguyện  này,  vả  lại  chẳng  phải  chỉ  phát  nguyện  một  lần.  Ba  hàng 

trong đoạn cuối của chú giải, bắt đầu từ giữa hàng thứ ba đếm ngược từ 

dưới lên, chúng ta đọc xem  “Trên thế gian có người không tin, nói đó là 

 lời khuyến dụ” , đây là nói người đời không tin, họ cho rằng đó là lời đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni dùng để khuyên người ta làm việc thiện, lời này 

chẳng phải thật; những người có cách nhìn và nghĩ như vậy rất nhiều, họ 

cứ cho rằng đức Phật nói những sự việc nhân quả báo ứng này, làm gì có 

chuyện  như  vậy!  Không  phải  đây  là  lời  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

khuyên người ta làm thiện hay sao, đây là lời nói phương tiện mà thôi. 

Kế đó [trong chú giải] nói họ không hề nghe câu:  “Nhà tích thiện ắt sự 

 vui sướng có thừa, nhà không tích thiện ắt tai ương có thừa” , câu này

chẳng phải là lời của Phật, mà là lời người Trung Quốc đời xưa nói, lời 

này xuất phát từ kinh Dịch. 



Sau đó lại chẳng nghe câu:  “Phát ra lời nói lành, ngoài ngàn dặm 

 cũng  hưởng  ứng,  phát  ra  lời  chẳng  lành,  ngoài  ngàn  dặm  cũng  tránh 

 xa” , bạn chưa nghe câu này sao? Hai câu này cũng là lời của cổ đức, đó 

là sự thật hay chăng? Ðúng là sự thật. Nếu chúng ta phát ra lời nói lành, 

đặc biệt là thời đại ngày nay, bạn phát ra lời lành từ tâm chân thành, vì 

lợi ích của xã hội, lợi ích của chúng sanh, chẳng vì mình, một khi lời này 

phát ra, hiện nay dụng cụ thông tin phát triển hơn đời xưa, đặc biệt là 

những  máy  thâu  hình,  thâu  âm,  sau  khi  được  truyền  ra  ngoài  người  ta 

nghe xong sanh lòng hoan hỷ thì họ sẽ hưởng ứng làm theo. Người nghe 

sanh tâm vui mừng, không những tự mình vui mừng, họ sẽ tự động giới 

thiệu cho bạn bè, một truyền ra mười, mười truyền ra trăm, đích thật là 

ngoài ngàn dặm cũng hưởng ứng. Hiện nay ở đây chúng ta tuyên dương 

lời  tốt  lành,  giáo  huấn  tốt  lành  của  Thế  Tôn,  giới  thiệu  cho  quảng  đại 

quần chúng trên toàn thế giới, sự hưởng ứng có được sẽ làm cho chúng 

ta vui mừng, trong thời gian ngắn sẽ được vạn ức người trên thế giới vui 

mừng, hân hoan tiếp nhận. 



Chúng  ta  chẳng  làm  công  tác  tuyên  truyền  gì  đặc  biệt,  chúng  ta 

cũng  không  có  tổ  chức,  cũng  không  ra  tiền,  chẳng  dùng  tiền  bạc  hay 

phương pháp gì khác để đẩy mạnh hoạt động. Chỉ nói ra những lời thiện, 

hạnh  thiện  trong  Phật  pháp,  dùng  tâm  chân  thành  nói  cho  mọi  người 

nghe mà thôi. Ðồng thời chúng ta cũng có thể thấy  “Thốt ra lời chẳng 

 lành, ngoài ngàn dặm cũng tránh xa” , có một số tà giáo cũng lợi dụng 

phương tiện truyền thông đại chúng, nghe nói cũng đã hưng thịnh một 

thời, giống như ngạn ngữ có nói  “Hàng không sợ lầm giá, chỉ sợ hàng 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 341

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 so hàng” , thính chúng so sánh lời tà sư nói và lời chư Phật, Bồ Tát nói 

liền biết lựa chọn, cho nên sự truyền bá Phật pháp hiện nay ngày càng 

hưng thịnh, sự truyền bá của tà giáo ngày càng gian nan, nguyên do là 

như vậy. Thế mới biết người xưa nói câu này không sai tí nào. 

 “Ngôn hạnh là mấu chốt của người quân tử, động thiên địa, cảm 

 quỷ  thần,  có  thể  bất  kính,  không  cẩn  thận  sao?” ,  câu  cuối  cùng  này 

khích lệ chúng ta. Cổ đức có câu  “Thế gian hảo ngữ Phật thuyết tận” , 

nghĩa là lời nói tốt lành trong thế gian đức Phật đã nói hết trơn rồi, chúng 

ta làm thế nào cũng không vượt hơn phạm vi [mà đức Phật đã nói]. Thật 

ra những gì đức Phật đã nói đều là trong tự tánh chúng ta tuôn trào ra, 

đều  là  khởi  dụng  của  tánh  đức,  trong  kinh  điển  Ðại  Thừa  thường  nói 

“Thập phương tam thế Phật, cùng chung một pháp thân” , từ pháp thân 

lưu xuất. Pháp thân của chúng ta cùng pháp thân của chư Phật Như Lai 

là một chẳng hai; nói cách khác những gì đức Phật nói đều từ tánh đức 

tuôn trào ra, đúng như câu nói  “ngoài tâm không pháp, ngoài pháp vô

 tâm” . Lời Phật nói là điều thiện lành trong tánh đức chúng ta, chúng ta 

phải hiểu rõ, cho nên nó có thể cảm động hết thảy chúng sanh, không 

những  có  thể  cảm  động  con  người  mà  còn  có  thể  cảm  động  hết  thảy 

chúng sanh trong chín pháp giới. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Phật cáo Kiên Lao địa thần: “Nhữ đại thần lực chư thần thiểu 

 cập”. 

佛告堅牢地神。汝大神力諸神少及。

 (Ðức Phật bảo Kiên Lao địa thần rằng: “Thần lực rộng lớn của 

 ông, các thần khác ít ai bằng”.) 



Ðây là lời đức Phật tán thán địa thần.  “Chư thần thiểu cập” , chư 

thần là chỉ các địa thần, Kiên Lao là địa thần lớn trên địa cầu, các châu 

khác cũng có địa thần, mỗi quốc gia cũng có địa thần. Giống như người 

Trung Quốc thường nói về thần núi, thần đất, thành hoàng đều là các địa 

thần nhỏ. Thành Hoàng là địa thần của một huyện, Thổ Ðịa là địa thần 

của một hương trấn, do đó địa thần có chia cấp lớn nhỏ khác nhau, Kiên 

Lao địa thần là vị lớn nhất, những địa thần khác đương nhiên chẳng bằng 

Ngài. Trong phần chú thích có ghi  “Thiện Tài tham học nơi An Trụ địa 

 thần” ,  Thiện  Tài  đồng  tử  cũng  có  tham  phỏng  địa  thần  này.  “Lúc  đó 

 trăm vạn địa thần đều phóng quang minh” , địa thần nhiều như vậy, Kiên 

Lao địa thần là vị lớn nhất trong số địa thần này. Sau đó nói: 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 342

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Hà dĩ cố, Diêm Phù thổ địa tất mông nhữ hộ. 

何以故。閻浮土地悉蒙汝護。

 (Vì cớ sao? Vì đất đai trong cõi Diêm Phù đều nhờ ông hộ trợ.) 



[Kiên Lao địa thần] là tổng địa thần ở Diêm Phù Ðề. 

 Nãi chí thảo mộc sa thạch, đạo ma trúc vi, cốc mễ bảo bối, tùng  

 địa nhi hữu, giai nhân nhữ lực. 

乃至草木沙石。稻麻竹葦。穀米寶貝。從地而有。皆

因汝力。

 (Cho đến cỏ, cây, cát, đá, lúa, mè, tre, lau, gạo thóc, của báu, từ 

 đất mà có, đều nhờ nơi sức của ông cả.) 



Những  sanh  vật  trên  mặt  đất  này,  vô  lượng  khoáng  vật  ẩn  chứa 

dưới lòng đất,  “bảo bối”  là khoáng vật, đều chẳng tách lìa khỏi đại địa, 

những vật này đều do Kiên Lao địa thần coi quản, Ngài có sức mạnh to 

lớn  để  hộ  trì.  Tuy  Ngài  có  thể  hộ  trì,  nhưng  thân  nhân  duyên  vẫn  là 

nghiệp lực của chúng sanh, Kiên Lao địa thần chỉ là tăng thượng duyên 

mà thôi. Giống như lời giáo huấn của chư Phật Như Lai, tạo tăng thượng 

duyên cho chúng ta, “thân nhân duyên, sở duyên duyên, vô gián duyên” 

64  nhất  định  là  do  chính  mình  tạo  ra,  “thân  nhân  duyên”  chính  là  tâm 

niệm thiện ác. Ngày nay khoa học gia hiểu được nguyên tố cơ bản của 

hiện tượng vật chất, nguyên tố được phân tích ra thành phân tử, nguyên 

tử, lạp tử, [đơn vị vật chất] được chia ra đến cuối cùng đều giống nhau. 

64  a.  Thân  nhân  duyên:  Tức  là  hạt  giống  nghiệp  thức  trong  tâm,  là  chánh  nhân  để 

thành tựu tâm pháp. 

b.  Vô  gián  duyên  (còn  gọi  là  Đẳng  Vô  Gián  Duyên):  Tức  là  tâm  phan  duyên  của 

chúng sanh, ý niệm sau tiếp theo ý niệm trước liên tục không dứt, cho nên gọi là vô 

gián duyên. 

c. Sở duyên duyên: Những sự vật mà tâm niệm của chúng sanh phan duyên. Kinh 

nói:  “Tâm  vốn  chẳng  sanh,  do  cảnh  mà  có”,  do  đó  hết  thảy  ngoại  cảnh  đều  là  sở 

duyên duyên. 

d. Tăng thượng duyên: Ngoài ba thứ duyên kể trên, những sức mạnh tăng thêm bên 

ngoài đều gọi là tăng thượng duyên. Bốn pháp duyên sanh này, thí dụ như người hút 

thuốc, ý muốn hút thuốc do hạt giống tập khí trong tâm khởi lên là thân nhân duyên; 

lòng ham muốn hút thuốc cứ khởi lên không dứt tức là vô gián duyên; khi gặp được 

gói  thuốc  lá  thì  đó  là  sở  duyên  duyên;  khi  cơn  ghiền  thuốc  khởi  lên  tức  là  tăng 

thượng duyên; bốn duyên này thành thục nên tạo thành thói hút thuốc. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 343

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Hết  thảy  hiện  tượng  vật  chất  trên  thế  gian  này  đều  được  làm  thành  từ 

cùng một vật, giống như đức Thế Tôn trong kinh Kim Cang gọi là  “nhất 

 hiệp tướng” . Ý nghĩa của danh từ nhất hiệp tướng này rất sâu, hiệp là tổ 

hợp, là một [đơn vị] vật chất hợp lại thành nguyên tử, nguyên tử hợp lại 

thành phân tử, phân tử hợp lại thành các nguyên tố khác nhau, cứ như 

vậy dần dần phát triển thành thế giới, vô lượng vô biên hình thể màu sắc 

của các cảnh giới, cảnh tượng, vật chất, đó là nhất hiệp tướng. Nhiều lạp 

tử tạo thành nguyên tử, nguyên tử tạo thành phân tử, phân tử tạo thành 

nguyên tố, sức mạnh gì chủ trì sự việc này? Hiện nay khoa học gia quan 

sát [nghiên cứu] thì đó là hóa học. Hóa là biến hóa, họ cho rằng đây là 

hiện tượng vật lý, hóa học, đây là dựa trên sự quán sát bên ngoài. Ai chủ 

trì hiện tượng vật lý, hóa học này? Tâm con người chủ trì, đức Phật dạy 

 “hết  thảy  đều từ tâm  tưởng sanh” .  Nếu tâm  mỗi  người đều  thiện, đều 

tịnh, đều từ bi, đều chân thành thì nó sẽ tụ hợp thành trân bảo, người thế 

gian chúng ta gọi là bảy thứ báu, cát đá cũng biến thành bảy thứ báu, làm 

sao biến đổi được? Là do tâm con người [chi phối làm cho nó] biến đổi. 

Nếu tâm con người chúng ta tà ác, thì cấu trúc của bảy báu sẽ biến thành 

hạt cát, thành đá sỏi. 



Do đó tại sao chư Phật, Bồ Tát xuất thế? [Vì] tâm con người trên 

thế gian này lương thiện, ngũ cốc phong phú, thất bảo tràn đầy. Lúc con 

người tạo thập ác nghiệp, tà tri tà kiến đầy dẫy thì những thất bảo này 

biến mất, ẩn dấu mất, trong kinh đức Phật thường dùng chữ  “ẩn mất”  để 

nói về việc này. Chẳng phải ẩn mất, [ẩn mất ở đây có nghĩa là] phân tán 

biến  hóa  hết,  biển  đổi  thành  hạt  cát,  đá  sỏi.  Ðúng  như  đức  Phật  trong 

kinh có nói  “hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh” , và thường nói  “cảnh tùy 

 tâm chuyển” , tâm Phật chân thành, tâm Phật chí thiện, tâm Phật đại từ bi 

cho nên cõi nước đức Phật cư trú [đều đẹp đẽ kỳ diệu], trong kinh Hoa 

Nghiêm chúng ta thấy Hoa Tạng thế giới, trong kinh vãng sanh chúng ta 

thấy đó là Cực Lạc thế giới, ngay cả cây cối, hoa cỏ đều làm bằng các 

thứ trân bảo, chẳng giống như cây cối, hoa cỏ ở thế gian chúng ta, cây 

cối ở Tây Phương Cực Lạc thế giới đều làm bằng trân bảo. Có phải do 

người ở đó cố ý tạo thành hay không? Không phải, tự nhiên biến thành 

như vậy, chúng ta phải hiểu đạo lý này, y báo và chánh báo trang nghiêm 

và  các  thứ  thọ  dụng  đều  chẳng  lìa  tự  tâm;  tâm  địa  chân  thành,  hiền 

lương, từ bi là điều vô cùng quan trọng. Chúng ta hy vọng sống cuộc đời 

hạnh phúc, hy vọng ngày tháng trôi qua tốt đẹp thì phải tu từ chỗ nào? 

Phải tu từ trong tâm của mình. 



Nghe nói gần đây người niệm Phật rất nhiều, người tụng kinh Vô  

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 344

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Lượng Thọ cũng rất nhiều, tôi nghe xong rất hoan hỷ. Đức Phật là người 

thiện lành hạng nhứt trong thế gian và xuất thế gian, khi mọi người đều 

có thể dứt ác tu thiện; nhiều người nói thế gian này có rất nhiều tai nạn, 

tâm thiện hạnh thiện, trong kinh nói  “nước lửa trộm cướp, nạn lớn nạn 

 nhỏ, hết thảy chuyện xấu ác đều bị tiêu diệt” , người hiền lành sẽ không 

bị nạn. Làm sao biết sẽ không bị nạn? Trong kinh đức Phật nói, người 

nào tin tưởng lời Phật, Bồ Tát dạy, noi theo lời dạy của Phật, Bồ Tát mà 

sửa lỗi, tu thiện, thì tự nhiên sẽ có quả báo tốt đẹp, quốc gia vùng đất này 

được chư Phật hộ niệm, thiện thần ủng hộ thì làm sao bị nạn được? 



Trong chú giải có trích dẫn một đoạn trong kinh Nghiệp Báo Sai 

Biệt, tôi đọc một lần, trang bốn mươi mốt trong chú giải, hàng thứ sáu 

đếm ngược từ dưới lên, bắt đầu từ câu cuối  “Chuẩn Nghiệp Báo Sai Biệt 

 kinh vân” , “chuẩn” tức là y cứ, dựa trên lời dạy trong kinh Nghiệp Báo 

Sai  Biệt.  Kinh  nói  như  vầy   “Phục  hữu  thập  nghiệp,  năng  lịnh  chúng 

 sanh đắc ngoại ác báo  Nhược hữu chúng sanh ư thập bất thiện nghiệp 

 đa tu tập cố, cảm chư ngoại vật tất bất cụ túc” (Lại có mười nghiệp có 

thể làm cho chúng sanh bị ác báo bên ngoài. Nếu có chúng sanh thường 

làm những thứ trong số mười nghiệp bất thiện, cảm đến [quả báo] các 

ngoại vật đều không đầy đủ). Mấy câu này nói về mười nghiệp ác. Nếu 

hết thảy chúng sanh ở vùng đó đều tạo mười nghiệp ác, mọi người đều 

biết  rõ  về  mười  nghiệp  ác  này.  Thân  tạo  sát  sanh,  trộm  cắp,  tà  dâm. 

Miệng nói lời vọng ngữ, nói lưỡi hai chiều, lưỡi hai chiều tức là kiếm 

chuyện thị phi; ác khẩu, ỷ ngữ, ỷ ngữ là lời nói bóng gió, lừa gạt chúng 

sanh.  Ý  thì  trong  tâm  tràn  đầy  tham-sân-si,  đây  là  mười  ác  nghiệp. 

Những người ở vùng đó đều làm mười nghiệp ác, thì họ sẽ chiêu cảm ác 

báo. Phần trước trong kinh có nói về thủy tai, hỏa tai, trộm cắp, chiến 

tranh, những nạn lớn nhỏ, họ thường gặp những chuyện ác này. Thiên tai 

nhân họa cứ liên tiếp xảy ra, [các tai họa này] từ đâu tới? Là do mười ác 

nghiệp chiêu cảm. Ngày nay chúng ta phát tâm học theo đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni, học theo Vô Lượng Thọ Phật, học theo Ðịa Tạng Bồ Tát, xa 

lìa  mười  nghiệp  ác, không những  chúng ta không tạo  mười  nghiệp  ác, 

mà còn tu mười nghiệp thiện. 



Xem  tiếp phần sau,  phần này  còn  là  kinh  văn,  vì phần kinh  văn 

trong đó bị lược bớt,  “nhược tu thập thiện nghiệp, dữ thượng tương vi” 

(nếu  tu  mười  nghiệp  thiện  thì  trái  nghịch  với  [mười  nghiệp  ác  nói  ở] 

phần trên), chúng ta tu thập thiện. Thập thiện là: Thân không sát sanh, 

không trộm cắp, không tà dâm, đây là thân thiện; Khẩu không nói dối, 

không nói lưỡi đôi chiều, không nói lời ác độc, không nói lời thêu dệt, 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 345

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đây  là  khẩu  thiện;  Ý  không  tham,  không  sân,  không  si,  chúng  ta  đổi 

ngược trở lại tu mười nghiệp thiện.  “Thử nhân chúng sanh ác nghiệp xí 

 thạnh, dĩ chí địa thần bất hộ, giảm tổn vạn vật” (Do vì ác nghiệp của 

chúng sanh quá mạnh, đến nổi địa thần chẳng hộ vệ, giảm tổn vạn vật), 

câu này nói về việc làm mười nghiệp ác, chúng sanh tạo mười nghiệp ác 

thì địa thần chẳng hộ trì, do đó hết thảy vạn vật đều giảm bớt, đời sống 

dân chúng sẽ bị khổ.  “Nhược đa tu đức, tăng kỳ oai lực, vạn vật gia mỹ” 

(Nếu tu đức nhiều, tăng oai lực làm cho vạn vật trở nên tốt đẹp). Nếu 

chúng ta quay lại, đoạn mười nghiệp ác, tu mười nghiệp thiện, việc này 

sẽ gia tăng oai đức của địa thần, địa thần thấy mọi người đều tu thiện thì 

Ngài  rất  vinh  dự,  rất  hiển  hách,  Ngài  sẽ  sai  thuộc  hạ  của  Ngài  hộ  trì 

chúng sanh, làm cho vạn vật trở nên tốt đẹp hơn. Những lời này do đức 

Phật nói, ai có thể tin lời Phật dạy? Chúng ta có trách nhiệm giới thiệu 

tuyên dương cho đại chúng, nhất định phải nói lý luận của việc này cho 

rõ ràng, giải thích rành rẽ thì mọi người mới khởi lòng tin. Trước hết xây 

dựng lòng tin, hiểu rõ chân tướng sự thật thì chúng ta mới thực sự chịu 

quay về, y giáo phụng hành, sẽ được lợi ích vô lượng vô biên. Xem tiếp 

kinh văn: 

 Hựu thường xưng dương Ðịa Tạng Bồ Tát lợi ích chi sự, nhữ 

 chi  công  đức  cập  dĩ  thần  thông,  bách  thiên  bội  ư  thường  phân  địa 

 thần. 

又常稱揚地藏菩薩利益之事。汝之功德及以神通。百

千倍於常分地神。

 (Ông lại luôn khen ngợi những sự lợi ích của Bồ Tát Ðịa Tạng, thì 

 công đức và thần thông của ông sẽ trăm ngàn phần trội hơn của các địa 

 thần bình thường.) 



Ðây là lời đức Thế Tôn tán thán Kiên Lao địa thần. Ngài có thể 

giữa đại chúng trong pháp hội, xưng dương những sự lợi ích chúng sanh 

của  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát,  đây  là  điều  chúng  ta  đọc  được  trong  kinh  này, 

công đức của sự lễ kính, xưng dương, tán thán, cúng dường vô lượng vô 

biên, ở đây đức Phật tán thán công đức của Ngài. Và thần thông, năng 

lực của Ngài hộ trì Phật pháp, hộ trì chúng sanh, hộ trì đại địa vạn vật, 

năng  lực  này  rất  lớn.  “Gấp  trăm  ngàn  phần  trội  hơn  các  địa  thần 

 thường” , đây là điều phần đông các vị địa thần chẳng sánh bằng. Trong 

đoạn chú giải này có vài câu chúng ta hãy đọc xem,  “Xưng dương tán 

 thán là môn thứ hai của mười nguyện Phổ Hiền” , nguyện Phổ Hiền có 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 346

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mười môn, thứ nhất là  “Lễ Kính Chư Phật” , thứ hai là  “Xưng Tán Như 

 Lai” , do đó ở đây Ngài xưng dương tán thán hạnh Phổ Hiền. Phần sau 

nói  “Một niệm xưng dương, vạn đức tự đầy đủ” , rất nhiều người không 

biết cái hay của sự xưng dương, chẳng biết lợi ích của sự xưng dương. 

Nếu hỏi lợi ích chân thật của sự giảng kinh thuyết pháp là ở chỗ nào? 

Ðại khái ngay cả người giảng kinh thuyết pháp cũng rất ít người biết, cái 

hay thực sự là tỏ lộ tánh đức của chính mình. 



Hết thảy kinh luận do đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng đều từ 

tự tánh lưu lộ ra, chúng ta đọc tụng tán dương, tuyên giảng là tán dương, 

chính là tán dương tánh đức của chính mình, mượn tánh đức do đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni tỏ lộ để dẫn dắt tánh đức của chính mình, đây là công 

đức chẳng thể nghĩ bàn, lợi ích chân thật, cái hay thực sự. Một người tu 

hành không thể minh tâm kiến tánh, nếu thường giảng kinh, giả sử tiếp 

tục qua nhiều năm chẳng gián đoạn, kẻ ấy nhất định sẽ minh tâm kiến 

tánh,  tại  sao  vậy?  Mỗi  ngày  đều  tuyên  dương  tánh  đức,  mỗi  ngày  đều 

huân tu, mỗi ngày đều huân tập, không hay không biết dần dần tánh đức 

cũng sẽ bộc lộ ra ngoài, là lý lẽ như vậy. Chỉ sợ là bạn không chịu tuyên 

giảng, sợ là bạn thường gián đoạn nửa chừng, vậy th́ không có cách chi 

khác. Nếu không gián đoạn giữa chừng, vui vẻ mà giảng, hoan hỷ giảng 

là loại thứ tư “Nhạo thuyết vô ngại biện” trong “tứ vô ngại biện tài”, chữ 

nhạo ở đây chính là hoan hỷ giảng; vui vẻ giảng cho người khác nghe, 

khuyên người dứt ác tu thiện, thấy người ta được phước, đó là công đức 

chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  việc  xưng  tán.  Sau  đó  nói   “Một  niệm  xưng 

 dương, vạn đức đều tự đầy đủ” , hai chữ tự đủ rất quan trọng. 

 “Do đó các Phật tử, khi đến pháp hội, kẻ sơ học, người tu đã lâu, 

 tuyên lưu Phạm Bối” , vì duyên cớ này, Phật tử là học trò của Phật, kẻ 

phát nguyện học theo Phật đến pháp hội sơ kiến là người sơ học, cửu văn 

là người tu lâu năm, bất kể bạn là người sơ học hay người tu lâu năm, 

bạn đều có trách nhiệm tuyên lưu Phạm Bối. Tuyên lưu Phạm Bối chính 

là giảng kinh thuyết pháp, tán thán lời dạy của đức Phật. Phần sau nói 

 “Lịnh địa thần bất duy năng chủ Diêm Phù Đề vật” (làm cho địa thần 

không những chỉ có thể chủ quản vạn vật ở Diêm Phù Đề), “chủ” nghĩa 

là chủ quản, ngài cai quản hết thảy vạn vật ở đại địa cõi Diêm Phù Đề, 

đây  là  chức  vụ  của Ngài.  “Phục  cánh tán dương  Địa  Tạng  lợi  ích  chi 

 sự” (lại còn có thể tán dương sự lợi ích của ngài Địa Tạng) ,  đây là việc 

hy  hữu  khó  được,  Ngài  xứng  đáng  là  đệ  tử  của  Phật,  Ngài  có  thể  tán 

thán.  “Tắc vi hộ pháp địa thần” (ắt làm vị địa thần hộ pháp), Ngài làm 

trọn bổn phận trách nhiệm của một vị địa thần, vả lại còn có thể hộ trì 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 347

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật pháp, có thể y giáo phụng hành.  “Kỳ phước nghiệp huệ nghiệp, tự 

 nhiên thâm quảng, công đức thần thông, diệc phả tư nghị” (phước ấy và 

huệ ấy tự nhiên sâu rộng, công đức thần thông cũng chẳng thể nghĩ bàn), 

đây là lời tán dương, khen ngợi địa thần. Lời trong kinh là do đức Phật 

khen ngợi, lời trong chú giải là do pháp sư Thanh Liên khen ngợi. Chúng 

ta nhất định phải hiểu rõ ý nghĩa trong đó. 

Xin xem tiếp kinh văn:   

 Nhược  vị  lai  thế  trung  hữu  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  cúng 

 dường Bồ Tát, cập chuyển độc thị kinh, đản y Địa Tạng Bổn Nguyện 

 kinh nhất sự tu hành giả, nhữ dĩ bổn thần lực nhi ủng hộ chi, vật lịnh 

 nhất thiết tai hại cập bất như ý sự triếp văn ư nhĩ, hà huống lịnh thọ. 

若未來世中有善男子善女人供養菩薩。及轉讀是經。

但依地藏本願經一事修行者。汝以本神力而擁護之。勿令

一切災害及不如意事輒聞於耳。何況令受。

 (Trong  đời  sau,  như  có  kẻ  thiện  nam  người  thiện  nữ  nào  cúng 

 dường Bồ Tát cùng đọc tụng kinh điển này, dù chỉ y theo một việc trong 

 Kinh Ðịa Tạng Bổn Nguyện mà tu hành, thì ông nên dùng thần lực của 

 mình  mà  ủng  hộ,  chớ  để  mọi  tai  hại  cùng  sự  không  vừa  ý  lọt  vào  tai 

 người đó, huống nữa là để cho phải chịu đựng.) 



Chúng ta coi đoạn này, đức Phật Thích Ca Mâu Ni giao phó việc 

hộ trì chúng sanh cho địa thần, phó chúc cho địa thần làm việc hộ pháp, 

hộ trì những người y giáo phụng hành. Cửu Hoa là đạo tràng của Bồ Tát, 

là nơi Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, nếu chúng ta hiểu rồi thì biết sẽ nên 

làm gì. Chúng ta nên phát tâm cúng dường đạo tràng này, nên phát tâm 

xây dựng làm cho đạo tràng này tỏa rạng rộng lớn. Chúng ta phải giúp 

Kiên  Lao  địa  thần,  giúp  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  hoằng  dương  tinh  thần  của 

Địa Tạng tới khắp nơi trong nước, hoằng dương tới toàn thế giới, chúng 

ta sẽ được phước vô lượng vô biên. 



Giảng tới đoạn kinh này làm cho chúng tôi có cảm xúc rất sâu, sau 

khi đức Thế Tôn diệt độ, trước khi vị Phật kế là đức Phật Di Lặc xuất 

hiện trên thế gian, đoạn thời gian này vô cùng lâu dài, trong Kinh Di Lặc 

Hạ Sanh đức Phật nói với chúng ta, dùng cách tính của thế gian chúng ta 

là khoảng chừng hơn năm mươi sáu ức năm. Trong đoạn thời gian dài 

đăng đẳng này chẳng có Phật xuất thế, chẳng có người giáo hóa chúng 

sanh, chúng sanh chẳng được nghe thiện pháp, sẽ thuận theo tham-sân-

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 348

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

si-mạn  của  mình  tạo  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp,  nhận  chịu  khổ  báo, 

khổ chẳng nói nổi. Thế Tôn đại từ đại bi phó thác trách nhiệm giáo hóa 

chúng sanh cho Địa Tạng Bồ Tát. Nói cách khác khi Phật chẳng trụ thế, 

Địa Tạng Bồ Tát thay thế đức Phật, địa vị của Địa Tạng Bồ Tát chẳng 

giống như những Bồ Tát khác. Như Kiên Lao địa thần đã nói phía trước, 

những đại Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm cũng đều vô cùng 

từ bi giáo hóa chúng sanh, Thế Tôn chẳng nhờ họ mà đặc biệt giao phó 

trọng trách này cho Địa Tạng Bồ Tát, chúng ta thử nghĩ coi nguyên nhân  

là gì? Chúng ta có thể hiểu được. 



Ở  những  địa  phương  chẳng  có  Phật  pháp,  chúng  sanh  quen  thói 

tạo  tội  nghiệp,  làm  thế  nào  mới  có  thể  cứu  độ  những  chúng  sanh  này 

tránh khỏi phải đọa vào tam ác đạo, mọi người hãy suy nghĩ phải dùng 

phương pháp gì để dạy họ? Phương pháp có thể cứu vãn chẳng có gì hơn 

là hiếu kính, [bạn dùng “hiếu kính”] để khuyên lơn những chúng sanh 

đang  tạo  tội  nghiệp,  họ  có  thể  tiếp  nhận.  Giúp  mọi  người  thiết  lập  từ 

trong tâm, chữ Địa là tâm địa, chữ Tạng nghĩa là những trí huệ đức năng 

chân  thật  chứa  đựng  trong tâm  địa,  đó  là  kho  báu  chứa trong  tâm  địa. 

Do đó pháp môn này đối với chúng sanh trong đoạn thời gian năm mươi 

sáu  ức  bảy  ngàn  vạn  năm  này  là  pháp  môn  khế  cơ  nhất.  Do  đó  muốn 

giúp đỡ chúng sanh, cứu tế chúng sanh khỏi đọa ác đạo thì kinh này là 

kinh cứu mạng, kinh này dạy chúng ta đứng vững trong cõi người, cõi 

trời, chẳng mất thân người, chẳng đọa ác đạo, công đức lợi ích vô cùng 

thù thắng của kinh Địa Tạng là ở chỗ này. Dùng kinh này làm nền tảng, 

dùng kinh Vô Lượng Thọ và các kinh luận vãng sanh giúp chúng ta siêu 

việt lục đạo luân hồi, siêu việt thập pháp giới, trong một đời làm Phật 

làm Tổ, đây là pháp môn bất nhị để cho Phật độ chúng sanh trong thời 

Mạt  Pháp.  Nhưng  đời  Mạt  Pháp  chỉ  kéo  dài  chín  ngàn  năm,  sau  chín 

ngàn năm kinh này chẳng còn nữa, chúng sanh rất khổ, hoàn toàn phải 

nhờ  Địa  Tạng  Bồ  Tát  thị  hiện,  đó  chẳng  phải  là  Phật  thuyết  kinh  Địa 

Tạng, Địa Tạng Bồ Tát phải giúp đỡ hết thảy chúng sanh. Chúng ta có 

thể  tưởng  tượng  Địa  Tạng  Bồ  Tát  nhất  định  sẽ  giúp  chúng  sanh  đoạn 

mười điều ác, tu mười điều thiện, hiếu thuận cha mẹ, tôn kính sư trưởng, 

như vậy mới tránh khỏi đọa ác đạo. Cho nên pháp môn Địa Tạng Bổn 

Nguyện đối với bất cứ một ai cũng đều vô cùng quan trọng, vô cùng thân 

thiết, chúng ta phải phát tâm sốt sắng tu học, sốt sắng tuyên dương. 



Chữ  quan  trọng  trong  đoạn  kinh  này  là   “cúng dường” ,  “chuyển 

 đọc” ,  “chỉ y theo và tu hành theo một thứ trong kinh này” , [tất cả đều] 

dạy chúng ta chuyên tu, chuyên hoằng. Trong chú giải trích lời Phật dạy 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 349

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 “Trụ tâm ở một chỗ, chẳng có việc gì không thành” , việc quý nhất trong 

thế gian và xuất thế gian là nhất tâm, chuyên tinh chẳng có gì không thể 

thành tựu, sợ nhất là phân tâm, học quá nhiều môn, học quá tạp thì sẽ 

không có cách gì thành tựu được. Không phải chỉ có Phật pháp như vậy, 

ngay cả thế pháp muốn thành tựu cũng rất khó. Thế pháp có nghiệp nhân 

quả báo của thế pháp, Phật pháp muốn thành tựu phải hoàn toàn nhờ tinh 

tấn, trong kinh đức Phật thường nói có ba thứ thiện căn trong thế pháp 

“không tham, không sân, không si”; còn thiện căn xuất thế chỉ có một 

thứ, đó  chính  là  “tinh  tấn”.  Tinh nghĩa  là  chuyên  nhất,  thuần nhất chứ 

không tạp,  “Trụ tâm ở một chỗ, chẳng chuyện gì không thành” , bạn mới 

có thể thành công. 



Lúc  tôi  mới  bắt đầu học  Phật,  sau khi  xuất  gia  tôi  liền  đi  dạy  ở 

Phật Học Viện, tôi chưa làm học sinh. Lúc dạy ở Phật Học Viện, tôi có 

một  quan  niệm  muốn  nói  với  người  phụ  trách  Phật  Học  Viện.  Tôi  hy 

vọng  Phật  Học  Viện  có  một  phương  thức  tốt,  để  cho  mỗi  học  sinh 

chuyên học một bộ kinh, hoặc một bộ luận, hy vọng học sinh có thể tập 

trung toàn thể tinh thần, sức lực chuyên chú vào một môn, chứ đừng học 

thật nhiều, thật tạp, tôi nghĩ như vậy rất khó thành tựu. Nếu trong Phật 

Học  Viện  có  một  trăm  người,  hai  trăm  người,  mỗi  người  học  một  bộ 

kinh thì sẽ được một trăm bộ kinh, hai trăm bộ kinh, mỗi bộ kinh đều có 

chuyên  gia.  Học  kinh  Địa  Tạng  thì  cả  đời  chuyên  chú  vào  kinh  Địa 

Tạng. Mỗi ngày chuyên niệm kinh Địa Tạng, chuyên tu y theo kinh Địa 

Tạng, chuyên giảng kinh Địa Tạng, người này chính là Địa Tạng Bồ Tát, 

sẽ là chuyên gia, hạng nhất trên thế giới. Ở đâu muốn thỉnh người giảng 

kinh Địa Tạng, thì thỉnh Địa Tạng Bồ Tát đi giảng. Người chuyên học 

phẩm  Phổ  Môn,  cả  đời  chỉ  chuyên  chú  vào  bộ  kinh  này,  y  theo  phẩm 

Phổ  Môn  để  tu  hành,  mỗi  ngày  đọc  tụng  phẩm  Phổ  Môn,  giảng  phẩm 

Phổ Môn, người này chính là Quán Âm Bồ Tát. Chẳng nên học nhiều, 

học  tạp,  chỉ  học  một  môn,  làm  chuyên  gia,  đừng  làm  thông  gia,  làm 

thông gia rất khó, thông gia nhất định phải đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến  tánh  mới  có  thể  làm  được,  phàm  phu  căn tánh trung  hạ tuyệt  đối 

không thể. Nhưng người hạ hạ căn nếu chuyên tu, chuyên chú vào một 

môn thì có thể thành tựu. Tại sao vậy?  “Đặt tâm vào một chỗ, chẳng có 

 chuyện gì không thành” . 



Người học Lăng Nghiêm thì chuyên học kinh Lăng Nghiêm. Mỗi 

ngày đọc kinh Lăng Nghiêm, tu hành theo kinh Lăng Nghiêm, chuyên 

hoằng dương kinh Lăng Nghiêm, người đó chính là Thủ Lăng Nghiêm 

Vương.  Năm  một  ngàn  chín  trăm  bảy  mươi  bảy  tôi  giảng  kinh  Lăng 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 350

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Nghiêm ở Hương Cảng, lúc đó hình như tôi giảng kinh này lần thứ bảy. 

Một hôm pháp sư Diễn Bồi tìm tôi, Ngài nói “Thầy là Thủ Lăng Nghiêm 

Vương”. Tuy là nói chơi, nhưng chuyên công chuyên hoằng rất có hiệu 

quả.  Tôi  học  Lăng  Nghiêm  từ  nơi  thầy  Lý  Bỉnh  Nam,  trong  thời  gian 

mười năm theo học với thầy Lý, tôi học được năm bộ kinh. Bộ thứ nhất 

là  A  Nan  Vấn  Sự  Phật  Kiết  Hung  Kinh,  bạn  coi  bản  kinh  này,  đây  là 

kinh mà tôi học đầu tiên. Thứ nhì là Phật thuyết A Di Đà Kinh, thứ ba là 

Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, thứ tư là Kim Cang Bát Nhã Ba 

La Mật Kinh, thứ năm là Lăng Nghiêm  Kinh, trong mười năm tôi học 

năm  kinh  này.  Hơn  nữa  tôi  dồn  hết  sức  lực,  tinh  thần  vào  kinh  Lăng 

Nghiêm, tổng cộng tôi giảng kinh Lăng Nghiêm được bảy lần. 



Vào những năm cuối của thầy Lý, tám người bạn đồng học chúng 

tôi thỉnh thầy Lý giảng kinh Hoa Nghiêm, vì lý do gì mà chúng tôi mời 

thầy Lý giảng kinh này? Một lần nọ thầy giảng kinh tại làng Trung Hưng 

Tân,  chúng  tôi  là  thường  tùy  chúng,  đại  khái  có  chừng  hai  mươi,  ba 

mươi người, thầy đi đâu chúng tôi đều đi theo. Trong lúc giảng kinh thầy 

từng nói, thầy nói với mọi người thầy đã sanh tử tự tại, thầy muốn vãng 

sanh lúc nào thì vãng sanh lúc đó, trụ thế thêm mấy năm cũng chẳng trở 

ngại. Sau khi chúng tôi nghe xong trở về thương lượng với các bạn đồng 

học, thầy đã sanh tử tự tại, hy vọng thầy có thể thường trụ thế gian, dùng 

phương pháp gì để lưu thầy thường trụ ở thế gian? Thầy Lý trụ thế chẳng 

có  chuyện  gì  khác  ngoài  chuyện  giảng  kinh,  suy  nghĩ  thấy  kinh  Hoa 

Nghiêm rất dài, chúng tôi kiếm một bộ kinh dài để thỉnh thầy giảng, thầy 

giảng chưa xong thì không thể nào ra đi, do đó tám người chúng tôi liên 

danh  thỉnh  thầy  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm.  Tôi  còn  cúng  dường  một  bộ 

Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao, bộ Sớ Sao này là bộ xỏ chỉ65, do Thượng Hải 

Hoa Nghiêm Kinh Hội in, bộ kinh này gồm có bốn mươi quyển, tôi tặng 

bộ Sớ Sao này cho thầy. Thầy còn đặc biệt nói “Tôi phải đánh dấu [ghi 

chú] trên cuốn Sớ Sao”. Tôi nói “Không sao đâu, con cúng dường cho 

thầy,  thầy  muốn  đánh  dấu  thì  cứ  đánh  dấu”.  Lúc  đó  thầy  Lý  dự  định 

dùng ba năm để giảng kinh Hoa Nghiêm, mỗi tuần thầy giảng một lần, 

và còn có phiên dịch sang thổ ngữ Đài Loan, giảng như vậy thì rất chậm, 

nghe  xong  một  quyển,  tôi  tới  Đài  Bắc  cũng  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm, 

nhưng tôi giảng nhanh hơn thầy, giảng kỹ hơn thầy nên dùng thời gian 

nhiều hơn thầy. 

65 xỏ chỉ: Đây là những sách vở chữ Hán thời xưa, chuyên dùng chỉ để buộc nơi gáy 

sách, để đóng thành sách. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 351

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Thầy  giảng  được  một  nửa  thì  vãng  sanh,  chuyện  này  cũng  có 

nguyên  nhân  đặc  biệt.  Thầy  vốn  có  nói  rằng  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm 

xong sẽ giảng thêm một bộ kinh A Di Đà, rồi sẽ vãng sanh. Tôi dựa trên 

tốc độ thầy giảng để tính thì tối thiểu thầy phải sống đến một trăm ba 

mươi tuổi thầy mới giảng hết kinh này, [đáng tiếc là] năm chín mươi bảy 

tuổi thầy đã ra đi. Nguyên nhân là gì? Thầy bị trúng độc vì ăn thực phẩm 

do một vị đồng tu cúng dường; thầy Lý vô cùng từ bi, luôn luôn ăn trước 

mặt người cúng dường để cho họ sanh tâm hoan hỷ, đây là thói quen của 

thầy Lý. Ăn xong thầy cảm thấy không khỏe, đương nhiên không phải là 

đồng tu hại thầy, đồng tu chân thành cúng dường cho thầy, cúng dường 

với tâm tốt lành, tâm thiện cúng dường, nhưng có thể vì đồ ăn để quá 

lâu, chẳng sạch sẽ. Đặc biệt là hiện nay trong thức ăn có rất nhiều chất 

hóa  học,  có  nhiều  thức  ăn  có  để  chất  bột  chống  hư  hoại.  Đối  với  một 

người lớn tuổi thì sức kháng cự hơi yếu cho nên thầy ăn xong, thầy là 

một vị thầy thuốc Trung Y rất giỏi, ăn xong khi người ta ra về thì thầy 

[uống thuốc] giải độc. Cho nên lần đầu thầy giải độc xong chẳng bị ảnh 

hưởng gì. Mấy tháng sau lại gặp thêm một lần nữa, thầy cũng ăn, sau khi 

người cúng dường ra về, thầy kiếm thuốc uống giải độc nhưng không kịp 

nữa, chất độc lan ra quá nhanh, lần đó thầy bệnh hết ba tháng, sức lực 

suy  yếu  thật  nhanh.  Tôi  đến  Đài  Trung  thăm  thầy,  thầy  cảnh  cáo  nói 

đừng ăn ở trong tiệm, do đó ở Đài Loan tôi chưa bao giờ đi tới tiệm ăn. 

Câu này thầy đã nhắc đi nhắc lại mười mấy lần, tôi có ấn tượng rất sâu, 

thầy dặn tôi nhất định phải để ý đến sự ăn uống. 



Hiện  nay  thức  ăn  thường  được  gói  ghém  rất  đẹp,  thật  ra  không 

sạch sẽ, không những ở Đài Loan, Trung Quốc như vậy, ở Mỹ cũng vậy. 

Đừng  tưởng  là  những  nước  tiên  tiến  thì  tốt  hơn,  không  hẳn  vậy  đâu. 

Những  thứ  hoàn  bảo66  (organic),  vệ  sinh  ở  Mỹ  chưa  chắc  đã  làm  cho 

người ta như ý, nói chung phải luôn luôn cẩn thận. Đây là thầy Lý từ bi, 

thầy đã ra đi, nói thật ra cũng là vì chúng sanh không có phước báo. Nếu 

chúng sanh có phước thì thầy nhất định có thể trụ thế thêm một thời gian 

nữa. Cho nên kinh Hoa Nghiêm, thầy giảng tới phẩm Thập Hồi Hướng 

xong.  Tiếp  theo  là  phẩm  Thập  Địa,  chưa  giảng  phẩm  Thập  Địa,  mới 

giảng xong phẩm Thập Hồi Hướng thì thầy đã ra đi. Bộ kinh này muốn 

giảng cho viên mãn tương đối chẳng dễ, chúng sanh ở địa phương này có 

66 Hoàn  bảo  nghĩa  là  “bảo  vệ  môi  trường”.  Ở  Mỹ,  những  thứ  trái  cây  không  dùng 

phân bón hóa học được gọi là organic cũng nhằm mục đích giảm bớt ô nhiễm môi 

trường,  bảo  vệ  người  dùng  tránh  ô  nhiễm  vì  phân  bón,  các  chất  kích  thích  sinh 

trưởng hoặc thuốc sát trùng. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 352

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phước báo to lớn, chúng sanh ở vùng này có phước lớn nên mới có cảm 

ứng như vầy. Chư vị phải biết giảng kinh Địa Tạng, Kiên Lao địa thần, 

rất  nhiều  thần  chúng  đến  hộ  trì  đạo  tràng,  vậy  thì  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm còn không thể tưởng tượng nổi. 



Ngày nay đạo tràng Cư Sĩ Lâm vô cùng thù thắng, người hiểu Lý 

sẽ  biết,  khi  giảng  kinh  có  tầm  vóc  lớn  thì  chư  Phật  hộ  niệm,  hết  thảy 

những long thiên, thiện thần đều tập trung đến hộ trì đạo tràng, cho nên 

đâu lẽ nào đạo tràng không hưng vượng cho được! Cộng thêm người ở 

Niệm Phật Đường niệm Phật, đức Phật Tỳ Lô Giá Na và đức Phật A Di 

Đà đều hộ trì, hiện tượng này làm sao có thể kiếm được? Thật là trăm 

ngàn muôn kiếp khó gặp. Chúng ta đã may mắn gặp được thắng hội này, 

nhân duyên đã chín muồi nơi đây, thật là chẳng thể nghĩ bàn. Chúng tôi 

tin tưởng nhân duyên thù thắng này tương lai nhất định sẽ thành tựu ở 

Trung Quốc, hơn nữa tôi tin tưởng thời cơ sẽ càng ngày càng gần. Dựa 

vào  đâu  mà  biết  được?  Từ  tin  tức  truyền  đến,  người  niệm  Phật,  niệm 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  ở  Trung  Quốc  càng  ngày  càng  nhiều,  đây  là  dấu 

hiệu  vô  cùng  tốt  lành.  Tân  Gia  Ba  là  Phật  quốc  ở  Nam  Dương,  địa 

phương này nhỏ; nếu Trung Quốc trở thành Phật quốc thì người trên cả 

thế giới sẽ có phước. Trong kinh này chúng ta thấy, trong thời tu nhân ở 

quá khứ, Địa Tạng Bồ Tát đã từng làm tiểu quốc vương, bạn vua cũng là 

vua ở nước kế bên, cả hai vị vua này đều dùng Phật pháp để trị nước, 

dùng thập thiện nghiệp đạo để dạy dân. Chúng ta thấy trong kinh, vị vua 

dùng thập thiện nghiệp làm căn bản để trị nước là vị vua Bồ Tát, là hóa 

thân  Như  Lai,  đây  là  vì  hết  thảy  chúng  sanh,  hết  thảy  người  dân  có 

phước  báo,  cảm  được  chư  Phật  Như  lai,  chư  đại  Bồ  Tát  hóa  thân  làm 

người lãnh đạo quốc gia, đây là chuyện hiếm hoi khó gặp. Có thể trong 

đời này chúng ta sẽ gặp người lãnh đạo quốc gia là chư Phật Như Lai thị 

hiện, các quan viên trong chánh phủ là Bồ Tát thị hiện, thì nhân dân có 

phước. 



Đoạn cuối hàng thứ ba trong chú giải, chúng ta bắt đầu coi từ câu 

này, tôi đọc cho mọi người nghe:  “Kim chuyên độc bất tư nghị khai hiển 

 chi kinh” (Nay chuyên đọc kinh mở mang trí huệ hiển thị chân lý chẳng 

thể nghĩ bàn), câu này quan trọng. Cho nên kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện nói thật ra, cùng kinh Vô Lượng Thọ, kinh Đại Phương Quảng 

Phật Hoa Nghiêm đều cùng một loại. Kinh Vô Lượng Thọ vừa mở đầu 

liền nói với chúng ta:  “Khai hóa hiển thị chân thật chi tế”  và  “bất tư 

 nghị  khai  hiển”  đều có cùng ý nghĩa.  Vậy  thì  Hoa  Nghiêm  không  cần 

nói nữa, ở đây chúng ta đã giảng được bảy mươi buổi, tuy kinh văn được 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 353

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giảng  không  kể  là  dài,  nhưng  giảng  rất  kỹ  lưỡng.  Chư  vị  đều  thể  hội 

được   “bất  tư  nghị  khai  hiển  chi  kinh” ,  cả  ba  bộ  kinh  này  đều  là  kinh 

khai hiển chẳng thể nghĩ bàn.  “Tội đốn tiêu nhi công tốc thành, hà sự đa 

 cầu, tạp loạn tâm chí” (Tội tiêu mau lẹ, công chóng thành tựu. Cần gì 

phải mong cầu cho nhiều đến nỗi tâm chí tạp loạn), đây là lời khuyên 

chúng ta chỉ y theo một việc dạy trong kinh Địa Tạng Bổn Nguyện mà tu 

hành. Kinh Hoa Nghiêm lớn, nếu bạn có thể chuyên y theo một phẩm, 

một chương mà tu hành thì đều thành tựu công đức chẳng thể nghĩ bàn, 

cho nên  “tội  đốn  tiêu” ,  diệt  tội  nhanh  chóng,  công  đức  thành  tựu  rất 

nhanh chóng.  “Hà  sự  đa  cầu, tạp  loạn  tâm  chí” , hai câu này vô cùng

quan  trọng!  Ngày  nay  có  bao  nhiêu  đại  đức  nhỏ  tuổi  tại  gia,  xuất  gia 

dũng mãnh tinh tấn, nhưng tới cuối cùng chẳng có thành tích tốt đều vì 

họ học quá nhiều, tu quá tạp. 



Kinh  nghiệm  trong  đời  này  cho  tôi  biết,  tôi  chuyên  tu  chuyên 

hoằng, một môn thâm nhập, tôi chuyên y theo kinh A Di Đà, lúc về già 

giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  chính  là  đại  bổn  của 

kinh A Di Đà, tôi dồn sức vào bộ Yếu Giải kinh Di Đà của đại sư Ngẫu 

Ích, Sớ Sao của đại sư Liên Trì, công sức cả đời của tôi được dồn vào 

hai bộ này. Giảng những kinh khác đều vì nhận lời mời, thấy chẳng có ai 

giảng [nên mới giảng]. Vì lúc đó (lúc bắt đầu học giảng kinh), tôi phải 

tập giảng trên giảng đài, tôi phát tâm giảng kinh, kinh nghiệm trên giảng 

đài vô cùng quan trọng, [người học giảng kinh] không thể lìa khỏi giảng 

đài. Đây là lời thầy Lý đã từng dặn dò, thầy nêu một thí dụ  “khúc bất ly 

 khẩu, quyền bất ly thủ” (khúc điệu chẳng lìa miệng, bài quyền chẳng rời 

tay). Chữ “khúc” chỉ [ca khúc] trong ca hát, người ca sĩ mỗi ngày phải ca 

hát, mỗi ngày đều phải luyện giọng, người đánh võ mỗi ngày cũng phải 

luyện  tập,  ba  tháng  không  luyện  tập  thì  gân  cốt  gì  cũng  cứng  ngắc. 

Giảng  kinh  cũng  vậy,  mỗi  ngày  phải  lên  giảng  đài  luyện  tập.  Do  đó 

người ta mời tôi giảng kinh gì thì tôi giảng kinh đó, tôi coi đó là cơ hội 

thực  tập,  thâu  thập  kinh  nghiệm  trên  giảng  đài.  Nếu  theo  ý  của  tôi  để 

giảng thì tôi chỉ giảng kinh Di Đà mà thôi, tôi sẽ không giảng kinh khác, 

nhưng nếu tôi chỉ giảng kinh này mà thôi thì nhiều người không thích, 

họ thích nghe kinh này kinh nọ, [tôi phải] hằng thuận chúng sanh. Khi 

hằng thuận chúng sanh cũng học tùy hỷ công đức, tùy hỷ công đức là gì? 

Kết pháp duyên với mọi người, thu thập kinh nghiệm trên giảng đài, là 

đạo lý như vậy. 



Ngoài ra còn một nguyên nhân khác, vì người giảng kinh quá ít, 

nên tôi phải giảng thêm vài bộ kinh để lưu lại băng thâu âm, thâu hình 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 354

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cho kẻ hậu học làm tài liệu tham khảo, giúp đỡ cho kẻ hậu học, đây cũng 

là một nguyện vọng của tôi. Cho nên những gì tôi giảng chẳng phải là 

những gì tôi học. Những gì tôi học chính là một bộ kinh A Di Đà. Do đó 

tu  hành  theo  một  sự  [dạy  trong  kinh]  là  vô  cùng  quan  trọng!  Buông 

xuống  hết  thảy  thân  tâm  thế  giới,  ngay  cả  Phật  pháp  cũng  phải  buông 

xuống. Phật dạy chúng ta  “Pháp còn phải xả, huống chi là phi pháp” . 

Lúc về già ở đây tôi giảng qua một bộ kinh Kim Cang, cũng giảng khá 

tường tận, bộ kinh này là do Hàn Quán Trưởng và một vị đồng tu ở đây 

là  cư  sĩ  Trịnh  Anh  Lương  khải  thỉnh.  Tôi  nghĩ  có  một  số  người  niệm 

Phật niệm không đúng như pháp, chẳng đạt được thọ dụng, cho nên họ 

mời tôi giảng cũng tốt, giảng cho họ nghe pháp môn Bát Nhã, giúp cho 

họ nhìn thấu, giúp cho họ buông xuống, sau đó câu Phật hiệu này mới 

được đắc lực, dùng phương pháp này để trợ giúp công đức niệm Phật. 



Chúng ta coi tiếp  “thử tức Nam Nhạc hữu tướng an lạc hành dã” 

(Đây chính là An Lạc Hạnh hữu tướng của ngài Nam Nhạc 67 vậy), Nam 

Nhạc  chính  là  tông  Thiên  Thai.  “Ngôn  tu  hành  giả,  vị  như  thuyết  nhi 

 hành.  Nhược  văn  nhi  bất  hành,  như  thuyết  thực  sổ  bảo  hà  tế  cơ  bần. 

 Nhan vân thuyết đắc nhất trượng, bất như hành đắc nhất thốn, thị chân 

 thật huấn thế ngữ nhĩ” (Nói tu hành là làm theo lời dạy. Nếu nghe xong 

mà không làm theo thì như kể chuyện ăn, đếm của báu, làm sao bớt đói 

nghèo. Nhan Hồi nói: “Nói một trượng không bằng đi được một tấc”, đó 

là lời dạy chân thật cho người đời) .  Những câu sau này rất hay! Khuyên 

chúng ta phải chân tu. Học Phật thứ nhất phải xây dựng lòng tin, chúng 

ta tin tưởng thầy giáo, thầy giáo là đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thầy giáo 

nhất định chẳng lừa gạt chúng ta, tin chắc thầy giáo từ bi dạy dỗ, sau đó 

hiểu rõ ý nghĩa của lời dạy, phải hiểu rõ ý nghĩa. Sau khi hiểu rõ thì phải 

sốt  sắng  thực  hành,  y  giáo  phụng  hành,  như  vậy  mới  đạt  được  lợi  ích 

thực sự. Xin xem tiếp đoạn kinh sau đây: 

 Nhữ dĩ bổn thần lực nhi ủng hộ chi, vật lịnh nhất thiết tai hại 

 cập bất như ý sự triếp văn ư nhĩ, hà huống lịnh thọ. 

汝以本神力而擁護之。勿令一切災害及不如意事輒聞

於耳。何況令受。

67 Nam Nhạc ở đây chính là ngài Nam Nhạc Huệ Tư, thầy của ngài Trí Khải (đại sư 

Trí Giả). An Lạc Hạnh là tên một phẩm trong kinh Pháp Hoa, dạy về bốn hạnh cần 

có  của  người  thọ  trì,  hoằng  dương  kinh  Pháp  Hoa.  Gọi  là  “hữu  tướng”  vì  nói  về 

phương diện hành trì (sự tu). 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 355

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Thì ông nên dùng thần lực của mình mà ủng hộ, chớ để mọi tai  

 hại cùng sự không vừa ý lọt vào tai người đó, huống nữa là để cho phải  

 chịu đựng.) 

Đây là lời Thế Tôn nói với Kiên Lao địa thần.  “Nhữ dĩ” , nhữ chỉ 

Kiên Lao địa thần, ông nên dùng thần lực của mình để ủng hộ  “người tu 

 hành theo một điều [dạy trong kinh, nghĩa là]”  người chuyên tu chuyên 

hoằng này; ông dùng thần lực của mình để ủng hộ cho người đó, người 

thế gian chúng ta gọi là bảo hựu, gia trì, làm cho những tai hại và những 

sự chẳng như ý họ chẳng còn nghe tới huống chi là để cho họ nhận chịu, 

đương  nhiên  họ  sẽ  không  gặp  phải.  Đoạn  này  là  đức  Thế  Tôn  dặn  dò 

Kiên Lao địa thần, ân cần thỉnh Kiên Lao địa thần bảo hộ những người 

này, giúp đỡ họ thành tựu. Chúng ta hãy đọc một đoạn trong chú giải, 

đoạn này chú thích rất hay  “Sắc địa thần ủng hộ giả” , Sắc là bề trên nói 

với kẻ dưới, bảo kẻ dưới làm.  “Dĩ thử thiện tín nhược Phật hiện tại túc 

 xưng Tứ Tín. Kim ư diệt hậu khả đương ngũ phẩm” (Do vậy Thiện Tín, 

nếu Phật còn tại thế, đáng xưng là bậc chứng Tứ Tín, nay do Phật đã diệt 

độ, họ  sẽ có thể  đạt được  Ngũ  Phẩm).  Tứ  Tín  và  Ngũ  Phẩm68 là danh

xưng địa vị của tông Thiên Thai. Đại sư Trí Giả của tông Thiên Thai là 

Như Lai thị hiện, rất nhiều người đều biết chuyện này, trong Sử Truyện 

68 Tổ Ấn Quang giảng:  

Nam Nhạc Tư đại thiền sư, là thầy đắc pháp của ngài Trí Giả, có đại trí huệ, có đại 

thần thông, lâm chung có người hỏi đến sở chứng, bèn nói: “Thoạt đầu ta mong được 

Đồng Luân (tức địa vị Thập Trụ, phá vô minh, chứng Thật Tướng, vừa dự vào Thật 

Báo, phần chứng Tịch Quang. Bậc Sơ Trụ có thể thị hiện làm thân Phật trong tam 

thiên đại thiên thế giới giáo hóa chúng sanh. Bậc Nhị Trụ có thể hiện trong một ngàn 

tam thiên đại thiên thế giới, Tam Trụ thì một vạn, địa vị càng cao lên thì con số càng 

tăng gấp mười, há tiểu căn làm được ư?). Nhưng vì lãnh chúng quá sớm, chỉ chứng 

được Thiết Luân mà thôi! (Thiết Luân là địa vị Thập Tín. Sơ Tín đoạn Kiến Hoặc, 

Thất Tín đoạn Tư Hoặc. Bát, Cửu, Thập Tín phá Trần Sa Hoặc, khuất phục vô minh. 

Ngài  Nam  Nhạc  thị  hiện  ở  vào  địa  vị  Thập  Tín,  còn  chưa  chứng  được  pháp  Thật 

Tướng.  Nếu  phá  một  phẩm  vô  minh,  liền  dự  vào  Sơ  Trụ,  mới  có  thể  nói  là  viên 

chứng pháp Thật Tướng).  (Trích từ Ấn Quang Văn Sao Chánh Biên, Thư trả lời cư sĩ 

 X... ở Vĩnh Gia)

Như  Trí  Giả  đại  sư  thật  sự  là  hóa  thân  của  Phật  Thích  Ca,  đến  lúc  lâm  chung,  có 

người hỏi đến địa vị chứng nhập, bèn đáp: “Nếu ta không lãnh chúng, ắt tịnh sáu căn. 

Do tổn mình lợi người nên chỉ dự vào Ngũ Phẩm”, tức là vẫn còn thuộc địa vị phàm 

phu. Ngũ Phẩm chính là địa vị Quán Hạnh trong Viên Giáo, sở ngộ ngang với Phật, 

đã khuất phục trọn vẹn Ngũ Trụ Phiền Não, nhưng chưa thể đoạn Kiến Hoặc.   (Văn 

 Sao Chánh Biên, thư gởi cư sĩ Lâm Chi Phần ở Thái Thuận – 2)

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 356

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cũng có ghi chép, nói Ngài là đức Phật Thích Ca Mâu Ni tái lai, đức Phật 

Thích Ca ứng hóa ở Trung Quốc. Chư Phật, Bồ Tát trở lại thị hiện rất  

nhiều, không lộ thân phận, phàm phu chúng ta không nhận biết được. 



Đại sư Trí Giả thị hiện niệm Phật vãng sanh Tây Phương thế giới, 

lúc  vãng  sanh  học  trò  của  Ngài  hỏi:  “Thưa  thầy,  thầy  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới sẽ được phẩm vị gì?”. Đại sư Trí Giả vô cùng 

khiêm  tốn:  “Vì  tôi phải lãnh  chúng”,  lãnh  chúng  nghĩa là gì?  Lo  công 

chuyện, lo lắng; “do đó phẩm vị không cao, ngũ phẩm vị69 vãng sanh”. 

Ngũ phẩm vị là sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ, đây là Ngài thị hiện dạy 

chúng ta, phục vụ đại chúng, quản lý những công chuyện hành chánh là 

hy  sinh  chính  mình, xả  mình  vì  người.  Ý  Ngài  là nói nếu  Ngài  không 

lãnh chúng, không lo lắng công việc, Ngài chỉ thanh tu thì phẩm vị sẽ 

cao. Hy sinh phẩm vị của chính mình để thành tựu cho đại chúng, công 

đức vô lượng vô biên! Đây là đại từ đại bi. Chẳng cầu lợi ích cho chính 

mình, hy sinh lợi ích của chính mình để thành tựu cho đại chúng, đây là 

Bồ Tát. Nhưng ở chỗ này chúng ta phải quan sát kỹ lưỡng, sự hy sinh 

của  Ngài  là  có  giới  hạn,  chẳng  có  nói  quản  lý  sự  việc,  [phục  vụ]  đại 

chúng, tương lai không thể vãng sanh, vẫn bị luân hồi trong lục đạo, vậy 

thì  sai  lầm  quá  đỗi!  Phải  có  mức  giới  hạn,  nhất  định  phải  vãng  sanh, 

phẩm  vị  vãng  sanh  thấp  một  chút  cũng  không  sao,  hy  vọng đại  chúng 

vãng sanh tới phẩm vị cao hơn mình, mình chịu phẩm vị thấp hơn cũng 

được! Nhưng mình nhất định phải được vãng sanh. Do đó việc này có 

giới hạn  chứ  không phải nói  là không được  vãng sanh, nhất định  phải 

sanh Tịnh Độ. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, chẳng có nói chuyên vì 

người khác, tương lai mình không thể vãng sanh, chẳng phải như vậy. 

Đây là đại sư Trí Giả thị hiện, dạy cho chúng ta. 



Ngũ phẩm vị là gì? Trong chú giải chỗ này cũng nói về ngũ phẩm 

vị, người y theo một sự việc [dạy trong kinh] để tu hành, cúng dường, 

chuyển đọc, noi theo lời dạy trong kinh mà tu hành, một môn thâm nhập. 

Thiên  Thai  ngũ  phẩm  vị  thứ  nhất  là   “Tùy  Hỷ” ,  trong  tùy  hỷ  dứt  nghi 

ngờ, đoạn dứt tâm tán loạn. Chuyên tu chuyên hoằng. Chuyên thì sẽ phá 

trừ tâm tán loạn, tâm thần của họ được chuyên chú, không tán loạn; nói 

cách khác, vọng tưởng của họ ít. Thứ nhì  “Đọc Tụng” , họ chuyên tụng 

một bộ kinh, chuyên học một bộ kinh, không tạp, giảm bớt ô nhiễm. Thứ 

69 Tứ Tín là một trong bốn địa vị đầu của Thập Tín. Ngũ Phẩm là Quán Hạnh địa. 

Trong tông Thiên Thai, Quán Hạnh địa tu trọn đủ năm thứ Ngũ Phẩm Vị (Tùy Hỷ, 

Đọc Tụng, Thuyết Pháp...) Tổ Trí Khải tu trọn năm phẩm vị này nên nói là chứng 

Ngũ Phẩm. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 357

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ba  “Hoan Hỷ Thuyết Pháp” , phá trừ keo pháp. Người thế gian keo kiệt 

tiền tài, người học Phật, người xuất gia không có tiền tài, chỉ có pháp. Sợ 

họ keo pháp, bạn có pháp nhưng không chịu dạy người ta, không chịu 

truyền pháp cho người khác, hoan hỷ thuyết pháp phá trừ được lỗi này, 

keo  pháp  là  chướng  ngại,  là  đại  phiền  não.  Thứ  tư   “Kiêm  Hạnh  Lục 

 Độ” , thứ năm  “Chánh Hạnh Lục Độ” . Kiêm Hạnh Lục Độ nghĩa là gì? 

Là tự mình tu, lục độ ở đây là tự lợi, chẳng phải lợi tha, cho nên gọi là 

Kiêm  Hạnh.  Bố  thí  là  gì?  Bố  thí  là  buông  xuống,  buông  xuống  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Đó là bố thí, bố thí này chẳng có ích lợi gì 

cho người khác. Trì giới là tự mình giữ gìn theo nề nếp trong đời sống 

hằng ngày, tự mình dụng công, làm theo dần dần, tuân theo quy củ, đều 

vì chính mình. Nhẫn nhục là tâm nhẫn nại, có tâm nhẫn nại trong sự tu 

học. Do đó lục độ này hoàn toàn đối nội, đối với chính mình, đó là Kiêm 

Hạnh Lục Độ; hiệu quả của nó là phá vô minh, sanh trí huệ. 



Chánh Hạnh Lục Độ là giúp đỡ chúng sanh trên sự tướng, Chánh 

Hạnh Lục Độ và Kiêm Hạnh Lục Độ sai khác ở chỗ này. Chánh hạnh bố 

thí là đem lại lợi ích cho chúng sanh, tài thí, pháp thí, vô úy thí, đây là 

đối với người khác, chẳng phải vì chính mình. Kiêm Hạnh Lục Độ là vì 

chính  mình,  Chánh  Hạnh  Lục  Độ  là  đối  với  người  khác.  Do  đó  trong 

Chánh  Hạnh  phải  phá   “bốn  tướng”   như  trong  kinh  Kim  Cang  có  nói 

 “tức tướng ly tướng” , chẳng phải là không làm, rất sốt sắng mà làm, nỗ 

lực làm, tuy làm nhưng không chấp tướng, trong đó tu  “chẳng có tướng 

 Ta, chẳng có tướng Người, chẳng có tướng Chúng Sanh, chẳng có tướng 

 Thọ  Giả” . Trong kinh Bát Nhã có nói  “tam  luân  thể  không” ,  phương 

pháp tu học này tự lợi lợi tha. Lãnh chúng tu hành là Chánh Hạnh Lục 

Độ.  Nhưng trong Chánh Hạnh Lục Độ, có thể lìa hết thảy tướng thì đó 

là Kiêm Hạnh Lục Độ, Chánh Hạnh tức là lợi tha, Kiêm Hạnh là tự lợi. 

Chẳng chấp tướng là tự lợi, có thể phá vô minh; Chấp tướng không thể 

phá  vô  minh,  chấp  tướng  thì  biến  thành  phước  báo  thế  gian,  đó  là  tu 

phước. Tu phước như vậy, giống như ngày nay cư sĩ Lý Mộc Nguyên 

chủ trì Cư Sĩ Lâm, Tịnh Tông Học Hội, nói thật ra cũng giống như đại 

sư Trí Giả, nếu ông Lý chấp tướng thì quả báo tương lai là Đại Phạm 

thiên vương, nếu ông ta không chấp tướng thì sanh về Tây Phương làm 

Phật, tu như vậy là phước báo chân thật, phước báo to lớn. 



Do đó công đức tu hành của họ, tông Thiên Thai nói cũng giống 

như  Ngũ  Đình  Tâm  Quán  trong  Tạng  Giáo,  cảnh  giới  cũng  gần  giống 

nhau.  Ngũ  Đình  Tâm  Quán  là  Sổ  Tức  (đếm  hơi  thở)  để  dẹp  tán  loạn, 

đình nghĩa là dứt: Sổ Tức Quán là để dứt tán loạn; Bất Tịnh Quán là để 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 358

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

dứt  tâm  tham,  dứt  tham  dục;  Từ  Bi  Quán  là  để  dứt  sân  khuể;  Nhân 

Duyên  Quán  là  để  dứt  ngu  si;  Niệm  Phật  là  để  dứt  hết  thảy  nghiệp 

chướng, cho nên cũng giống cảnh giới của Ngũ Đình Tâm Quán. Đại sư 

Trí Giả nói Ngài vãng sanh chỉ được mức Ngũ Phẩm Vị,  “Khả đương 

 ngũ  phẩm,  dĩ  độc  kinh,  thị  đệ  nhị  phẩm.Cúng  dường  nãi  đệ  tứ  Kiêm 

 Hạnh lục độ phẩm” (Có thể được Ngũ Phẩm, đọc kinh là phẩm thứ nhì, 

cúng dường cho đến phẩm thứ tư Kiêm Hạnh Lục Độ), đây là giới thiệu 

sơ lược đại ý của Ngũ Phẩm Vị cho chư vị. Chúng ta coi tiếp hàng thứ 

hai trong chú giải  “Thỉ do nhất niệm tín giải” (đó là do một niệm tin, 

hiểu  ban  đầu), lúc  ban  đầu  người  sơ  học  chúng  ta  tiếp  xúc,  tin  tưởng, 

hiểu được, hiểu rõ.  “Dĩ chí thâm tín quán thành” (cho đến tin sâu quán 

thành),  sau  khi  hiểu  rõ  thì  có  thể  y  giáo  phụng  hành,  lòng  tin  sẽ  tăng 

thêm. Quán thành là gì? Cái nhìn vũ trụ nhân sinh của chúng ta thay đổi, 

dần dần cách nhìn, cách suy nghĩ của chúng ta rất giống với cách nhìn, 

cách suy nghĩ của Như Lai, Bồ Tát, như vậy là siêu phàm nhập thánh. 

Siêu phàm là siêu việt kiến giải của phàm phu, gần kề với kiến giải của 

Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát là thánh nhân, cách suy nghĩ, cách nhìn của 

bạn giống với cách nhìn của Phật, Bồ Tát.  “Đương tri Ngũ Phẩm Quán 

 Hạnh  vi  như  Phật” (Nên  biết  Ngũ  Phẩm  Quán  Hạnh  cũng  như  Phật), 

Ngũ Phẩm Quán tuy chẳng rất cao, cao quá thì phàm phu làm không nổi. 

Ngũ Phẩm Quán thì phàm phu có thể làm nổi, tâm hạnh này của phàm 

phu cũng giống Phật, gần giống Phật, rất giống Phật.  “Cố lịnh ủng hộ 

 dã” (do  đó  ông  nên  ủng  hộ).  Cho  nên  đức  Thế  Tôn  dặn  dò   “người  tu 

 hành một môn này”  tuy là phàm phu, nhưng cũng rất gần Phật, có cùng 

một mục tiêu, cùng phương hướng với Phật, dặn dò Kiên Lao địa thần 

phải bảo hộ người đó, ủng hộ người đó. 



Hàng sau cùng, đây là lời nói trong kinh Kim Quang Minh, trang 

bốn  mươi  ba  phần cuối,  bắt đầu  coi  từ  câu  cuối   “Kiên  Lao  bạch  Phật 

 ngôn”   đây  là  lời  Kiên  Lao địa thần nói,  tuy  chẳng  phải  trong pháp hội 

này, chẳng phải trong kinh này, có thể thấy Kiên Lao địa thần đã phát 

nguyện  nhiều  lần  giống  như  Địa  Tạng  Bồ  Tát  vậy.  Ngài  nói   “Thuyết 

 pháp tỳ-kheo, tọa pháp tòa thời, ngã thường trú dạ, vệ hộ bất ly, ẩn tế kỳ 

 hình,  tại pháp  tòa  hạ,  đỉnh tải  kỳ túc” (Tỳ-kheo  thuyết  pháp,  lúc ngồi 

trên pháp tòa, đêm ngày tôi thường hộ vệ chẳng rời khỏi, ẩn hình dưới 

pháp tòa, đầu đội chân [của tỳ-kheo thuyết pháp]). Chúng ta tin lời nói 

của  địa  thần  là  thật.  Cho  nên  thực  sự  phát  tâm  thuyết  pháp,  dùng  tâm 

chân thành, tâm vô tư, tâm lợi ích chúng sanh mà thuyết pháp, khi bạn 

ngồi trên ghế này thì Kiên Lao địa thần sẽ ở phía dưới ghế, địa thần cung 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 41

 359

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

kính  đội  [chân  người  thuyết  pháp]  trên  đỉnh  đầu.  Từ  đây  có  thể  biết 

thăng tòa thuyết pháp không phải nói giỡn chơi, phải dùng tâm ân cần 

kính trọng, một tơ hào lơ đễnh cũng không được, bạn lơ đễnh thì sẽ mắc 

lỗi  với  địa  thần.  Do  đó  người  đăng  đàn  thuyết  pháp  không  đúng  như 

pháp thì yêu ma quỷ quái vây quanh, đây là đạo lý nhất định. Ở những 

chỗ này chúng ta phải đặc biệt lưu ý, phải tin sâu lời của Phật, lời Phật 

nói câu nào cũng chân thật, ý của đoạn này rất dài. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 42 (Số 14-32-42) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang bốn mươi bốn, xin xem 

kinh văn: 

 Phi đản nhữ độc hộ thị nhân cố, diệc hữu Thích Phạm quyến 

 thuộc, chư thiên quyến thuộc ủng hộ thị nhân. 

非但汝獨護是人故。亦有釋梵眷屬。諸天眷屬擁護是

人。 

 (Chẳng phải chỉ riêng mình ông hộ trì người đó, mà cũng có hàng 

 quyến thuộc của Phạm Vương, Ðế Thích, và quyến thuộc của chư thiên 

 ủng hộ người đó nữa!) 

Đoạn kinh này tiếp theo đoạn trước, Kiên Lao địa thần hộ trì, cúng 

dường cho người chuyển đọc, tu hành y theo lý luận phương pháp của 

kinh này, Thế Tôn lại nói với chúng ta, không phải chỉ có địa thần hộ 

pháp  hộ  trì,  “Thích  Phạm” ,  Thích  là  thiên  vương  Đế  Thích,  chúng  ta 

thường  gọi  là  Ngọc  Hoàng  Đại  Đế,  các  tôn  giáo  ngoại  quốc  gọi  là 

Thượng Đế, Thiên Chủ, Phạm là Đại Phạm Thiên Vương. Những thiên 

vương và thiên thần này, chữ quyến thuộc đều là thiên thần, chẳng có ai 

không ủng hộ người tu hành này. Người tu hành này là người như thế 

nào? Trang bốn mươi hai phía trước, hôm nay có vài vị đồng tu mới đến 

chưa nghe qua nên chúng ta hãy đọc một lượt hàng cuối trang bốn mươi 

hai:  “Nhược  vị  lai  thế  trung,  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  cúng 

 dường  Bồ  Tát,  cập  chuyển  độc  thị  kinh.  Đản  y  Địa  Tạng  Bổn  Nguyện 

 kinh, nhất sự tu hành giả” (Trong đời sau, như có kẻ thiện nam người 

thiện nữ nào cúng dường Bồ Tát cùng chuyển đọc kinh điển này, dù chỉ 

y theo một việc trong Kinh Ðịa Tạng Bổn Nguyện mà tu hành) họ chính 

là hạng người này. Chữ  “vị lai thế”  tức là chỉ chúng ta ngày nay, năm 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 360

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

xưa khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thường dùng chữ vị lai 

thế hay chữ mạt pháp để nói tới thời đại chúng ta ngày nay. Quan trọng 

là chữ thiện,  “thiện nam tử, thiện nữ nhân” , chữ thiện ở đây là dùng tiêu 

chuẩn gì, người như thế nào mới gọi là thiện? Tiêu chuẩn đơn giản nhất 

là Tam Phước dạy trong Quán Kinh, trong phần tổng kết, đức Phật nói 

 [Tam Phước] là tịnh nghiệp chánh nhân của chư Phật ba đời. Phước thứ 

nhất gồm có bốn câu:  “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 không giết, tu thập thiện nghiệp” .  Làm được hết bốn điều này mới được 

gọi là thiện nam tử, thiện nữ nhân; đây là tiêu chuẩn thấp nhất của chữ 

thiện. Nếu bốn điều này cũng không làm nổi thì không thể gọi là thiện 

nam tử, thiện nữ nhân, đây là điều chúng ta nhất định phải ghi nhớ, phải 

hiểu rõ. Tại sao chúng ta đọc kinh, y theo phương pháp dạy trong kinh 

để  tu  hành,  kết  quả  không  giống  như  kết  quả  nói  trong  kinh?  Nguyên 

nhân là ở chỗ nào? Đều ở tại chữ thiện này, trong kinh đã nói rất rõ ràng, 

phải  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân.  Nếu  không  phải  là  thiện  nam  tử, 

thiện nữ nhân thì tu hành theo phương pháp này, quả báo sẽ thua rất xa, 

chẳng thù thắng như vậy, đây là việc mà chúng ta phải hiểu. 



Tối  hôm  qua,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  đọc  tới   “thiên

 vương ở cõi Tam thập tam”  đại biểu cho Sơ Địa Bồ Tát Hoan Hỷ Địa. 

Tam  thập  tam  thiên  vương  chính  là  thiên  chủ  cõi  trời  Đao  Lợi,  Ngài 

tượng trưng cho ý nghĩa gì? Ngũ giới thập thiện. Nói cách khác, đó vẫn 

là phước thứ nhất trong Tịnh Nghiệp Tam Phước,  “hiếu thuận cha mẹ, 

 tôn  kính  sư  trưởng” ,  dùng  tâm  đại  từ  bi  để  tu  mười  nghiệp  thiện,  đó 

chính là Hoan Hỷ Địa. Nếu chúng ta không thể y giáo phụng hành, ngay 

cả tiêu chuẩn thấp nhất của thiện nam tử, thiện nữ nhân cũng không đạt 

được, thì chúng ta học Phật cả đời có thể nói là chỉ kết thiện duyên với 

Phật mà thôi, có thể thành tựu hay không? Không thể thành tựu. Thành 

quả  cao  nhất  cũng  chẳng  qua  là  đời  sau  được  phước  báo  nhân  thiên, 

không thể nào liễu sanh tử, thoát luân hồi, chúng ta nhất định phải hiểu 

đạo lý này. Trong hết thảy kinh luận đều nói tới chữ thiện này, chúng ta 

nhất định phải sốt sắng học theo. Phải đạt được tiêu chuẩn thiện trong 

kinh, quả báo nói trong kinh quá thù thắng. Tiêu chuẩn này có thể đạt 

được quả báo thù thắng đó hay không? Không thể. Tại sao? Thiện này 

của bạn vừa đạt tới tiêu chuẩn, là thiện sơ cấp, chỉ là tiểu thiện. Kinh Địa 

Tạng  Bồ  Tát  là  kinh  Đại  Thừa,  không  phải  là  Tiểu  Thừa,  do  đó  tiêu 

chuẩn  của  chữ  thiện  này  phải  nâng  cao  lên,  phước  thứ  hai  trong  Tam 

Phước:  “Thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi” .  Đây 

là thiện của Nhị Thừa, của A La Hán, Bích Chi Phật, cao hơn chữ thiện 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 361

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nói ở phần trước. Họ tu hành có thể đạt được quả báo này không? Vẫn 

chưa được, còn thiếu một chút. Nâng cao lên nữa là thiện Đại Thừa, đó 

là “Phát  Bồ  Đề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  Thừa,  khuyến tấn 

 hành giả”,  đây là tiêu chuẩn của chữ thiện nói trong kinh này. 



Bạn dùng tâm thiện, hạnh thiện này cúng dường Địa Tạng Bồ Tát, 

chuyển đọc kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, noi theo lý luận phương 

pháp  của  kinh  này  để  chuyên  tu,  chuyên  hoằng,  “nhất  sự  tu  hành”  là

chuyên tu, chuyên hoằng, bạn mới được Kiên Lao địa thần ủng hộ, bạn 

mới được thiên vương, thiên thần của cõi trời Dục Giới, Sắc Giới ủng 

hộ.  Họ dựa vào cái gì mà ủng hộ bạn? Vì bạn là Bồ Tát, thiện nam tử, 

thiện nữ nhân chẳng phải là người nào khác, là Bồ Tát thì họ làm sao 

không ủng hộ được? Bạn làm được điều thứ nhất trong Tam Phước thì 

bạn chỉ là người thiện trong thế gian, những thiện thần ở trời Dục Giới sẽ 

bảo hộ bạn, thần thổ địa ở nơi bạn ở sẽ bảo hựu bạn. Kiên Lao địa thần 

là Tổng địa thần của toàn thế giới, [làm tới mức thiện thứ nhất thì] không 

cần Ngài, Ngài chỉ phái vài vị thổ địa là được. Nếu thiện của bạn đạt đến 

mức  thiện  của  Nhị  Thừa,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  bạn  chẳng  còn  là 

phàm phu nữa, trong Tiểu Thừa bạn đã dự vào dòng thánh, bạn có thể 

cảm được thiên thần ủng hộ bạn, những thiên vương này tôn kính bạn, 

thiên thần ủng hộ bạn. Khi bạn là Bồ Tát thì thiên vương tôn kính bạn, 

ủng hộ bạn. 



Phía trước Kiên Lao địa thần đã nói, trong chú giải ghi lời trong 

kinh Kim Quang Minh, hàng thứ nhất trang bốn mươi ba trong chú giải, 

bắt đầu từ câu cuối cùng  “Kiên Lao bạch với Phật” , Kiên Lao địa thần 

là địa thần của toàn thế giới, chẳng phải địa thần thường.  “Khi tỳ-kheo 

 thuyết pháp, lúc ngồi trên pháp tòa, ngày đêm tôi thường hộ vệ chẳng 

 rời  khỏi,  ẩn  hình  dưới  pháp  tòa,  đầu  đội  phía  dưới  chân  [của  tỳ-kheo 

 thuyết pháp]”,  do đó đây không phải là việc thiện nhỏ có thể cảm được. 

Địa vị của Kiên Lao địa thần còn cao hơn vua Diêm La; vua Diêm La 

chỉ thống trị một nước, một quốc gia, còn Kiên Lao địa thần cai trị toàn 

thế giới. Thế giới của chúng ta vẫn chưa được như thế, khi toàn thế giới 

thống nhất rồi, vị quốc vương khi ấy mới là Kiên Lao địa thần. Kiên Lao 

địa thần [núp] ở dưới chỗ ngồi của bạn, đầu đội chân của bạn, [bạn nghĩ 

coi] bạn có phước báo lớn hay không! Do đó thiện nam tử, thiện nữ nhân 

nói  ở  đây  là  sự  thiện  to  lớn,  không  phải  là  thiện  nhỏ.  Thiện  nhỏ  cảm 

được vị thổ địa nhỏ, đầu đội dưới ghế của bạn, bạn đã rất vinh dự rồi. Vị 

thần Thổ Địa cũng như làng trưởng, thôn trưởng. Do đó chúng ta phải 

hiểu rõ mỗi chữ, mỗi câu trong kinh thì mới không đến nỗi hiểu lầm. Từ 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 362

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đây  có  thể biết nếu bạn  không phát đại tâm  thì làm  sao  được?  Bồ  Tát 

khác với phàm phu ở chỗ [Bồ Tát] có tâm lượng lớn. Chư vị đã tham gia 

rất  nhiều  pháp  hội,  Phật  sự,  khi  niệm  sớ  văn  vừa  mở  đầu  liền  có  câu 

 “tâm bao trùm hư không, lượng gồm hết thế giới nhiều như cát” , hai câu

này nghĩa là gì? Chính là phát Bồ Đề tâm. Vừa phát Bồ Đề tâm xong, 

tâm lượng đó liền bằng hư không pháp giới, người tâm lượng nhỏ nhoi 

còn chưa phát Bồ Đề tâm thì tâm đó là tâm  mê  muội; Bồ Đề nghĩa là 

giác  ngộ,  tâm  giác  ngộ  bao  trùm  tận  hư  không,  gồm  hết  pháp  giới. 

Lượng gồm hết thế giới nhiều như cát, lượng lớn phước lớn, cảm động 

đến chư thiên, thiên vương, thiên thần tới ủng hộ bạn, cảm động được 

Kiên Lao địa thần dùng đầu đội chân của bạn, cung kính bạn như vậy. 



Đoạn này trong chú giải rất quan trọng, chúng ta hãy đọc một lượt 

 “sơ cú, vị bất đản nhữ địa thần độc hộ”  (Câu đầu, đức Phật nói: “Chẳng 

chỉ có riêng mình ông là vị địa thần ủng hộ người thọ trì kinh”), đây là 

khẩu khí của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Nhữ là chỉ Kiên Lao địa thần, 

nói người cúng dường, đọc kinh, y giáo phụng hành, không những địa 

thần  ủng  hộ  kẻ  ấy,  ông  (Kiên  Lao  địa  thần)  phát  nguyện  hộ  trì  kẻ  ấy. 

 “Nhược quả như thượng tu vi” (nếu bạn có thể làm theo lời dạy ở trên), 

nhược  nghĩa  là  giả  sử,  nếu  bạn  có  thể  y  giáo  phụng  hành  như  lời  dạy 

trong kinh, nếu dùng cách nói hiện nay thì bạn có thể thực hiện được, 

bạn có thể làm được, người hộ trì nhiều  “diệc hữu Thích Phạm chư thiên 

 quyến  thuộc  giai  lai  ủng  hộ” (cũng  có  quyến  thuộc  chư  thiên  Thích 

Phạm đến ủng hộ). Phía sau pháp sư Thanh Liên trích dẫn kinh điển để 

chứng minh câu này  “như Tứ Thiên Vương bạch Phật ngôn” (Như Tứ 

Thiên Vương bạch với đức Phật), đây là Tứ đại thiên vương của trời Dục 

Giới,  “thị  nhân  nhược  đắc  văn  thị  kinh  điển,  năng  đắc  vị  lai  hiện  tại 

 chủng chủng vô lượng công đức. Ngã đương ẩn tế, bất hiện kỳ thân. Vị 

 thính pháp cố, đương chí sở chỉ giảng pháp chi xứ” (nếu người đó được 

nghe kinh điển này sẽ được vô lượng công đức trong hiện tại, vị lai. Vì 

để nghe pháp, tôi sẽ tới chỗ đang giảng pháp, ở lại đó, nhưng ẩn hình 

không hiện thân). Đây là nói tỳ-kheo thăng tòa giảng kinh, tứ đại thiên 

vương suất lãnh bát bộ quỷ thần đến nghe kinh nghe pháp, họ đến hộ trì 

đạo tràng. Trong đây quan trọng nhất là chúng ta phải suy nghĩ, chúng ta 

dựa vào cái gì mà có thể cảm động những thiên thần, những vị thần hộ 

pháp  như  vậy?  Dựa  vào  đức  hạnh  của  chính  mình.  Đức  gì?  Tánh  đức 

trong tự tánh, tánh đức lưu lộ ra ngoài chính là đức hạnh, sự khởi tâm 

động niệm, lời nói hành động, tương ứng với những lời dạy trong kinh 

luận của Phật, những lời dạy trong kinh luận của Phật đều là lời từ tự 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 363

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tánh của Như Lai lưu lộ ra, tương ứng với kinh điển tức là tương ứng với 

tánh đức trong tự tánh, cho nên mới có thể cảm động đến thiên địa quỷ  

thần, đạo lý là như vậy. 



Sau đó lại nói  “Đại Phạm thiên vương” , là thiên vương ở cõi trời 

Sắc Giới, Sơ Thiền thiên.  “Thích Đề Hoàn Nhân”  là thiên chủ cõi trời 

Đao Lợi.  “Đại Biện thiên thần, công đức tôn thiên, Tán Chi quỷ thần, 

 đại tướng quân đẳng, nhị thập bát bộ quỷ thần đại tướng, Ma Hê Thủ 

 La, Ma Ni Bạt Đà quỷ thần đại tướng. Quỷ Tử Mẫu cập ngũ bá quỷ tử” 

(Đại Biện thiên thần, công đức tôn thiên, Tán Chi70 quỷ thần, đại tướng 

quân, v.v., hai mươi tám bộ quỷ thần đại tướng, Ma Hê Thủ La, Ma Ni 

Bạt Đà quỷ thần đại tướng. Quỷ Tử Mẫu71 và năm trăm quỷ con), phía 

sau là  “vô lượng bách thiên vạn ức na-do-tha quỷ thần chư thiên, như thị 

 đẳng chúng, vị thính pháp cố, tất tự ẩn tế, bất hiện kỳ thân, chí thị nhân 

 sở  chỉ  giảng  pháp  chi  xứ” (vô  lượng  trăm  ngàn  vạn  ức  na-do-tha  quỷ 

thần  cõi  trời,  những  vị  này  vì  muốn  nghe  pháp  nên  phải  tự  ẩn  hình, 

chẳng hiện ra, và đến đứng ở chỗ người đó giảng kinh). Ngày nay chúng

ta tự mình tu học chẳng đạt tới trình độ này, không thể đạt tới trình độ 

thượng thiện, chưa chắc đã đạt được trình độ trung thiện, đây là trình độ 

thấp nhất, trước kia chúng tôi đã nói rất nhiều, chư vị có thể tìm những 

băng ghi âm này để tham khảo. Trong đó có một nguyên tắc chung, đó là 

phải  dùng  chân  tâm,  dùng  tâm  chân  thành,  chẳng  lừa  gạt  chính  mình, 

chẳng lừa gạt người khác,  “hết thảy phải làm từ tâm chân thật” , thì bạn 

mới có thể đạt tới tiêu chuẩn của thiện, bạn mới là thiện nam tử, thiện nữ 

nhân như trong kinh nói. 



Cuối  cùng  Ngài  còn  nêu   “kinh Kim Quang Minh, viên kinh

 Phương  Đẳng” .  Câu  này  hàm  chứa  rất  nhiều  kinh  luận,  Viên  nghĩa  là 

kinh  điển  thuộc  Viên  Giáo.  “Thiên  long  thần  quỷ  ủng  hộ  nhược  tư. 

 Huống kim khai hiển tối thượng chi điển” (Thiên long quỷ thần ủng hộ 

cũng  như  vậy,  huống  chi  nay  khai  hiển  kinh  điển  tối  cao),  câu  này  cổ 

đức thừa nhận kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện là kinh điển tối cao. 

Hai chữ khai hiển, giống ý nghĩa của câu  “khai hóa hiển thị chân thật 

 chi tế”  trong kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện 

70 Tán Chi là một vị đại tướng trong số tám đại tướng của Tỳ Sa Môn thiên vương. 

Như vậy Tán Chi quỷ thần chính là Tán Chi đại tướng và các vị quỷ thần do Ngài 

thống lãnh. 

71 Quỷ Tử Mẫu (Ha Rị Đế, Ha Lợi Đế) là một vị thần được sùng phụng trong Mật 

Giáo như thần hộ pháp. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 364

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

này cũng khai hóa hiển thị chân thật chi tế . “Kỳ Phạm Thích thiên đẳng 

 ủng hộ  chi lực, hề sĩ  cánh ngôn tai  (Sức ủng hộ  của  các  Phạm  Thiên, 

Thích Đề Hoàn Nhơn đâu cần nói thêm), nói nhiều thêm làm chi, nhất 

định  sẽ  cảm  được  thiên  vương  và  thiên  thần  cõi  trời  Sắc  Giới  và  Dục 

Giới ủng hộ. Người phát tâm học Giáo, bất luận tại gia, xuất gia, người 

hoằng pháp lợi sanh, không thể không biết chân tướng sự thật này, khi 

bạn hiểu rõ việc này xong thì phải dốc hết sức lực, sốt sắng mà làm; nếu 

bạn không sốt sắng nỗ lực, chỉ làm một cách qua loa, không những có lỗi 

đối với người ta mà còn có lỗi đối với những quỷ thần này, chúng ta nhất 

định phải hiểu như vậy. Ý nghĩa đoạn kinh sau còn hay hơn nữa: 

 Hà cố đắc như thị thánh hiền ủng hộ. 

何故得如是聖賢擁護。

 (Tại sao người đó lại được chư hiền thánh ủng hộ như thế?) 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đặt  ra  một  câu  hỏi,  nhắc  nhở  mọi 

người chú ý, vì nguyên nhân, lý do gì mà bạn được chư thánh hiền ủng 

hộ  như  vậy?  Phật  dùng  hai  chữ     “thánh  hiền”   nghĩa  là  nói  rõ  những 

thiên vương, thiên thần, gồm cả Kiên Lao địa thần chẳng phải là phàm 

phu, mà là chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian, trong sáu cõi được 

họ ủng hộ tức là được chư Phật, Bồ Tát ủng hộ, làm sao bạn được như 

vậy?  Phần sau nói: 

 Giai do chiêm lễ Địa Tạng hình tượng, cập chuyển độc thị bổn 

 nguyện kinh cố. 

皆由瞻禮地藏形像。及轉讀是本願經故。

 (Ấy  đều do  chiêm  lễ  hình  tượng  của  Bồ Tát  Ðịa  Tạng  cùng đọc 

 tụng Kinh Bổn Nguyện này.) 

Có  phải  “chiêm lễ”  là thờ một tượng Bồ Tát Địa Tạng, mỗi ngày 

vái chào, cúi đầu lạy? Mỗi ngày đọc kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện 

từ đầu tới cuối? Có phải làm xong thì bạn liền được lợi ích to lớn như 

vậy?  Hãy  nhớ  một  câu  ở  đoạn  trên   “chuyên  tu  chuyên  hoằng,  y  giáo 

 phụng hành”  thì mới được! Chiêm lễ chẳng phải chỉ ở trên hình thức, 

phải   “nhìn  thấy  thánh  hiền  mong  được  bằng” ,  học  Địa  Tạng  Bồ  Tát, 

nhìn thấy hình tượng Địa Tạng Bồ Tát thì [phải nghĩ] mình phải học theo 

Địa Tạng Bồ Tát, phải bắt chước Ngài, dùng Địa Tạng Bồ Tát làm mô 

phạm, gương mẫu cho mình học Phật, chúng ta phải làm theo giống y 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 365

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

như Ngài, đó gọi là chiêm lễ.  “Chuyển độc”  quan trọng ở chữ chuyển, 

ngày nay chúng ta biết đọc chứ chẳng biết chuyển. Chuyển nghĩa là gì? 

Chuyển đổi cảnh giới của mình, lúc chưa biết đọc kinh thì chúng ta có 

rất nhiều cách suy nghĩ, nhiều cách nhìn, cách nói, cách làm, tất cả đều 

sai lầm! Bây giờ mở cuốn kinh này ra đọc xong mới hoát nhiên đại ngộ, 

hiểu rõ xong sửa đổi những sai lầm thuở trước, làm giống như [lời dạy 

của chư] Phật, Bồ Tát, đó gọi là chuyển. Chữ chuyển này nói đơn giản 

nghĩa  là  chuyển  biến,  chúng  ta  thường  nói  chuyển  phàm  thành  thánh, 

đọc kinh này xong bạn biết chuyển thì công đức này rất lớn. Sự chuyển 

biến,  thay  đổi  này  của  bạn vô  cùng hiếm  có,  quý  báu,  bạn chẳng phải 

Tiểu Thừa, chẳng phải A La Hán, chẳng phải Bích Chi Phật, chẳng phải 

là Bồ Tát thông thường, mà là Địa Tạng Bồ Tát chứ không phải thường. 



Cho nên phải thường đọc kinh, mỗi ngày đọc, mỗi ngày chuyển. 

Nếu  bạn  không  đọc,  bạn  làm  sao  chuyển  được?  Câu   “đọc  tụng  Đại 

 Thừa”  trong Tịnh Nghiệp Tam Phước rất quan trọng, mỗi ngày phải đọc 

kinh, phải đọc cho thật thuộc thì khi dấy khởi tâm niệm bạn mới có thể 

chuyển đổi, đạo lý là ở chỗ này. Đọc kinh nhưng chẳng thể chuyển đổi 

cảnh giới thì cũng như không đọc. Cho nên có người biết đọc kinh, có 

người  không  biết  đọc,  người  không  biết  đọc  thì  đọc  cho  Phật,  Bồ  Tát 

nghe, chẳng ăn nhằm gì tới mình, còn người biết đọc thì đọc cho chính 

mình nghe, chẳng ăn nhằm gì tới người khác, chắc chắn chuyển đổi cảnh 

giới  của  mình.  Trong  Đàn  Kinh  có nhắc  tới  chuyện  thiền  sư Pháp  Đạt 

tụng kinh Pháp Hoa hết ba ngàn biến cũng chưa khai ngộ. Sau khi ngộ 

xong Ngài rất cảm khái và nói với đại sư Lục Tổ: “Lúc trước tuy  mỗi 

ngày  tụng  kinh  Pháp  Hoa,  tụng  hết  ba  ngàn  biến  đều  là  bị  Pháp  Hoa 

chuyển,  ngày  nay  ngộ  xong  mới  chuyển  Pháp  Hoa”,  như  vậy  gọi  là 

chuyển độc, pháp sư Pháp Đạt làm tấm gương sáng cho chúng ta. 

Tới lúc nào bạn có thể  “chuyển kinh”  mà không bị kinh chuyển? 

Bị kinh chuyển là kẹt cứng vào câu kinh, bạn đọc sách chết cứng, bạn 

chẳng thể khai ngộ. Khi bạn có thể chuyển kinh, bạn khai ngộ từ cuốn 

kinh này. Ngộ xong thì từng câu, từng chữ đều hết sức sống động, từng 

câu, từng chữ đều có vô lượng nghĩa. Bạn giải thích cho chúng sanh, giải 

thích dài cũng được, ngắn cũng được, giải thích sâu hay cạn đều được 

hết, đều tự tại. Do đó tụng kinh có phải là tu hành hay không? Chính là 

tu hành, người biết đọc thì là tu hành, người không biết đọc thì không 

phải  là  tu  hành.  Cổ  đức  dạy  chúng  ta   “tùy  văn  nhập  quán” ,  đó  là  tu 

hành, chúng ta quán tưởng thuận theo lời Phật dạy thì sẽ tương ứng, sẽ 

khế nhập, đó là chân tu, viên tu viên chứng. 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 366

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Ai  đã  làm  nổi?  Thiện  Tài  đồng  tử  trong  kinh  Hoa  Nghiêm.  Bạn 

coi Thiện Tài đồng tử nghe pháp, mỗi lần thăm hỏi một vị thiện tri thức 

xong thì địa  vị của Ngài nâng lên  một  tầng.  Lúc  Ngài tham  phỏng  tỳ- 

kheo Đức Vân là Sơ Trụ Bồ Tát, tham phỏng tới tỳ-kheo Hải Vân là Nhị 

Trụ  Bồ  Tát,  tham  phỏng  tỳ-kheo  Diệu  Trụ  là  Tam  Trụ  Bồ  Tát,  không 

ngừng nâng cao. Tới sau cùng tham phỏng Phổ Hiền Bồ Tát, Phổ Hiền 

Bồ  Tát  dùng  thập  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc,  Ngài  liền  thành 

Phật, Ngài chứng quả vị Phật viên mãn. Tại sao Thiện Tài đồng tử có 

thể? Tùy văn nhập quán, tùy theo lời dạy của thiện tri thức, Ngài liền có 

thể khế nhập cảnh giới. Ngày nay chúng ta tu học, tu hết mấy chục năm 

mà vẫn còn là phàm phu, chẳng có chuyển đổi, khổ ở tại chỗ [chúng ta 

không thể chuyển]; niệm niệm vẫn tùy thuận theo phiền não, như vậy thì 

làm sao được! Tới lúc nào chúng ta có thể chuyển phiền não thành Bồ 

Đề, bạn có thể tùy thuận Bồ Đề, chẳng tùy thuận phiền não thì bạn sẽ 

thành tựu, bạn sẽ thành Phật. Do đó chữ quan trọng nhất trong đoạn kinh 

này là chuyển, vấn đề là bạn chuyển nổi không? Nếu có thể chuyển đọc 

bộ kinh này, phần sau nói quả báo của việc này. 

 Tự nhiên tất cánh xuất ly khổ hải, chứng Niết Bàn lạc. 

自然畢竟出離苦海。證涅槃樂。

 (Nên tự nhiên được rốt ráo xa lìa biển khổ, chứng được Niết Bàn 

 yên vui.)

Đây  là  quả  báo.  “Xuất  ly  khổ  hải” ,  phía  trước  thêm  chữ   “tất 

 cánh” ; nếu không thêm chữ tất cánh thì chữ xuất ly khổ hải chỉ cho lục 

đạo luân hồi, nếu thêm chữ tất cánh thì không chỉ lục đạo luân hồi mà 

còn  bao  gồm  thập  pháp  giới.  “Tất  cánh  xuất  ly  khổ  hải”   là  siêu  việt 

mười pháp giới, chứng đại Niết Bàn. Đây là quả vị gì? Thấp nhất là Viên 

Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, Biệt Giáo Sơ Địa Bồ Tát, đây là nói tiêu chuẩn thấp 

nhất.  Trên thực tế thì sao? Trên thực tế thì không phải là địa vị này, mà 

siêu việt Thập Địa mới gọi là  “rốt ráo thoát ly khổ hải” . Cũng có nghĩa 

là phá hết vô minh, chứng được niềm vui đại Niết Bàn trong quả vị Như 

Lai của Viên Giáo. 

 Dĩ thị chi cố, đắc đại ủng hộ. 

以是之故得大擁護。 

 (Vì thế mà được sự ủng hộ lớn lao.) 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 367

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Là đạo lý và nguyên nhân như vậy, cho nên được chư Phật Như 

Lai hộ niệm, thiên vương, thiên thần ủng hộ. Chúng ta phải hỏi chúng ta 

có thể làm được không?  Đương nhiên là có thể, nếu không thì đức Phật 

sẽ không nói những lời này với chúng ta. Phật nói ra nhưng chúng ta làm 

không  nổi  thì  đó  không  phải  là  nói  giỡn  chơi,  nói  để  dụ  chúng  ta  hay 

sao? Nói vậy thì Phật cũng có lỗi. Những lời đức Phật nói đều là việc 

chúng ta có thể làm được, vấn đề là bạn chịu làm hay không. Nếu bạn 

chịu  làm  thì  không  có  gì  không  thể  làm  được  hết,  chỉ  chuyển  biến  từ 

trong một niệm. Trong đại giáo viên đốn, chỉ cần xả bỏ tâm niệm tự tư tự 

lợi thì bạn liền có thể làm được. Chỉ cần bạn khởi tâm động niệm đều vì 

hết thảy chúng sanh, chữ hết thảy chẳng phải chỉ là một địa phương này, 

chẳng phải là một quốc gia, cũng chẳng phải là một thế giới, cũng chẳng 

phải là một cái tam thiên đại thiên thế giới, mà là hết thảy chúng sanh 

trong tận hư không trọn hết pháp giới. Như vậy thì bạn mới thực sự làm 

được  “tâm bao trùm hư không, lượng gồm thâu thế giới nhiều như cát” , 

cảnh giới của bạn sẽ chuyển đổi trở lại, sẽ nhập vào cảnh giới của chư 

Phật Như Lai, bạn sẽ được chư Phật Như Lai gia trì,  hộ niệm, trí huệ sẽ 

mở  mang,  phiền  não  sẽ  đoạn  dứt.  Làm  sao  đoạn  phiền  não?  Bạn  phải 

biết cội gốc của phiền não là gì? Cội gốc chính là ngã chấp, tự tư, tự lợi, 

đó là cội nguồn của phiền não. Nếu ngày nay bạn không có tâm niệm tự 

tý, tự lợi, niệm niệm đều vì chúng sanh, niệm niệm đều vì Phật pháp, vì 

hư không pháp giới, thì cội nguồn phiền não của bạn sẽ mất hết, vậy thì 

làm sao đoạn không dứt? Không đoạn nhưng tự nhiên mất hết. Phiền não 

mất hết thì tự tánh Bát Nhã trí huệ sẽ hiện ra. 



Các bạn mỗi ngày đều mong cầu trí huệ, nhưng không chịu phát 

tâm vì hết thảy chúng sanh thì trí huệ làm sao mà có? Trí huệ làm sao 

hiện ra nổi? Niệm niệm đều tự tư, tự lợi thì đây là chướng ngại to lớn. 

Không những bạn không siêu việt thập pháp giới, mà cũng không siêu 

việt nổi lục đạo, không những không siêu việt lục đạo, ngay cả Dục Giới 

cũng  không  siêu  việt  nổi,  không  gian  sinh  hoạt  của  bạn  quá  nhỏ!  Bạn 

sinh sống  rất cực khổ,  rất đáng thương! Nguyên nhân  là gì? Ngã  chấp 

quá cứng chắc, phân biệt chấp trước từ vô lượng kiếp đến nay đời đời 

kiếp kiếp đều bị nó hại. Tự bạn phải hiểu rõ, nhất định phải sáng suốt, 

buông xuống phân biệt chấp trước, buông xuống tự tư, tự lợi thì tương 

lai của bạn sẽ rạng rỡ, bạn sẽ được đại tự tại, phước đức to lớn. Chúng ta 

đã từng nghe đức Phật nói như vậy trong kinh điển, bộ kinh này rất hay, 


vừa mở đầu đức Phật phóng hào quang, đức Thế Tôn nói ra mười vầng 

mây quang minh, đó là từ tự tánh tuôn trào ra. Trong đó có Đại Phước 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 368

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Đức, Đại Cát Tường, Đại Viên Mãn, chỉ cần xả bỏ một niệm tự tư thì 

bạn liền đạt được hết thảy. Chư Phật Bồ Tát đạt được, các Ngài chẳng có 

tâm  riêng  tư,  chẳng  có  tư  dục;  phàm  phu  chúng  ta  không  đạt  được  vì 

chúng ta bị tư dục chướng ngại mất. Trong kinh Phật thường nói tới Nhị 

Chướng,  Tam  Chướng;  Nhị  Chướng  là  Phiền  Não  Chướng,  Sở  Tri 

Chướng.  Phiền  Não  Chướng  chính  là  dục  vọng,  tự  tư,  tự  lợi,  Sở  Tri 

Chướng chính là thành kiến, sự suy tưởng của mình, cách nhìn của mình 

đều là Sở Tri Chướng, gây chướng ngại làm cho tánh đức của bạn không 

thể hiện ra. Bạn nói có đáng thương hay không! 



Trong chú giải có vài câu rất quan trọng, chúng ta hãy đọc xem, 

trang bốn mươi lăm hàng thứ ba đếm ngược lại, bắt đầu từ chữ thứ tư, 

đây là nói  “tất cánh xuất ly khổ hải” (nhất định thoát lìa biển khổ), khổ 

hải nghĩa là gì?  “Kim chỉ nghiệp hải, khổ hữu vạn đoan” (ở đây chỉ biển 

nghiệp, khổ có vạn mối), khổ hải ở đây là nghiệp hải, biển nghiệp này rất 

lớn,  bạn  tạo  nghiệp,  bạn  tạo  thiện  nghiệp  thì  được  thiện  báo,  tạo  ác 

nghiệp thì có ác báo, thiện báo, ác báo đều chẳng tự tại. Nếu nói từ lục 

đạo, mọi người thường nghe tới địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh là ba đường 

ác, còn cõi trời, người, A Tu La là ba đường thiện, lục đạo chính là biển 

nghiệp.  Nếu  phóng  lớn  ra,  tứ  thánh  pháp  giới  là  thiện  nghiệp,  lục  đạo 

đều là ác nghiệp, tất cả đều là biển nghiệp. Thập pháp giới là biển nghiệp 

lớn, lục đạo là một phần trong cái biển nghiệp lớn này, là nơi khổ nhất. 

Thoát  khỏi  biển  nghiệp,  thoát  khỏi  thập  pháp  giới.  Trong  chú  giải  nói 

 “Ký do lễ độc”  (đều do lễ, đọc), chiêm lễ, chuyển đọc.  “Xuất ly vô nan” 

(thoát  ly  không  khó),  mỗi  ngày  bạn  chiêm  ngưỡng,  lễ  bái  tượng  Địa 

Tạng  Bồ  Tát,  ngưỡng  mộ,  tôn  trọng  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  noi  gương  học 

theo Địa Tạng Bồ Tát, lại có thể đọc kinh, y giáo phụng hành thì thoát ly 

biển  nghiệp  sẽ  không khó.  “Ngôn tự  nhiên, tự  nhiên  tất  cánh” (nói tự 

nhiên, thì tự nhiên rốt ráo);  “Tắc bất gia miễn cưỡng. Thuyết tất cánh 

 tắc đáo để bất hư” (nói tự nhiên thì chẳng miễn cưỡng, nói rốt ráo thì 

đích thực chẳng hư dối), những chữ này vô cùng quan trọng. 



Cho nên tu hành nhất định phải tu tâm thanh tịnh, bình đẳng, giác, 

thì hết thảy đều là tự nhiên. Có nguyện không mong cầu, nguyện sanh 

Tây Phương Tịnh Độ, nguyện này chẳng có mong cầu. Nguyện là chân 

tâm, cầu là vọng tâm, chúng ta phải hiểu sự khác biệt giữa hai chữ này; 

nguyện là tùy duyên, cầu là phan duyên. Tôi nêu ra một thí dụ cho mọi 

người  dễ  hiểu,  chúng  ta  mong  cầu  có  một  Niệm  Phật  Đường  tốt,  sự 

mong cầu này là nguyện. Tôi mong cầu từ lúc nào? Các bạn coi trong 

cuốn bút ký của tôi có ghi, năm một ngàn chín trăm sáu mươi mốt tôi đã 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 369

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mong cầu. Đây là nguyện cầu, tôi chẳng phan duyên, tôi chẳng đi khắp 

nơi kêu mọi người quyên góp, để xây dựng, tôi chẳng làm vậy, ba mươi 

năm nay tùy thuận tự nhiên. Tới đây chỉ nói khơi khơi thì họ đã thực sự 

làm được, đây là tùy duyên. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên và các bạn đồng tu ở 

đây làm thực sự, làm hết lòng, chúng tôi bất quá chỉ khởi lên một vọng 

tưởng  mà  thôi,  đã  khởi  lên  vọng  tưởng  ba  mươi  năm,  chẳng  hy  vọng 

mong cầu trong đời tôi thực sự xây dựng một đạo tràng, chẳng có tâm 

niệm này, chẳng móng ý niệm này. Họ nghe tôi nói xong liền sốt sắng 

làm, đây là chuyện tốt, tôi liền thuận theo dòng nước mà đẩy thuyền. Từ 

điểm  này  chư  vị  có  thể  thấy  được  nguyện  khác  với  cầu,  tùy  thuận  tự 

nhiên  mà  thành  tựu,  chẳng  có  tơ  hào  miễn  cưỡng  thì  bạn  được  tự  tại. 

Nếu mỗi ngày đều mong cầu, hy vọng mau mau thành công, như vậy thì 

mệt chết, như vậy thì quá khổ, cái gánh nặng này quá nặng, có nguyện 

chẳng cầu thì chẳng có gánh nặng gì cả. Chúng sanh có phước thì chư 

Phật thiện thần ủng hộ, nó tự nhiên sẽ xuất hiện; nếu chúng sanh chẳng 

có phước báo, chúng ta có miễn cưỡng như thế nào đi nữa cũng sẽ không 

thành. 



Nhà  Phật  thường  nói   “Trong nhà  Phật  có  cầu  ắt ứng” ,  chữ cầu 

này là nguyện, nguyện là tùy duyên, chẳng phải sự mong cầu của người 

thế gian, mong cầu là phan duyên. Dù phan duyên được thành tựu, phiền 

phức  rất  nhiều,  nó  chẳng  thành  tựu  một  cách  tự  nhiên,  thành  tựu  rất 

gượng ép, hậu quả sau đó sẽ chẳng vừa ý, chẳng lý tưởng. Rất nhiều đại 

đức  từ  xưa  tới  nay,  từ  hành  nghi  thị  hiện  độ  hóa  chúng  sanh  của  họ 

chúng ta có thể nhìn thấy, họ chẳng gượng ép. 



Trong đời tôi chưa  từng khởi lên ý niệm  phải xây  đạo  tràng, tại 

sao? Vì phước của tôi rất mỏng, cả đời tôi chưa từng mở miệng quyên 

góp xin tiền, đây là tánh tình vốn có của tôi, ngửa tay xin tiền người ta 

tôi cảm thấy rất ái ngại, rất khó chịu. Vì chính bản thân tôi cũng không 

chịu làm thì làm sao làm cho người khác được, làm gì có đạo lý này? 

Do đó đôi lúc tôi chỉ nói khơi khơi trên giảng đài mà thôi. Người nói thì 

không có tâm, người nghe lại có ý định như vậy, họ đã làm thực sự, làm 

thật hoàn hảo! Quý vị làm, tôi cũng không phản đối, cũng chẳng ngăn 

cản. Thư viện Hoa Tạng ở Cảnh Mỹ, Đài Bắc cũng thành tựu giống như 

vậy; nhiều người chẳng biết sự thành tựu của thư viện Hoa Tạng đều do 

thính chúng tức giận mà có được. Năm ấy trong pháp hội Nhân Vương, 

lúc đó trong hội thí pháp Hoa Tạng, Hàn Quán Trưởng dẫn đầu, lão pháp 

sư Đạo An cũng có tham dự, chúng tôi mướn và mượn đạo tràng của hội 

Trung Quốc Phật Giáo, mượn đạo tràng này để giảng kinh Nhân Vương 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 370

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

trong  vòng  hai  mươi  ngày.  Những  pháp  sư  và  đại  đức  trong  hội  Phật 

Giáo này bắt bẻ gây khó khăn cho chúng tôi, tìm đủ mọi cách để cản trở 

làm cho pháp hội giảng kinh không được viên mãn, vì giảng kinh này là 

cầu phước cho quốc gia, chúng tôi kiên quyết phải giảng cho được viên 

mãn, bởi vậy nên làm cho sự việc không được xuông xẻ lắm, nhưng rốt 

cuộc cũng giảng xong bộ kinh này. Thính chúng biết chuyện này nên rất 

tức giận, họ nói “Quý vị không chịu cho mượn thì chúng tôi tự xây đạo 

tràng”,  sau  đó  mọi  người  hùn  tiền  nhau  mua  thư  viện  Cảnh  Mỹ;  tôi 

chẳng có kêu gọi họ đóng góp, đều là họ tự phát tâm, cho nên thư viện 

Cảnh Mỹ là do thính chúng nổi giận mà có được. Như vậy cũng tốt, [thư 

viện Cảnh Mỹ] là nơi giảng kinh trên hai mươi năm qua, củng cố cơ sở 

cho công việc hoằng pháp của chúng ta, đây là tùy duyên tự nhiên thành 

tựu. 



Đạo tràng thứ hai ở Đài Loan là Hội Cơ Kim Giáo Dục Phật Đà; 

chẳng phải do tôi tìm họ, mà là họ tìm tôi, đó là tài sản của cư sĩ Giản 

Phong Văn, ông ta xây căn lầu này, phát tâm tặng cho tôi một tầng để 

làm giảng đường. Ban đầu tôi cũng chẳng quen biết gì với ông ta, chưa 

từng gặp mặt, một hôm đột nhiên ông ta tới và nói muốn tặng một tầng 

lầu cho tôi, tầng lầu đó nhiều tiền lắm chứ chẳng rẻ gì. Ông nói xong tôi 

đánh dấu hỏi, nhưng cứ tạm nghe cho xong chuyện, ông có cho thì cũng 

tốt, không cho thì cũng tốt, chẳng để ý tới, ông ta cũng biết là tôi chẳng 

tin  ông  ta.  Hai  tuần  sau,  ông  ta  viết  một  lá  thơ  tới  nói  ông  thành  tâm 

thành ý cúng dường đạo tràng này. Lá thơ đó chẳng có hiệu quả gì trên 

pháp lý, chỉ là biểu lộ tấm lòng thành của ông ta mà thôi. Chúng tôi cũng 

vui mừng tiếp nhận, nói “Tốt quá, quý quá”, khen ngợi vài câu rồi thôi! 

Sau đó tôi đi hoằng pháp ở Mỹ, ở Mỹ tính làm thẻ xanh cho nên 

lúc đó lưu lại Mỹ hết mười một tháng, đó là thời gian ở Mỹ lâu nhất. Sau 

khi trở về Đài Loan, căn lầu này đã xây xong, ông ta tới phi trường đón 

tôi, đưa cho tôi hết thảy giấy tờ chủ quyền của căn lầu này, lúc đó mới 

thực sự là đã cúng dường căn lầu này. Tôi hỏi ông: “Ông quyên căn lầu, 

sau này có muốn lấy lại không?”. Ông nói: “Không, tuyệt đối sẽ không 

lấy  lại”.  Tôi  nói  “Tốt,  nếu  không  lấy  lại  thì  chúng  ta  hãy  đi  làm  giấy 

công chứng, chuyển nhượng căn lầu này biến thành Hội Cơ Kim Giáo 

Dục Phật Đà, căn lầu này sẽ trở thành tài sản của hội Cơ Kim Giáo Dục 

Phật Đà. Một ngày nào đó hội này giải tán, không hoạt động nữa thì tài 

sản này biến thành tài sản của quốc gia, chẳng thuộc bất cứ một người 

nào.  Ông ta đồng ý nên chúng tôi đã làm như vậy. Ông ta tặng cho tôi, 

tôi chẳng muốn nhận. Bạn hãy xem, đạo tràng này được thành lập một 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 371

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cách tự nhiên như vậy, [lúc ban đầu] tôi chẳng có yêu cầu mong muốn gì 

nơi ông ta. 



Đạo tràng ở Dallas, Mỹ quốc của chúng ta, tôi không mấy gì thích 

khu  vực  đó,  Hàn  Quán  Trưởng  cũng  chẳng  thích,  nhưng  cứ  được  xây 

dựng nơi đó, là do Phật, Bồ Tát xây dựng vậy. Mọi người mang tiền tới 

[xây dựng đạo tràng], đến khi đạo tràng xây dựng xong thì tiền ngưng 

tới, chúng tôi chẳng có quyên tiền gì hết, chẳng xin người ta, đạo tràng 

tự  nhiên  thành  tựu.  Cho  nên  cả  đời  này  chúng  tôi  sinh  sống  vô  cùng 

thoải mái, vô cùng hạnh phúc, chẳng có áp lực gì hết, chúng tôi tuyệt đối 

chẳng tìm phiền phức cho mình, chẳng để cho mình sinh sống trong đau 

khổ. Cầu xin người ta rất khổ, phải coi nét mặt của người ta, vậy thì rất 

khổ. Ở ngoại quốc phải mượn tiền ngân hàng [để xây đạo tràng], bạn coi 

cái gánh đó nặng đến mức độ nào! Tôi [thiếu nợ] không được, nếu tôi có 

thiếu nợ thì ban đêm sẽ ngủ không yên. Có nhiều người rất phi thường, 

mang nợ đầy mình nhưng họ cũng ngủ ngon lành, tôi rất khâm phục họ. 

Tôi  tuyệt  đối  không  thể  làm  việc  mà  đòi  hỏi  phải  phụ  trách,  tuyệt  đối 

không thể cầu người. Chúng tôi sống thanh bần, thân tâm yên ổn, tự tại 

vui vẻ, chẳng có một tí gánh nặng gì hết. Như vậy thì bạn  mới có thể 

thoát ra khỏi biển khổ, tu hành cũng như vậy. 

Niệm  Phật  thì  thật  thà  niệm  là  được,  phát  nguyện  cầu  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chẳng  cần  phải  nôn  nóng,  đừng  cứ  trông 

ngóng mỗi ngày, đừng hỏi “A Di Đà Phật khi nào mới tới? [Tại sao] tôi 

còn chưa thấy Phật?” Nếu bạn có tâm này, như vậy là có tâm mong cầu, 

tâm phan duyên, sợ là chẳng thể vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới 

được, tại sao vậy? Lúc bạn niệm Phật bị xen tạp, xen tạp vô vọng tưởng. 

Chỉ  cần  niệm  một  câu  Phật  hiệu  này  tới  cùng,  phát  nguyện  sanh  Tây 

Phương, ngày nào vãng sanh cũng được, lúc nào đức Phật tới cũng được, 

đừng có phan duyên, tùy duyên mới tốt. Khi còn chưa vãng sanh, tấm 

thân này còn giữ lại trên thế gian thì hãy tận tâm tận lực giới thiệu pháp 

môn này cho chúng sanh, giải thích rõ ràng công đức lợi ích của pháp 

môn này cho mọi người thì rất tốt. Cứ như vậy yên tâm đợi đức Phật A 

Di Đà tới tiếp dẫn bạn, chẳng có nôn nóng gì hết, như vậy mới được. 



Chúng ta xem phần chú giải tiếp theo  “Thị cố hành giả ưng đương 

 chí tâm. Nhược chí tâm giả sở cầu tất hoạch, xuất khổ chứng lạc” (do đó 

hành  giả  nên  chí  tâm,  nếu  chí  tâm  thì  cầu  gì  đều  được,  thoát  khổ  đạt 

được vui sướng), mấy câu này nói thật hay. Hành giả nghĩa là người y 

giáo phụng hành, bạn nên tu hành như thế nào? Nên dùng chân tâm, chí 

tâm tức là chân tâm, bạn nên dùng chân tâm để tu. Xen tạp vọng tưởng 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 372

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tức là không phải chân tâm, [chúng ta ráng] đừng xen tạp vọng tưởng, 

chỉ cần dùng chân tâm để tu học thì nhất định sẽ có cảm ứng.  “Sở cầu tất 

 hoạch” , sự mong cầu này là nguyện, bạn nhất định sẽ được mãn nguyện. 

 “Xuất khổ chứng lạc” , không những siêu việt lục đạo, mà còn phải siêu 

việt thập pháp giới, vãng sanh bất thoái thành Phật. Sanh tới Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  công  đức  lợi  ích  thù 

thắng  như  vậy  thật  là  hiếm  hoi,  khó  gặp.  Những  câu  cuối   “thử  chánh 

 Giáo Chủ thiên cung phó chúc chi tâm” (đó chính là tâm của Giáo Chủ 

phó chúc ở nơi cung trời), Giáo Chủ chính là đức Phật Thích Ca Mâu Ni; 

thiên cung là cõi trời Đao Lợi, nơi đức Phật giảng bộ kinh này. 

Đức Thế Tôn phó chúc sự nghiệp giáo hóa chúng sanh sau khi đức 

Phật diệt độ cho Địa Tạng Bồ Tát.  “Diệc Địa Tạng u đồ hóa nhân chi 

 niệm thiết tại chuyên hành, nhân quả bất sảng như mao phát giả” (Cũng 

là ý niệm của Địa Tạng giáo hóa chúng sanh ở chốn u đồ khẩn thiết ở 

chỗ  chuyên  hành,  nhân  quả  dẫu  nhỏ  như  sợi  tóc  cũng  chẳng  sai),  một 

bên là người phó thác, còn một bên là người nhận sự phó thác, Địa Tạng 

Bồ Tát là người nhận sự phó thác của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Ngài 

vô cùng từ bi, phát nguyện làm U Minh giáo chủ. U Minh, mọi người 

thường nhìn hai chữ này liền nghĩ tới ngạ quỷ, địa ngục, thật ra ý nghĩa 

của hai chữ này rất rộng. U Minh nghĩa là vô minh, chẳng phá vô minh 

là  ở  trong  U  Minh,  từ  nghĩa  này  mà  nói  thì  thập  pháp  giới  đều  là  U 

Minh.  Phật,  Bồ  Tát  trong  thập  pháp  giới  còn  chưa  phá  vô  minh,  chưa 

thấy  pháp  thân,  do  đó  phạm  vi  của  hai  chữ  U  Minh  này  rất  rộng.  Địa 

Tạng  Bồ  Tát  phải  gánh  vác  sứ  mạng  giáo  hóa  chúng  sanh  trong  thập 

pháp giới.  “Vì thế nên được sự ủng hộ to lớn” , câu này là tổng kết, vì hai 

duyên cớ này nên ngài được chư thiên, thiên vương, thiên thần ủng hộ. 



Phẩm này giảng tới đây là chấm dứt, phẩm sau là phẩm Kiến Văn 

Lợi  Ích,  trong  phần  Lưu  Thông  đây  là  Kiến  Văn  Lợi  Ích  Lưu  Thông. 

Trong chú giải trang bốn mươi sáu, hàng thứ nhất có một đoạn giới thiệu 

đơn giản, giới thiệu chương này,  “vị kiến Địa Tạng chi tượng, văn Địa 

 Tạng chi danh, vô bất hoạch đại lợi ích. Liệt đồng Quán Âm văn danh, 

 kiến thân, tâm niệm giả giai năng diệt khổ” (Nói nhìn thấy tượng Địa 

Tạng Bồ Tát, nghe danh hiệu Địa Tạng, chẳng có ai không đạt được lợi 

ích  to  lớn.  Giống  như  nghe  danh  hiệu,  nhìn  thấy  hóa  thân,  tâm  niệm 

Quán Âm đều có thể diệt khổ), ý nghĩa câu này rất sâu. Nhìn thấy hình 

tượng của Bồ Tát, nghe tới danh hiệu Bồ Tát thật là có thể diệt khổ hay 

không?  Đúng vậy, nhưng không phải ngay hiện tại, mà là trong tương 

lai. Hiện nay trồng nhân, như câu nói  “Một phen lọt vào tai thì vĩnh viễn 

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 373

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 thành hạt giống đạo” , mắt bạn nhìn thấy tướng, đó là “một phen lọt vào 

 mắt thì vĩnh viễn thành hạt giống đạo” , do đó lợi ích này không thể nghĩ 

bàn. Khi nào mới đạt được lợi ích này? Tới khi nào tâm hạnh của bạn 

tương  ứng  với  tâm  hạnh  của  Bồ  Tát  thì  lúc  đó  lợi  ích  sẽ  hiện  ra.  Tuy 

nhìn thấy hình tượng, nghe danh hiệu, nhưng tâm của bạn, hành vi của 

bạn chẳng tương ứng với Bồ Tát thì lợi ích đó sẽ không thể hiện ra, đạo 

lý là như vậy. Phía dưới nói  “Kiến thân trí lễ, tức thân nghiệp cơ” (Thấy 

thân  biết  lễ,  đó  là  thân  nghiệp),  nhìn  thấy  thân  Bồ  Tát  thì  bạn  biết  lễ 

kính, đó thuộc về thân nghiệp; nghe danh bạn cũng bìết xưng niệm, bạn 

cũng biết niệm một câu Nam Mô Địa Tạng Vương Bồ Tát, đó là khẩu 

nghiệp;  bạn  có  thể  dùng  thân  lễ  bái,  dùng  miệng  xưng  danh,  đó  là  ý 

nghiệp. 

 “Cơ cảm ký thành, minh hiển tự ứng” (Cơ cảm đã thành, minh và 

hiển tự ứng), phía sau dùng thí dụ, cảm ứng đạo giao có minh ứng, có 

hiển  ứng.  Khi  chúng  ta  nói  công  đức  lợi  ích  không  thể  hiện  ra,  đó  là 

minh ứng; còn công đức lợi ích có thể hiện ra là hiển ứng; hiển ứng là sự 

lễ kính, xưng danh, tâm hạnh của bạn tương ứng với Bồ Tát. Nói cách 

khác tương ứng với lý luận, phương pháp, cảnh giới nói trong kinh điển, 

sự cảm ứng này thật rõ ràng, đó là hiển ứng. Nếu chúng ta cũng lễ kính, 

cũng xưng danh, cũng đọc kinh nhưng tư tưởng, hành vi của chúng ta 

chẳng tương ứng với những gì dạy trong kinh điển, chúng ta đều chẳng 

thể thực  hiện  như  lời  dạy  trong  kinh thì cảm  ứng  đó gọi  là minh  ứng, 

chẳng có hiện ra rõ ràng. Cũng là nói trước mắt bạn vẫn phải chịu khổ, 

vẫn sẽ gặp nạn, thậm chí còn có thể đọa lạc, vẫn rơi vào lục đạo luân hồi 

y như cũ. Bạn không thể nói là không có cảm ứng hoặc là minh ứng, chỉ 

vì sức cảm ứng rất nhỏ. Nhất định là có cảm ứng nhưng không mạnh mẽ, 

cảm ứng này rất yếu ớt. Sức mạnh của phiền não tập khí của bạn vô cùng 

mạnh mẽ, do đó hiển thị chẳng thấy Phật, Bồ Tát bảo hựu cho bạn, gia 

trì bạn. Nếu bạn thực sự có thể y giáo phụng hành, bạn có thể làm được, 

sức   “Cảm”   của  bạn  rất  mạnh  thì  sức  chư  Phật,  Bồ  Tát   “Ứng”   cũng 

mạnh mẽ, ngay trong hiện tại có thể chuyển nghiệp, đó là việc vô cùng 

rõ ràng.  Chúng ta phải hiểu đạo lý này, hiểu rõ sẽ giúp đỡ rất nhiều cho 

sự tu học của chúng ta. 



Kiến văn Lợi Ích phẩm đệ thập nhị. 

PHẨM THỨ MƯỜI HAI: THẤY NGHE ĐƯỢC LỢI ÍCH 

見聞利益品第十二

 Phẩm Thứ Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp - Tập 42

 374

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Trong đoạn này, pháp sư Thánh Nhất ở núi Đại Dự gọi phẩm kinh 

này  là  Tăng  Bảo,  Ngài quy  kết đoạn  cuối  của kinh này  vào Tam  Bảo, 

điều này cổ đại đức chưa nói qua. Pháp sư Thánh Nhất giảng kinh này 

lần đầu ở  Cửu Hoa Sơn, đoạn cuối quy kết vào Tam Bảo, nói hay vô 

cùng. Tôi rất tán thán Ngài, quy kết về Tam Bảo mới là lợi ích chân thật. 

Cấu trúc của bộ kinh này rất hay, phần mở đầu kinh, đức Phật phóng hào 

quang thành những vầng mây sáng rỡ, phần kết thúc của kinh lại phóng 

hào  quang  rực  rỡ.  Chúng  tôi đọc  qua  nhiều kinh điển  Đại  Thừa,  trong 

kinh  nói  đức  Phật  phóng  hào  quang  hơn  phân  nửa  đều  chỉ  phóng  một 

lần, còn hai lần, ba lần, nhiều lần thì rất ít. Trong kinh này, phần đầu và 

cuối đều phóng hào quang, xin xem tiếp: 

 Nhĩ thời Thế Tôn, tùng đảnh môn thượng phóng bách thiên vạn 

 ức đại hào tướng quang. 

爾時世尊。從頂門上放百千萬億大毫相光。

 (Lúc đó, từ trên đảnh môn Đức Thế Tôn phóng ra cả trăm ngàn 

 vạn ức tướng tia sáng lớn.) 

 “Nhĩ thời” , là lúc đức Thế Tôn nói xong việc người y giáo tu hành 

được Kiên Lao địa thần, thiên vương và thiên thần cõi trời Dục Giới, trời 

Sắc  Giới ủng  hộ và nói  rõ lý do  người  đó được ủng  hộ, nói xong đức 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  phóng  hào  quang  từ  đỉnh  đầu.  Trong  chú  giải 

cũng có nói, chúng ta hãy đọc một lượt  “Tự Nhĩ Thời chí cáo chư đại 

 chúng, giai kinh gia sở thuật chi văn” (Từ chữ “Nhĩ thời” tới chữ “cáo 

chư đại chúng” đều là lời các vị kết tập kinh thuật lại), chữ kinh gia là 

chỉ những người kết tập kinh tạng, họ thuật lại chuyện này,vì đây không 

phải là do đức Phật Thích Ca nói, đây là lời ghi lại tình huống lúc bấy 

giờ.  “Kháp ư  Địa thần  hộ pháp phẩm hậu phóng  quang giả, vi  chứng 

 tiền khởi hậu, lịnh chư chúng sanh đổ tướng ngộ tâm, các các tự tri nhất 

 đoạn bất tư nghị bổn hữu chi thường quang dã” (Ở ngay sau phẩm Địa 

Thần Hộ Pháp, đức Phật liền phóng quang là để chứng minh những điều 

đã nói trong phần trước, dẫn khởi những điều sẽ giảng trong phần sau, 

khiến cho chúng sanh thấy tướng liền ngộ tâm, ai nấy đều biết tới một 

đoạn thường quang chẳng thể nghĩ bàn  mà chính  mình sẵn có), đây là 

nói rõ dụng ý của đức Phật phóng hào quang.  “Chứng tiền khởi hậu” , 

phần  trước  trong  phẩm  Thần  Thông  trên  cung  trời  Ðao  Lợi  (Đao  Lợi 

Thiên Cung Tập Hội), trong phẩm Tựa đức Phật phóng đại quang minh 

vân, tiền hô hậu ứng. Dụng ý ở đây, mọi người nghe kinh cũng gần hết 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 42

 375

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

bộ kinh này rồi, làm cho đại chúng nhìn thấy thoại tướng này có thể khai 

ngộ. Ngộ cái gì? Thế Tôn nói từ đầu tới cuối đều là nói về tự tánh của 

chúng  ta,  đó  chính  là  câu   “ngoài tâm không pháp, ngoài pháp không

 tâm”.   Nhưng  những  gì  nói  trong  kinh  này  đều  là  tình  huống  trong  lục 

đạo tam đồ, [vậy thì] lục đạo tam đồ từ đâu đến? Từ tự tánh biến hiện ra, 

chẳng lìa tự tánh, chúng ta phải suy sét cặn kẽ điểm này. 

 “Đảnh  môn”   là  đỉnh  đầu,  phóng  quang  từ  đỉnh  đầu,  nói  rõ  đây 

chẳng  phải  là  hào  quang  bình  thường,  mà  là  phóng  quang  hiện  thoại 

tướng.  Trong  chú giải  cũng  có giải thích  về việc  phóng quang  từ đỉnh 

đầu,  tiêu  biểu  Nhất Thiết  Chủng  Trí,  giống  như  ý  nghĩa  của  sự  phóng 

quang hiện tướng lành trong hội Lăng Nghiêm. Chú giải dạy chúng ta, 

làm  cho  chúng  ta  hiểu  được  ý  nghĩa  của  tướng  lành  này   “Do  thử  Địa 

 Tạng diệu tượng gia danh, chiêm lễ xưng niệm nhi tiến ư cực quả giả” 

(từ danh hiệu tốt đẹp và hình tượng nhiệm mầu của ngài Địa Tạng, [hành 

nhân]  chiêm  lễ  xưng  niệm  sẽ  đạt  đến  cực  quả),  làm  cho  chúng  ta  ngộ 

nhập vào ý tứ này.  Ở Trung Quốc, bốn đại Bồ Tát tượng trưng cho các 

tầng lớp trong sự tu học, bắt đầu học từ đâu? Bắt đầu từ Địa Tạng. Nếu 

dùng  ngôn  ngữ  hiện  đại  mà  nói  thì  Địa  Tạng  tượng  trưng  cho  sự  xây 

dựng  tâm  lý,  nếu  không  dùng  tâm  tốt,  không  dùng  tâm  thiện,  thì  sẽ 

không biết bắt đầu tu học từ đâu. Địa là tâm địa, Tạng là bảo tàng (kho 

báu),  bảo  tạng  thí  dụ  cho  trí  huệ,  đức  năng.  Trong  tâm  chúng  ta  chứa 

đựng vô lượng trí huệ, đức năng, đó chính là Địa Tạng. Bạn phải thể hội 

được, phải mở mang trí huệ đức năng trong tự tánh. Dùng phương pháp 

gì để mở mang? Dùng Hiếu Kính, do đó kinh này là hiếu kinh trong nhà 

Phật. Làm thế nào thực hiện hiếu kính? Gần đây lúc giảng kinh chúng tôi 

thường nhắc nhở chúng ta phải coi hết thảy chúng sanh hữu tình như cha 

mẹ quá khứ, chư Phật vị lai, bạn phải thực hiện hiếu kính tới mức này. 

Hết thảy tất cả chúng sanh chính là cha mẹ của mình, chính là chư Phật 

tương lai. Đối với cha mẹ chính mình thì bạn biết hiếu kính, vị lai chư 

Phật bạn sẽ có thể tôn sư, đó là thực hiện hiếu kính. Tôi đã từng nói qua 

nhiều lượt, nếu nói “coi như” thì cũng còn cách xa một tầng, [chúng ta 

phải nghĩ] họ thực sự là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị lai. Không thể coi 

như, coi như thì xa rồi. [Chúng ta phải nghĩ họ] thực sự là mới đúng. 



Do  đó  tôi  khuyến  khích  hết  thảy  những  vị  hộ  pháp  trong  Niệm 

Phật Đường phải coi mỗi người niệm Phật như cha mẹ chính mình, coi 

như chư Phật vị lai. Nếu bạn dùng tâm này để phục vụ trong làng Di Đà, 

phục vụ trong Niệm Phật Đường thì bạn mới có thể cảm động được hết 

thảy chư Phật hộ niệm, trong kinh nói các vị thiên vương, thiên thần ở 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 42

 376

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

các cõi trời đều tới ủng hộ. Đó là đạo lý gì? Tâm chân thành cảm ứng 

được. Ở đây khác với các viện dưỡng lão. Hiện nay trong xã hội, con cái 

của bạn chưa chắc đã hiếu thảo với bạn, tôn kính bạn. Khi bạn tham dự 

vào làng Di Đà và Niệm Phật Đường thuộc Cư Sĩ Lâm ở Tân Gia Ba, 

mỗi người ở đó đều coi bạn như cha mẹ chính mình, như chư Phật Như 

Lai. Tại sao đạo tràng này lại hưng vượng như vậy? Các bạn ở đây niệm 

Phật vài ngày thì bạn sẽ cảm thấy khí phận ở đây chẳng giống với các 

đạo tràng khác, lòng người cũng khác nhau, tâm tình của họ đối xử với 

bạn  khác  nhau,  đây  là  điểm  mà  các  đạo  tràng  khác  không  có.  Tại  sao 

người ở đạo tràng này có thể làm được? Vì họ mỗi ngày nghe kinh, mỗi 

ngày  nghe  pháp,  mỗi  ngày  chúng  tôi  đều  giảng  giải,  mỗi  ngày  đều 

khuyên nhủ thì dần dần họ sẽ giác ngộ, họ sẽ hiểu rõ, họ sẽ chuyển đổi 

tâm niệm trở lại. Chúng ta dùng tâm hiếu thuận, tâm cung kính để đối 

đãi  với  hết  thảy  chúng  sanh.  Chẳng  phải  chỉ  riêng  đối  với  Niệm  Phật 

Đường mà hết thảy người, hết thảy sự, hết thảy vật, chúng ta cũng dùng 

tâm  hiếu  thuận,  tâm  cung  kính  để  đối  xử.  Khi  tâm  đã  chuyển  đổi,  tư 

tưởng  cũng  thay  đổi,  thì  đó  là  tư  tưởng  chuyển  biến,  kiến  giải  chuyển 

biến, đây chính là chuyển phàm thành thánh. 



Xây  một  đạo  tràng  không  khó,  hiện  nay  mọi  người  đều  có  tiền 

của, khó là khó ở chỗ đi đâu tìm con hiếu, cháu hiền như vậy, bạn đi đâu 

tìm được? Con hiếu, cháu hiền là ai? Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại 

Sĩ, họ mới chính là con hiếu, cháu hiền, rất khó tìm họ được. Có những 

người  này  hộ  niệm,  có  những  người  này  ủng  hộ,  ủng  hộ  chính  là  hộ 

pháp, thì đạo tràng này mới thù thắng, đạo tràng này mới có thể thành 

tựu cho người vãng sanh bất thoái thành Phật ngay trong một đời, cho 

nên đạo tràng hiếm có là ở chỗ này, khó tìm cũng là ở chỗ này. Có đạo 

tràng, nếu không có người giảng rõ ràng, giảng giải một cách thâm nhập 

thì cũng không được, không thể tương ứng. Công tác này phải nhờ các 

bạn  đồng  học,  những  người  xuất  gia  phát  tâm  học  Giáo,  các  bạn  phải 

phát  tâm  gánh  vác  trách  nhiệm  này.  Hết  thảy  đại  chúng  làm  thế  nào 

tương ứng với kinh giáo, tương ứng với chư Phật Như Lai, phải nhờ các 

bạn hết lòng sốt sắng giảng giải, khuyến hóa. 

Xin xem đoạn kinh kế tiếp: 

 Sở  vị  bạch  hào tướng quang, đại bạch hào  tướng  quang,  thụy 

 hào tướng quang, đại thụy hào tướng quang, ngọc hào tướng quang, 

 đại  ngọc  hào  tướng  quang,  tử  hào  tướng  quang,  đại  tử  hào  tướng 

 quang, thanh hào tướng quang, đại thanh hào tướng quang, bích hào 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 42

 377

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 tướng quang, đại bích hào tướng quang, hồng hào tướng quang, đại 

 hồng  hào  tướng  quang,  lục  hào  tướng  quang,  đại  lục  hào  tướng 

 quang,  kim  hào  tướng  quang,  đại  kim  hào  tướng  quang,  khánh  vân 

 hào  tướng  quang,  đại  khánh  vân  hào  tướng  quang,  thiên  luân  hào 

 quang, đại thiên luân hào quang, bảo luân hào quang, đại bảo luân 

 hào  quang,  nhật  luân  hào  quang,  đại  nhật  luân  hào  quang,  nguyệt 

 luân hào quang, đại nguyệt luân hào quang, cung điện hào quang, đại 

 cung điện hào quang, hải vân hào quang, đại hải vân hào quang. 

所謂白毫相光。大白毫相光。瑞毫相光。大瑞毫相光

。玉毫相光。大玉毫相光。紫毫相光。大紫毫相光。青毫

相光。大青毫相光。碧毫相光。大碧毫相光。紅毫相光。

大紅毫相光。綠毫相光。大綠毫相光。金毫相光。大金毫

相光。慶雲毫相光。大慶雲毫相光。千輪毫光。大千輪毫

光。寶輪毫光。大寶輪毫光。日輪毫光。大日輪毫光。月

輪毫光。大月輪毫光。宮殿毫光。大宮殿毫光。海雲毫光

。大海雲毫光。

 (Như là: Tia sáng tướng màu trắng, tia sáng tướng màu trắng lớn; 

 tia sáng tướng tốt lành, tia sáng tướng tốt lành lớn; tia sáng tướng ngọc, 

 tia sáng tướng ngọc lớn; tia sáng tướng màu tía, tia sáng tướng màu tía 

 lớn;  tia  sáng  tướng  màu  xanh,  tia  sáng  tướng  màu  xanh  lớn;  tia  sáng 

 tướng màu xanh biếc, tia sáng tướng màu xanh biếc lớn; tia sáng tướng 

 màu  đỏ,  tia  sáng  tướng  màu  đỏ  lớn;  tia  sáng  tướng  màu  lục,  tia  sáng 

 tướng màu lục lớn; tia sáng tướng màu vàng y, tia sáng tướng màu vàng 

 y lớn; tia sáng tướng mây lành, tia sáng tướng mây lành lớn; tia sáng 

 ngàn vòng tròn, tia sáng ngàn vòng tròn lớn; tia sáng vòng tròn báu, tia 

 sáng vòng tròn báu lớn; tia sáng vầng mặt trời, tia sáng vầng mặt trời 

 lớn; tia sáng vầng mặt trăng, tia sáng vầng mặt trăng lớn; tia sáng cung 

 điện, tia sáng cung điện lớn; tia sáng mây biển, tia sáng mây biển lớn.) 



Tổng cộng là mười sáu câu, ba mươi hai loại hào quang. Đoạn này 

trong chú giải chép rất tường tận, hào quang từ đỉnh môn phát ra, hào 

nghĩa là gì? Bạch hào. Đỉnh môn của Phật, giữa hai chân mày có hai sợi 

bạch hào. Bạch hào là một trong ba mươi hai tướng tốt, chúng ta thường 

niệm bài kệ tán Phật  “Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di” . Báo thân của 

Phật rất lớn, hai sợi bạch hào của Ngài cuốn tròn vào nhau, thành ra như 

một  hạt  châu  ở  chính  giữa  hai  chân  mày,  thật  ra  đó  không  phải  là  hạt 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 42

 378

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

châu mà là hai sợi bạch hào cuốn tròn vào nhau. Đức Phật thường phóng 

quang từ bạch hào. Trong chú giải nói  “Hào tướng thị nhất, tức dụng chi 

 thể, quang sắc bất đồng, tức thể chi dụng” (Hào tướng là một, là thể của 

dụng.  Quang sắc khác nhau, là dụng của thể). Đây là nói rõ mười sáu 

câu đều nói về một thứ  “một tức là nhiều, nhiều tức là một” . Kinh Hoa

Nghiêm nói về pháp giới  “lý sự vô ngại, sự sự vô ngại” . Trong chú giải 

chia ra thành ba mươi hai câu để nói, bai mươi hai tức là một, hào tướng 

quang,  “nhiều tức là một” . Trong hào quang có rất nhiều màu sắc khác 

nhau,  “một  tức  là  nhiều” .  Nói  một  là  nói  về  Thể,  nói  nhiều  là  nói  về 

Dụng, Thể tuy là một, tác dụng của nó khác nhau. Ở đây, pháp sư Thanh 

Liên chú giải, Ngài trích dẫn Pháp Hoa Văn Cú dùng năm  màu thí dụ 

cho năm nẻo: Màu xanh thí dụ cho nhân quả địa ngục; màu vàng thí dụ 

cho nhân quả ngạ quỷ; màu đỏ thí dụ cho nhân quả súc sanh; màu trắng 

thí dụ cho nhân quả người, trời. Trong đó chia ra đại sắc, tiểu sắc; tiểu 

sắc tượng trưng Nhị Thừa; đại sắc tượng trưng Bồ Tát. Phía sau còn có 

sắc ngắn thí dụ Bồ Tát trong Biệt Giáo; sắc dài thí dụ nhân quả của Phật. 

Nhân quả của Phật tức là Bồ Tát trong Viên Giáo. 

 “Chư văn khai hiệp tùy ý” (Các đoạn kinh văn có thể hiểu theo 

nghĩa  rộng  hay  nghĩa  hẹp  tùy  ý), sự giải  thích  kinh  văn  có  thể  dùng ý 

hiểu được, chẳng có cách nói nhất định, giống như ý nghĩa của sự tiêu 

biểu pháp trong kinh Hoa Nghiêm, người nhân thấy điều nhân, người trí 

thấy điều trí. Tùy theo kiến địa của bạn, bạn nhìn được sâu thì sẽ giải 

thích  được  sâu;  bạn  nhìn  được  rộng  thì  sẽ  nói  được  rộng.  Nhưng  sâu 

rộng cũng phải khế cơ, vì giảng kinh thuyết pháp trên giảng đài không 

phải là tự thọ dụng, mà vì làm lợi ích cho kẻ khác, nhất định phải quan 

sát căn cơ của thính chúng, họ tiếp nhận được bao nhiêu thì bạn giảng 

bấy  nhiêu.  Nếu  dựa  vào  cảnh  giới  của  chính  mình  để  giảng  thì  thính 

chúng chưa chắc có thể tiếp nhận, họ không thể tiếp nhận nghĩa là thuyết 

pháp không khế cơ, có khế lý khế cơ thì mới là Như Lai thuyết, Bồ Tát 

thuyết, chúng ta phải nên học điều này. Trong đại kinh, đức Phật nói với 

chúng ta khế lý chẳng khế cơ thì không phải là lời đức Phật nói. Đối với 

hiện  tượng  này,  đức  Phật  nói  rất  đúng,  những  lời  nói  tán  dóc  khế  lý 

chẳng khế cơ. Không thể nói là bạn sai, nhưng người nghe xong không 

hiểu, không thể hiểu ý nghĩa, chẳng được ích lợi gì. Những lời tán dóc, 

nếu  nói  khó  nghe  một  chút  thì nó  chính  là  lời  nói vô  ích.  Nếu  khế  cơ 

nhưng không khế lý thì đức Phật dạy đó chính là lời của ma nói. Điểm 

lợi ích của lời Phật, Bồ Tát thuyết pháp là đều khế cơ và khế lý. Khế lý 

thì tương ứng với tánh đức, khế cơ là thích hợp với trình độ của thính 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 42

 379

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chúng. Đây là việc chúng ta phải chú ý. Ý nghĩa tiêu biểu pháp này trong 

tông Thiên Thai, phần cuối có hai câu rất hay  “Thử do Pháp Hoa cửu 

 giới đồng quy, Tam Thừa hàm hội”  72, hai câu này rất hay. Cửu giới là 

chỉ chín pháp giới, Tam Thừa là Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác. Cũng 

có  người  nói  Ngũ  Thừa,  Ngũ  Thừa  thì  thêm  Nhân,  Thiên.  Như  trong 

Tịnh Độ Tông nói  “Ngũ Thừa khế nhập báo độ” , đây là cảnh giới chẳng 

thể nghĩ bàn phi thường. 

Sau đây là tướng thứ nhất  “Bạch Hào Tướng quang” , thứ nhất nói 

màu  trắng,  màu  trắng  là  màu  căn  bản,  cách  nói  này  là  nói  thuận  theo 

chúng sanh, chúng sanh cho rằng màu trắng là màu căn bản, đức Phật 

hằng thuận chúng sanh tùy hỷ công đức nên cũng nói màu trắng là màu 

căn bản. Tại sao vậy? Chỉ có màu trắng mới có thể hòa hợp với những 

màu khác, bạn vẽ trên một trang giấy trắng rất dễ dàng, muốn vẽ gì thì 

vẽ cái đó, nếu bạn dùng giấy màu để vẽ thì bạn sẽ cảm thấy khó khăn. 

Giấy màu đỏ không thể tiếp nhận sơn màu đỏ, nhất định phải dùng màu 

khác  với  màu  đỏ  mới  thấy  được.  Giấy  màu  xanh  không  thể  dùng  sơn 

màu  xanh,  chỉ  có  giấy  màu  trắng  mới  có  thể  dùng  bất  cứ  sơn  màu  gì 

cũng được, cho nên dùng nó để tiêu biểu cho màu căn bản. Bạch hào của 

đức Phật ở chính giữa hai chân mày, đó cũng có ý nghĩa tiêu biểu pháp, 

hàng  thứ  sáu  trong  chú  giải  ghi   “Ðại  Luận  vân” (Đại  Luận  nói),  Ðại 

Luận là Ðại Trí Ðộ Luận, trong Ðại Trí Ðộ Luận có nói như vầy  “Bạch 

 hào  my  gian  trì,  bạch  quang  dụ  lưu  ly” (Bạch  hào  ở  chính  giữa  chân 

mày, bạch quang ví dụ như lưu ly), câu thứ nhất nói vị trí của bạch hào ở 

chính  giữa  hai  chân  mày,  lúc  phóng  quang  thì  nó  siêu  việt  lưu  ly.  Ý 

nghĩa phía sau rất quan trọng,  “tại nhân hạnh bố thí thời, thích khả tiền 

 nhân ý, khởi tự tại nghiệp nhân duyên”  (lúc tu nhân bố thí, nếu bố thí 

các  vật  vừa  ý  người  nhận  sẽ  tạo  được  nhân  duyên  các  nghiệp  tự  tại.). 

Mấy câu này vô cùng quan trọng! Trong các tướng hảo của Như Lai, tu 

như thế nào mới được tướng bạch hào? Tu bố thí. Bố thí cái gì? [Bố thí 

những vật] rất vừa ý của người nhận bố thí; nói cách khác, những gì bạn 

bố thí chính là những gì họ cần, nhân hạnh này có thể cảm được quả báo 

bạch hào. 

 “Khởi tự tại nghiệp nhân duyên” , câu này rất hay, đức Phật được 

đại tự tại, tại sao ngày nay chúng ta không được tự tại? Chúng ta cũng tu 

bố  thí,  kết  quả  của  việc  bố  thí  như  thế  nào?  Không  được  đúng  như  ý 

muốn. Hoặc là bạn tu bố thí, bạn phát tâm miễn cưỡng, trong đó có ngờ 

72 Hội nghĩa là cùng gom lại một chỗ. Tức là Tam Thừa gom về Nhất Thừa, cửu giới 

cùng thành Phật giới nên gọi là đồng quy. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 42

 380

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vực, lo lắng. Thí dụ như việc cứu trợ tai nạn, chúng ta thấy những tai nạn 

ở  Ðại  lục,  thủy  tai  lần  này  nghiêm  trọng  chưa  từng  thấy,  nhiều  người 

muốn bố thí, bố thí xong nhưng cứ đặt câu hỏi: “Không biết tiền của tôi 

bố thí có thể trao đến tay của người bị nạn hay không?”, “Có bị người 

trung gian cắt xén không?”. Ngờ vực lo lắng rất nhiều nên không dám bố 

thí,  muốn  bố  thí  nhưng  không  dám,  vậy  thì  bạn  làm  sao  được  tự  tại! 

Những chuyện giống như vậy rất nhiều. Biết đó là chuyện tốt, muốn làm 

nhưng không dám làm, lúc bố thí cứ suy đi nghĩ lại, lo lắng quá nhiều thì 

bạn sẽ được quả báo không vừa ý. Ðức Phật trong kinh thường dạy tài 

thí  thì  được  giàu  sang,  [lý  do]  bạn  kiếm  được  đồng  tiền  nhưng  không 

toại ý, kiếm tiền rất vất vả là vì lúc bạn tu bố thí chẳng như ý, bạn chẳng 

bố thí một cách sảng khoái, bạn bố thí một cách miễn cưỡng, tương lai 

bạn được quả báo cũng rất nhọc nhằn, không được tự tại, là đạo lý như 

vậy. Tướng bạch hào của đức Phật là do bố thí rất tự tại, bố thí vừa ý, 

hợp ý người ta nên mới thành tựu được tướng hảo này. 



Hôm nay đã hết giờ, chúng ta giảng tới đây thôi. 

Tập 43 (Số 14-12-43) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang bốn mươi tám, đoạn này 

giới thiệu đơn giản tác dụng của việc Thế Tôn phóng hào quang, trước 

hết chúng ta giới thiệu sơ những danh tướng này rồi mới tổng hợp lại. 

 Sở  vị  bạch  hào tướng quang, đại bạch hào  tướng  quang,  thụy 

 hào tướng quang, đại thụy hào tướng quang, ngọc hào tướng quang, 

 đại  ngọc  hào  tướng  quang,  tử  hào  tướng  quang,  đại  tử  hào  tướng 

 quang, thanh hào tướng quang, đại thanh hào tướng quang, bích hào 

 tướng quang, đại bích hào tướng quang, hồng hào tướng quang, đại 

 hồng  hào  tướng  quang,  lục  hào  tướng  quang,  đại  lục  hào  tướng 

 quang,  kim  hào  tướng  quang,  đại  kim  hào  tướng  quang,  khánh  vân 

 hào  tướng  quang,  đại  khánh  vân  hào  tướng  quang,  thiên  luân  hào 

 quang, đại thiên luân hào quang, bảo luân hào quang, đại bảo luân 

 hào  quang,  nhật  luân  hào  quang,  đại  nhật  luân  hào  quang,  nguyệt 

 luân hào quang, đại nguyệt luân hào quang, cung điện hào quang, đại 

 cung điện hào quang, hải vân hào quang, đại hải vân hào quang. 

所謂白毫相光。大白毫相光。瑞毫相光。大瑞毫相光

。玉毫相光。大玉毫相光。紫毫相光。大紫毫相光。青毫

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 381

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

相光。大青毫相光。碧毫相光。大碧毫相光。紅毫相光。

大紅毫相光。綠毫相光。大綠毫相光。金毫相光。大金毫

相光。慶雲毫相光。大慶雲毫相光。千輪毫光。大千輪毫

光。寶輪毫光。大寶輪毫光。日輪毫光。大日輪毫光。月

輪毫光。大月輪毫光。宮殿毫光。大宮殿毫光。海雲毫光

。大海雲毫光。

 (Như là: Tướng hào  quang màu  trắng, tướng hào  quang màu  

 trắng  lớn;  tướng  hào  quang  tốt  lành,  tướng  hào  quang  tốt  lành  lớn; 

 tướng  hào  quang  ngọc,  tướng  hào  quang  ngọc  lớn;  tướng  hào  quang 

 màu  tía,  tướng  hào  quang  màu  tía  lớn;  tướng  hào  quang  màu  xanh, 

 tướng hào quang màu xanh lớn; tướng hào quang màu xanh biếc, tướng 

 hào  quang  màu  xanh  biếc  lớn;  tướng  hào  quang  màu  đỏ,  tướng  hào 

 quang màu đỏ lớn; tướng hào quang màu lục, tướng hào quang màu lục 

 lớn;  tướng  hào  quang  màu  vàng  y,  tướng  hào  quang  màu  vàng  y  lớn; 

 tướng  hào  quang  mây  lành,  tướng  hào  quang  mây  lành  lớn;  tia  sáng 

 ngàn vòng tròn, tia sáng ngàn vòng tròn lớn; tia sáng vòng tròn báu, tia 

 sáng vòng tròn báu lớn; tia sáng vầng mặt trời, tia sáng vầng mặt trời 

 lớn; tia sáng vầng mặt trăng, tia sáng vầng mặt trăng lớn; tia sáng cung 

 điện, tia sáng cung điện lớn; tia sáng mây biển, tia sáng mây biển lớn.) 



Thứ nhất là: 

 Bạch hào tướng quang. 

白毫相光。

 (Tướng hào quang màu trắng.) 



Bạch hào là một trong ba mươi hai tướng tốt [của đức Phật], trong 

chú giải có nói đến nghiệp nhân của hảo tướng này, tuy chỉ có một hai 

câu nhưng vô cùng quan trọng.  “Trong lúc bố thí, có thể làm vừa lòng 

 người  nhận” ,  hai  câu  này  quan  trọng.  Chúng  ta  biết  đức  Phật  dạy  hết 

thảy chúng sanh, dạy những gì? Dạy bố thí, bố thí chính là xả, chính là 

buông  xuống.  Có  thể  xả  hết  thảy  thì  người  đó  sẽ  thành  Phật.  Có  xả 

nhưng không rốt ráo, thì người đó là Bồ Tát, còn phàm phu thì hoàn toàn 

không biết xả. Phạm vi của chữ xả này rộng vô cùng, có thể nói hết thảy 

pháp mà Thế Tôn giảng trong suốt bốn mươi chín năm đều nói về một 

việc bố thí, chư vị hãy lắng lòng suy nghĩ về ý nghĩa này. Bên trong thì 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 382

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

phải xả hết thảy phiền não; tham-sân-si, mạn, nghi, ác kiến là những thứ 

bên trong, khi nào bạn có thể xả hết thì bạn siêu việt luân hồi. Do đó có 

thể biết, luân hồi hình thành như thế nào? Luân hồi là do tham-sân-si, 

mạn, nghi, ác kiến tạo thành, chẳng do người khác tạo ra, mà do chính 

mình tạo ra. Bên ngoài là ngũ dục lục trần, tiền tài, sắc đẹp, tiếng tăm, ăn 

uống, ngủ nghỉ, sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, tất cả đều phải xả hết. 



Đức Phật dạy chúng ta xả dựa trên đạo lý gì? Ðức Phật đã giảng 

đạo lý này rất rõ ràng, rành rẽ, trong suốt bốn mươi chín năm giảng dạy 

chẳng khi nào, chẳng nơi nào Ngài không nói, đặc biệt là trong kinh Bát 

Nhã, đức Phật dạy chúng ta  “vạn pháp vô sở hữu, tam tâm bất khả đắc” 

(vạn pháp chẳng có cái sở hữu, tam tâm chẳng thể được), câu này đã nói 

toạc chân tướng sự thật ra rồi. Hết thảy hiện tượng bên ngoài ngũ dục lục 

trần đều vô sở hữu, trong kinh dạy  “Phàm những gì có tướng đều là hư 

 vọng” ,  “Hết thảy pháp hữu vi như mộng huyễn bọt bóng” , bạn làm sao 

có thể có được? Bạn mong muốn có được thì sai rồi! Một niệm này vừa 

khởi lên thì lục đạo liền hiện ra, bạn bèn rơi vào lục đạo luân hồi, chẳng 

biết  hết  thảy  pháp  huyễn  có,  chẳng  phải  thật  có,  đó  là  giả.  Tam  tâm 

chẳng thể được,  “tâm quá khứ chẳng thể được, tâm hiện tại chẳng thể 

 được, tâm vị lai chẳng thể được” . Cái tâm có thể được thì không tồn tại, 

những pháp có thể được đều chẳng tồn tại, đức Phât dạy bạn cách sống 

một cuộc sống bình thường, đó chính là vạn duyên buông xuống, thân 

tâm thế giới đều chẳng thể được, đây là cảnh giới Phật. Ðây chính là đời 

sống của một người bình thường, cảnh giới của người bình thường. Bên 

trong bạn có một tâm niệm “có được”, bên ngoài [bạn nghĩ rằng] có hết 

thảy những thứ có được, vậy thì bạn đã hoàn toàn mê mất rồi.  “Lúc hành

 bố thí, có thể làm vừa lòng người nhận” , ý này rất sâu, bạn làm thế nào 

mới làm vừa lòng người khác? Làm việc bố thí, làm cho người ta giác 

ngộ, đó mới là làm vừa lòng người khác. Chẳng phải họ muốn tiền tài, 

họ được tiền tài thì sẽ thỏa mãn, đó là thỏa mãn lòng tham-sân-si, hoàn 

toàn trái ngược với chân tướng sự thật. 



Do  đó  có thể biết, hết  thảy  hiện  tượng được  hình  thành như thế 

nào? Đều do duyên sanh. Duyên cũng chẳng phải thật, duyên là gì? Sát-

na  sanh  diệt,  cho  nên  sanh  sanh  chẳng  trụ73,  đó  là  duyên.  Ngày  nay 

chúng ta có được thân này là duyên, những người mình gặp, hết thảy sự, 

vật trong đời này đều là duyên, nhất định phải biết hết thảy duyên đều 

73 Do sự vật sanh rồi diệt, thường gọi là “sanh diệt đồng thời”, vừa diệt rồi lại sanh, 

cho nên nhìn từ hiện tượng mọi pháp liên tục được sanh ra nên gọi là “sanh sanh”, do 

nó liên tục sanh diệt, biến đổi không ngừng nên gọi là “chẳng trụ”. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 383

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sanh sanh chẳng trụ, sát na sanh diệt. Hiểu rõ chân tướng sự thật thì tự 

nhiên chúng ta sẽ làm giống như Phật, Bồ Tát, chỉ kết thiện duyên với 

người trong thế gian, tuyệt chẳng kết ác duyên, hết thảy ác duyên phải 

hóa giải hết, oán gia nên cởi mở chứ đừng nên kết. Làm sao hóa giải? 

Khi gặp oán gia đối đầu đến dày vò mình, mình phải vui vẻ tiếp nhận, 

chẳng có mảy may oán hận, hơn nữa còn phải sanh lòng hoan hỷ, tại sao 

vậy? [Vì họ tạo cơ hội cho mình giảm bớt nghiệp chướng, tạo cơ hội cho 

mình] trả dứt món nợ này. Tại sao họ dày vò mình, họ gây phiền phức 

cho mình, tại sao họ không gây phiền phức cho người khác? Nghĩ tới đó 

mình liền nhận biết nhân duyên này; chắc là đời quá khứ mình đã gây 

khó khăn cho họ, đời này họ mới gây khó khăn cho mình, nhân duyên 

quả báo tơ hào chẳng sai, chỉ có người hiểu biết, người giác ngộ hoan hỷ 

tiếp nhận. Trả dứt nợ rồi thì khi gặp gỡ lần sau sẽ vui vẻ. 



Cho dù sát hại [thì người giác ngộ cũng hoan hỷ tiếp nhận], giống 

như trong kinh đức Phật kể chuyện vua Ca Lợi bị lóc thịt, chuyện này 

xuất xứ từ kinh Niết Bàn, đức Phật kể rất rõ ràng. Có một vị Bồ Tát tu 

hành trong núi,  chẳng gây  chướng ngại cho  ai, khi vua  Ca  Lợi đi săn, 

vua đi ngang chỗ Bồ Tát tu hành. Bồ Tát đang tĩnh tọa, nhà vua dẫn theo 

rất nhiều người, trong đó có không ít cung nữ, họ nhìn thấy Bồ Tát trang 

nghiêm, thanh tịnh, từ bi nên hoan hỷ đến thỉnh giáo Bồ Tát, rất nhiều 

người vây quanh Bồ Tát. Nhà vua nhìn thấy bèn không vui, còn nổi giận 

và ra lệnh lăng trì Bồ Tát, lăng trì nghĩa là dùng dao xẻ từng miếng thịt 

xuống. Bồ Tát chẳng có mảy  may oán hận, Ngài thành tựu được nhẫn 

nhục Ba La Mật rốt ráo, hơn nữa Bồ Tát còn phát nguyện, tương lai khi 

thành Phật thì Ngài sẽ độ ông vua này trước nhất. Phật nói lúc đó vị Bồ 

Tát bị vua Ca Lợi lóc thịt chính là tiền thân của đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni. Vua Ca Lợi là ai? Chính là tôn giả Kiều Trần Như. Lần sau khi hai 

người gặp lại thì quan hệ giữa hai người rất tốt, oán kết đã được cởi mở. 

Người thế gian gặp chút xíu chuyện gì không vừa ý thì ấm ức trong lòng, 

đó là chuyện phiền phức! Ðời đời kiếp kiếp, oan oan tương báo chẳng 

bao giờ dứt, vô cùng đáng thương. Tại sao lại làm những chuyện khờ dại 

này? Nhẫn Nhục tiên nhân bố thí những gì cho vua Ca Lợi? Bố thí từ bi, 

nhẫn nhục, bố thí thiền định, trí huệ, đó mới là “làm vừa lòng người”. 

[Làm vậy nên] được tướng bạch hào. Câu thứ hai: 

 Đại bạch hào tướng quang. 

大白毫相光。

 (Tướng hào quang màu trắng lớn.) 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 384

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Ý nghĩa của chữ  “Ðại”  còn thù thắng hơn phía trước, mười sáu 

cặp trong ba mươi hai câu này, câu sau trong mỗi cặp đều thêm chữ đại, 

ý nghĩa đều giống nhau, ý nghĩa của chữ đại là  “càng vượt trội hơn” . 

Thứ ba: 

 Thụy hào tướng quang. 

瑞毫相光。

 (Tướng hào quang tốt lành.) 

 “Thụy”  là tường thụy74 (cát tường, tốt lành), thời xưa dùng ngọc 

để làm vật tiêu biểu cho sự cát tường, tốt lành, ngọc là một loại đá quý 

nên người xưa thường đeo ngọc, bất kể là người nam hay nữ. Và cũng 

dùng ngọc để làm tín vật, ngày nay gọi tín vật là bằng cứ, chứng cứ. Ở 

đây tiêu biểu lục đạo thừa sức oai thần của Ðịa Tạng Bồ Tát, và cũng là 

Ðịa Tạng Bồ Tát lấy đó làm bằng cứ cho chúng sanh trong lục đạo, noi 

theo lý luận và phương pháp của Ðịa Tạng Bồ Tát để tu hành thì sẽ siêu 

việt tam đồ, siêu việt lục đạo, đây là chứng cứ cát tường, tốt lành nên gọi 

là  “thụy hào tướng quang” . 

 Ðại thụy hào tướng quang. 

大瑞毫相光。

 (Tướng hào quang tốt lành lớn.) 



Không  cần  phải  nói  nữa,  đây  là  tướng  thù  thắng  nhất  trong  các 

thụy hào tướng quang, nên thêm chữ đại. Thứ năm: 

 Ngọc hào tướng quang. 

玉毫相光。

 (Tướng hào quang ngọc.) 



Tiêu biểu cho chúng sanh trong lục đạo. Người xưa vô cùng coi 

trọng  “Ngọc” , bởi lẽ tánh chất của ngọc ôn hòa, nhuận trạch, gọi là đức 

ôn nhuận; [ngọc được] mài dũa có thể làm ra rất nhiều dụng cụ. Phàm 

phu trong lục đạo, tánh tình hấp tấp nên thời xưa quân tử đeo ngọc, ngọc 

là vật trân quý, khi bạn đeo trên người lúc nào cũng phải giữ gìn nó nên 

74 Nguyên nghĩa của chữ “Thụy” vốn là một loại ngọc dùng làm tin (tín phù), hoặc 

các thứ ngọc quý được các chư hầu cầm ở tay tượng trưng cho oai quyền. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 385

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

bạn không thể vọng động, lao chao, dụng ý của sự đeo ngọc là vậy. Trên 

tay bạn đeo chiếc vòng ngọc, nếu bạn nổi giận lấy tay đập bàn thì vòng 

ngọc liền bể nát, dụng ý là như vậy. Dạy bạn ôn hòa, nhu mì như ngọc, 

tránh  hấp  tấp,  nóng  nảy,  ngọc  có  ý  nghĩa  như  vậy.  “Ngọc  hào  tướng 

 quang”   tiêu  biểu  cho  phàm  phu  trong  lục  đạo,  buông  xả  sự  nóng  nảy 

trong căn nhà lửa, nhà lửa chính là lục đạo, xả bỏ tập khí không tốt trong 

lục đạo, tăng trưởng tánh đức. Ðức năng trong tự tánh không gọi là tập 

khí, tại sao? Vốn đã đầy đủ, nó chẳng hình thành từ sự huân tập. Phàm 

phu gọi là tập khí, tập khí là do huân tập mà thành, chẳng phải bổn tánh, 

đó gọi là tập tánh. Khổng lão phu tử có câu  “tánh tương cận, tập tương 

 viễn”  (Về  bổn tánh thì giống nhau, nhưng do được giáo dục [tập luyện, 

huấn luyện, tu tập] mà trở thành khác nhau), tánh là Chân Như bổn tánh, 

Chân Như bổn tánh của mọi người đều giống nhau, Phật pháp nói càng 

thấu triệt hơn; nhưng tập tánh của mỗi người chẳng giống nhau. Không 

những xa lìa bổn tánh của chính bạn, tập tánh của bạn cũng hoàn toàn 

khác với [tập tánh của] hết thảy đại chúng, dù cho ý chí của các bạn hợp 

nhau nhưng thời gian [hợp nhau] cũng sẽ không lâu dài. 



Ngạn ngữ thường nói  “Hoa chẳng tươi hết một trăm ngày” , đây là 

thí  dụ,  hoa  có  tốt  tới  đâu  cũng  không  thể  duy  trì  suốt  ba  tháng  được. 

Dùng thí dụ thiển cận này để nói rõ sự giao tiếp giữa người với nhau, lúc 

[quan hệ] tốt đẹp cũng giống như lúc hoa nở vậy. [Quan hệ giữa] người 

[với nhau] chẳng kéo dài tới ngàn ngày, ngàn ngày là ba năm, ở lâu rồi 

thì thói quen [tốt xấu] gì cũng đều lộ ra, lúc mới gặp mặt thì không biết 

tập khí của bạn, rất cung kính bạn, vậy thì còn khá! Ở chung lâu rồi thói 

quen tật xấu gì cũng lộ ra, tâm cung kính gì cũng mất hết, chúng ta phải 

hiểu đạo lý này. Làm sao mới có thể giữ được tốt đẹp lâu dài? Phải kiến 

tánh, khi tánh đức tỏ lộ thì sẽ có thể giữ được tốt đẹp lâu dài, nó chẳng 

phải là tập khí, mà là bổn tánh. Ðại thánh đại hiền thế gian và xuất thế 

gian, kiến giải lời nói của họ thực sự có học vấn, họ dạy chúng ta giao 

tiếp giữa người và người với nhau phải dùng thái độ như thế nào? Phải 

lợt lạt, [ngạn ngữ có câu] “sự giao thiệp giữa quân tử với nhau lạt như 

nước”,  lợt  lạt  thì  mới  có  thể  giữ  được  lâu  dài.  Thân  cận  quá  mức  thì 

tương lai nhất định sẽ xa cách, hời hợt, đó là đạo lý tự nhiên, chúng ta 

phải biết. Do đó sự tiêu biểu của  “ngọc hào tướng quang”  dạy chúng ta 

buông bỏ tập khí, vun bồi thiên tánh, thiên tánh chính là tánh đức, xa lìa 

lục đạo, khế nhập vào cảnh giới thánh hiền. Câu thứ bảy: 

 Tử hào tướng quang. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 386

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

紫毫相光。

 (Tướng hào quang màu tía.) 



Màu tía ở đây tiêu biểu  “tạp loại chúng sanh được lợi ích” . Phạm 

vi của tạp loại vô cùng rộng lớn, như phía trước có nói tập khí của hết 

thảy  chúng  sanh  chẳng  giống  nhau,  nhiễm  ô  không  giống  nhau,  tạo 

nghiệp khác nhau, quả báo khác nhau, chỉ cần nhìn thấy hào quang của 

Phật liền được lợi ích. Lợi ích lớn nhỏ, dày mỏng cũng tùy theo chúng 

sanh mà sai  khác. Kinh  điển nói về nhân duyên khác nhau rất nhiều, 

chúng ta phải lắng lòng tìm hiểu. Câu thứ chín:  

 Thanh hào tướng quang. 

青毫相光。

 (Tướng hào quang màu xanh.) 



Màu xanh này tiêu biểu cho địa ngục. Tại sao dùng màu xanh để 

tiêu biểu địa ngục? Trong phần chú thích cũng có nói màu này tiêu biểu 

địa ngục Hắc Nghiệp. [Chúng sanh trong] địa ngục này tạo tội cực nặng. 

Tội gì cực nặng? Tội đoạn dứt pháp thân huệ mạng của hết thảy chúng 

sanh nặng nhất. Khi bạn giết một người, trong Phật pháp nói, nếu người 

đó tội nghiệp không nặng lắm thì trong vòng bốn mươi chín ngày liền 

đầu thai trở lại, trong lục đạo xả thân thọ thân là một hiện tượng rất bình 

thường.  Do  đó  tội  giết  sanh  mạng  của  một  người  không  nặng  lắm,  tội 

đoạn huệ mạng của người mới nặng. Nói một cách dễ hiểu một chút, gây 

chướng ngại cho người cầu đạo, chướng ngại người ta học Phật, phá hoại 

cơ duyên học Phật của đại chúng thì tội đó chính là đoạn pháp thân huệ 

mạng của chúng sanh, tội này  mới nặng. Nặng ở chỗ nào, chư vị nhất 

định phải biết rõ ràng. Sanh mạng mất đi thì có lại rất nhanh, có thể khi 

xả tấm thân này được thân khác càng tốt hơn thân này, trang nghiêm hơn 

thân này. Kẻ hại người tạo tội nghiệp, kẻ bị hại chẳng tạo tội nghiệp, kẻ 

giết người có tội, kẻ bị giết chẳng có tội gì cả? Do đó kẻ bị hại, bị giết 

khi chuyển thế phước báo còn lớn hơn phước đời trước. Những chuyện 

này rất nhiều, nhưng hơn phân nửa kẻ giết người khi chết đi sẽ đọa ác 

đạo, quả báo sẽ không tốt hơn đời này. Do đó thân người, thân trong lục 

đạo, sanh mạng rất dễ được, nhưng cơ hội học Phật thì khó lắm, chẳng 

dễ  gì  gặp  được.  Kệ  khai  kinh  có  câu   “trăm  ngàn  muôn  kiếp  khó  gặp 

 được” , đó là sự thật. 



Kẻ ấy gặp được cơ hội hiếm hoi này nhưng bạn lại phá hoại cơ hội  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 387

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đó, bạn gây chướng ngại cho họ, bạn nghĩ coi tội này nặng hay không? 

Nếu kẻ ấy nghe pháp, thực sự hiểu rõ ràng, rành rẽ, sốt sắng tu học thì có 

thể trong đời này vãng sanh bất thoái thành Phật. Bạn cắt đứt cơ hội của 

người ấy trong đời này có thể vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, thành Phật 

thành  Tổ, tội đó nặng  không?  Giả  sử  chúng ta thực sự  hiểu  rõ  đạo lý, 

hiểu rõ chân tướng sự thật này, chuyện xấu gì đều có thể làm nhưng nhất 

định  sẽ  không  gây  chướng  ngại  cho  người  tu  đạo,  đặc  biệt  là  [người] 

niệm Phật. Vì tu học các pháp môn khác trong đời này rất khó vượt thoát 

luân hồi, nhưng phước báo nhân thiên thì rất dễ đạt được, chỉ có pháp 

môn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  trong  đời  này  bạn  có  thể  vĩnh  viễn 

vượt thoát luân hồi, viên thành Phật đạo. Cơ hội gặp được pháp môn này 

khó khăn vô cùng. Bạn làm mất cơ hội này của người ta thì tội nghiệp ấy 

sẽ rất nặng. 



Khi đọa địa ngục, chúng sanh ở địa ngục nhìn thấy hào quang của 

Phật, nói cho chư vị biết [chúng sanh ở địa ngục nhìn thấy] hào quang đó 

màu xanh. Mỗi loài chúng sanh nhìn thấy hào quang Phật sẽ thấy màu 

sắc khác nhau, cũng vậy mỗi loài chúng sanh nhìn thấy tướng Phật cũng 

sẽ  khác  nhau.  Năm  một  ngàn  chín  trăm  tám  mươi  hai,  pháp  sư  Thánh 

Nhất ở Hương Cảng đi triều bái núi Phổ Ðà, nhóm họ rất ít, hình như 

gồm  ba,  bốn  người,  khi  đến  động  Phạn  Âm  họ  ở  cửa  động  lễ  lạy  cầu 

mong được thấy Quán Âm Bồ Tát. Họ gồm có ba người, đúng rồi, pháp 

sư Thánh Nhất nói với tôi, đại khái thầy lạy chừng nửa giờ thì thấy Quán 

Âm Bồ Tát hiện ra, ba người đều nhìn thấy nên vô cùng hoan hỷ. 

Sau khi ra về ba người trò chuyện trao đổi lẫn nhau coi mỗi người 

nhìn thấy Quán Âm Bồ Tát ra sao? Pháp sư Thánh Nhất nhìn thấy Quán 

Âm Bồ Tát thân màu hoàng kim, đội mão Tỳ Lô, tướng ấy giống như 

tượng Ðịa Tạng vậy, Ðịa Tạng Bồ Tát đội mão Tỳ Lô, thân màu hoàng 

kim, có hào quang màu vàng. Ba người đều là người xuất gia, một người 

thì nhìn thấy thân tướng như Bạch Y đại sĩ, còn người kia thì nhìn thấy 

tướng  một  vị  tỳ-kheo,  tức  là  tướng  người  xuất gia.  Ba  người  cùng  lạy 

một lúc, đều nhìn thấy cùng lúc, thấy tướng [Bồ Tát Quán Âm] hiện ra 

đều khác nhau. Từ chuyện này, bạn sẽ hiểu đức Phật phóng hào quang 

làm gì có nhiều màu sắc khác nhau! Cùng một hào quang ấy, mỗi loài 

chúng sanh nhìn thấy đều khác nhau. Phật hiện tướng cũng chỉ là một 

tướng  nhưng  mỗi  loài  chúng  sanh  nhìn  thấy  cũng  sẽ  khác  nhau.  Ðức 

Phật nói ra cũng chỉ là một âm thanh, mỗi loài chúng sanh sẽ nghe thành 

âm thanh khác nhau. Ðạo lý này trong kinh đức Phật cũng đã giảng rất rõ 

ràng,  “cảnh  tùy  tâm  chuyển” ,  đức  Phật  thị  hiện  một  cảnh  giới,  mỗi 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 388

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chúng sanh có tâm niệm khác nhau, mỗi người chuyển đổi thành cảnh 

giới tự thọ dụng của riêng mình. Nhưng bất luận là nhìn thấy hình tướng 

như thế nào, màu sắc gì, chẳng có ai không được lợi ích, mọi người đều  

có lợi ích. Câu thứ mười: 

 Bích hào tướng quang. 

碧毫相光。

 (Tướng hào quang màu xanh biếc.) 



Bích là màu xanh đậm (xanh biếc), màu xanh thường thì lợt, còn  

xanh biếc thì đậm, chúng ta gọi là màu lục bích. Trong phần chú thích có 

nói  “tiêu biểu hạng lợi căn trong địa ngục, như Ðiều Ðạt ở trong ngục 

 mà cảm thấy vui thích như đang ở trong cõi trời Tam Thiền” , Ðiều Ðạt 

là  Ðề  Bà  Ðạt  Ða,  Ðề  Bà  Ðạt  Ða  tạo  tội  nghiệp  rất  nhiều,  tội  nặng  vô 

cùng nên đã đọa địa ngục. Nhưng chúng ta biết Ðề Bà Ðạt Ða là Bồ Tát 

thị hiện, Ngài chẳng phải là phàm phu, cũng là chư Phật Như Lai ứng 

hóa trong thế gian, giống như đóng kịch, Ngài đóng vai kẻ ác. Ngài đóng 

vai này rất giống thật, tạo nhân ác nên cũng cảm lấy quả báo ác, phải đọa 

địa ngục. Ngài đọa địa ngục thật, trong địa ngục có thọ tội hay không? 

Chẳng  có,  vui  như  Tam  Thiền.  Trong  các  cõi  Tứ  Thiền  thiên  thì  vui 

sướng nhất là cõi Tam Thiền. Ðây là cách dạy chúng sanh từ mặt trái, thị 

hiện cho người thế gian thấy, [dạy họ] không thể làm việc ác, làm ác thì 

nhất định sẽ chịu quả báo khổ. Vua A Xà Thế vô ngục, vua A Xà Thế 

cũng  là  Bồ  Tát  thị  hiện,  lúc  lâm  chung  Ngài  sám  hối  kịp  lúc  nên  lúc 

tướng địa ngục hiện ra vua chẳng bị đọa. 



Ông  Trương  Thiện Hòa  đời  Ðường  ở  Trung  Quốc là  một  thí  dụ 

điển hình, mọi người đều biết, lúc lâm chung ông ta cũng thấy cảnh giới 

địa ngục hiện lên. Ở đây, chú giải nói  “tạm vào liền ra” , tạm vào chẳng 

phải là thật vào, tướng địa ngục hiện lên họ nhìn thấy, vừa nhìn thấy liền 

lập tức sám hối. Tăng thượng duyên của Trương Thiện Hòa rất tốt, ngay 

lúc đó gặp được một vị pháp sư đi ngang, nghe tiếng ông la hét kêu cứu. 

Vị pháp sư này bước vào coi, và hỏi duyên cớ? Ông Trương làm nghề 

giết trâu, ông nhìn thấy rất nhiều người đầu trâu đòi mạng ông. Vị pháp 

sư này liền thắp một cây nhang đưa cho ông, dạy ông lớn tiếng niệm A 

Di Ðà Phật, niệm được vài câu A Di Ðà Phật, ông nói những người đầu 

trâu đều biến mất, A Di Ðà Phật đã tới [tiếp dẫn] ông vãng sanh Cực Lạc 

thế giới. Do đó sức mạnh của sự sám hối không thể nghĩ bàn. Ðây là nói 

những chúng sanh có căn tánh lanh lợi, tuy đã tạo tội địa ngục, nhưng  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 389

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

biết sám hối, biết quay về, đã quay về nhanh chóng. Câu thứ mười ba: 

 Hồng hào tướng quang. 

紅毫相光。

 (Tướng hào quang màu đỏ.) 

[Màu  đỏ]  tiêu  biểu  cõi  súc  sanh.  Chúng  ta  biết  có  nhiều  chúng 

sanh trong cõi súc sanh cũng biết tu hành, người xưa có viết một cuốn 

sách chuyên kể những chuyện súc sanh tu hành và được quả báo thiện. 

Lúc trước Hoằng Hóa Xã của đại sư Ấn Quang đã in chẳng ít, [cuốn đó 

tựa là] Vật Do Như Thử, có lẽ các bạn đồng tu đã coi qua cuốn sách này, 

trong đó ghi toàn là những chuyện súc sanh niệm Phật. Pháp sư Ðàm Hư 

lúc trước ở Hương Cảng giảng khai thị trong Phật thất có kể một chuyện, 

một con gà trống ở chùa Ðầu Ðà, Ôn Châu, Ngài kể chuyện này, đây là 

một  chuyện  thật.  Có  người  đem  một  con  gà  trống thả  trong  chùa,  linh 

tánh của con gà này rất nhạy bén, mỗi ngày đều theo đại chúng tụng hai 

khóa sáng tối, tụng niệm xong nó cũng đi ra theo mọi người. Một ngày 

nọ tụng xong nó không theo mọi người ra ngoài, mọi người ra hết, nó 

còn nhiễu Phật trong chánh điện, thầy Hương Ðăng nói với nó, kêu nó đi 

ra. Con gà này cũng chẳng nghe theo, đứng trong chánh điện ngước đầu 

nhìn tượng Phật, kêu lên ba tiếng rồi chết, đứng mà vãng sanh. Lúc đó 

lão pháp sư Ðế Nhàn là phương trượng chùa Ðầu Ðà, đây là một chuyện 

súc sanh vãng sanh. Súc sanh nhìn thấy hào quang Phật màu hồng. Câu 

kế: 

 Lục hào tướng quang. 

綠毫相光。

 (Tướng hào quang màu lục.) 



Màu  lục,  trong  chú giải  ghi   “tiêu  biểu  chung  cho  địa  ngục,  ngạ 

 quỷ cùng nhập pháp lưu” , màu lục tiêu biểu cho tam ác đạo. Chúng sanh 

trong tam ác đạo nhìn thấy Phật quang có màu lục, khi [chúng sanh trong 

ác đạo] nhìn thấy hào quang Phật đều có thể thoát ly ác đạo. Chúng ta 

biết rõ những súc sanh này đều là người tu hành đời quá khứ, lúc lâm 

chung khởi lên một niệm sai lầm bèn đọa vào cõi súc sanh; súc sanh ngu 

si, [những người này] không thể khởi chánh niệm lúc lâm chung nên đọa 

vào ác đạo. Sau khi đọa vào ác đạo nhưng rốt cuộc thiện căn cũng còn 

sâu đậm, họ không phải không biết hiện giờ mang thân súc sanh, nhưng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 390

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vẫn không quên niệm Phật, do đó vẫn còn duyên phận này, vẫn có thể 

tiếp cận đạo tràng, vẫn có thể nhìn thấy tượng Phật, nghe tới âm thanh 

của Phật. Súc sanh nhìn thấy hào quang của Phật có màu lục. Kế tiếp là  

câu thứ mười bảy: 

 Kim hào tướng quang. 

金毫相光。

 (Tướng hào quang màu vàng y.)  

Rất nhiều người trong chúng ta thấy hào quang Phật có màu vàng, 

màu vàng kim, [người có] căn tánh này không những lanh lợi mà còn rất 

sâu đậm, trong kinh Phật gọi là thiện căn, phước đức, nhân duyên chín 

muồi. Chú giải ghi  “tiêu biểu ngạ quỷ” , chư vị phải ghi nhớ, ngạ quỷ 

không nhất định là chỉ cõi ngạ quỷ, có thể coi là nghiệp nhân ngạ quỷ, 

nghiệp nhân của ngạ quỷ là tham lam.  “Tuy chôn vùi lâu trong ác thú, 

 nhưng Phật tánh không mất” , chúng ta có thể khẳng định hết thảy chúng 

sanh địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh đều có Phật tánh, đây là điều mà đức 

Phật thường nói trong kinh. Hết thảy chúng sanh từ vô lượng kiếp đến 

nay đều đã từng học Phật, đều đã từng nghe pháp, đều đã từng thân cận 

chư Phật Như Lai, chỉ là không nghe lời dạy, vẫn tùy thuận tập khí của 

mình, vẫn tạo nghiệp lục đạo luân hồi như cũ, chẳng may đọa vào tam 

đồ. Những chủng tử đã huân tập trong vô lượng kiếp đến nay rất nhiều, 

thiện căn vẫn tương đối sâu dày, tuy đọa ác đạo, gặp được duyên Phật, 

thiện  căn  sẽ  hiện  ra.  Ðặc  biệt  là  pháp  môn  niệm  Phật,  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, [chúng sanh cõi] quỷ và súc sanh vãng sanh 

cũng sẽ thấy hào quang màu vàng, cũng sẽ thấy A Di Ðà Phật đến tiếp 

dẫn. Nghiệp chướng tam ác đạo [của chúng sanh] trong những cõi này 

nặng nề, rất khó giác ngộ, nhưng một khi giác ngộ thì chẳng thua gì cõi 

người.  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  độ  chúng  sanh  là  độ  chín  pháp  giới  chúng 

sanh, trong kinh chúng ta cũng thấy rất rõ ràng cho nên nói trong tam ác 

đạo, nếu vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, thấy hào quang của A 

Di Ðà Phật chiếu soi cũng sẽ là màu vàng. Kế tiếp là câu thứ mười chín: 

 Khánh vân hào tướng quang. 

慶雲毫相光。

 (Tướng hào quang mây lành.) 



Khánh vân, người Trung Quốc cũng gọi là Cảnh Vân. Chú giải nói  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 391

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (“Ðó tiêu biểu cho điềm lành “lìa khỏi ngũ trụ phiền não, tỏ lộ ngũ phần 

 pháp thân”).  Khánh  vân  cũng  là  mây  màu,  giống  như  cầu  vồng  buổi 

sáng và buổi chiều vậy, đó gọi là khánh vân. Nó có rất nhiều màu, tiêu 

biểu xa lìa ngũ trụ phiền não. Ngũ Trụ phiền não là gì? Ðây là danh từ 

Phật học mà cũng là thường thức phổ thông. Trên thực tế chính là Kiến 

Tư  phiền  não,  Trần  Sa  phiền  não,  Vô  Minh  phiền  não,  thông  thường 

chúng ta chia phiền não thành ba loại. Nói ngũ trụ cũng là ba thứ này mở 

rộng ra, Kiến Tư phiền não, [hay gọi là] Kiến phiền não là một trụ, Kiến 

Hoặc, trong Phật pháp gọi là Kiến Nhất Thiết Xứ Trụ Ðịa, nó sanh ra từ 

Phân Biệt chứ chẳng phải có sẵn, Kiến là một trụ. Trong Tư Hoặc có ba 

trụ, có Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới, đây là Tư Hoặc, cả ba đều gọi 

chung là Ái Trụ Ðịa, phiền não này có sẵn khi sanh ra, là tập khí từ vô 

thỉ kiếp đến nay. Tư Hoặc là gì? Là tham-sân-si, mạn, nghi, ác kiến, đây 

là tập khí tích lũy từ nhiều đời nhiều kiếp tới nay, gọi là phiền não có sẵn 

khi sanh ra. Hợp lại thành tứ trụ, Kiến là một trụ, Tư có Dục Giới, Sắc 

Giới,  Vô  Sắc  Giới,  bốn  trụ  này  cộng  lại  là  phiền  não  chướng,  thông 

thường chúng ta cũng gọi là Kiến Tư phiền não. Sau đó là Trần Sa, Vô 

Minh. Trần Sa cộng với Vô Minh thành một trụ gọi là Vô Minh Trụ Ðịa, 

cộng  lại  là  Ngũ  Trụ.  Vô  Minh  Trụ  Ðịa  là  cội  gốc,  thuộc  về  Sở  Tri 

Chướng, bốn trụ đầu là Phiền Não Chướng, Trụ thứ năm Trần Sa và Vô 

Minh hợp lại gọi là Sở Tri Chướng, cũng gọi là Ngũ Trụ Vô Minh, hay 

Ngũ Trụ Phiền Não. Do đó có thể biết nếu phá hết Ngũ Trụ thì đạt đến 

quả địa Như Lai. A La Hán chỉ phá bốn trụ, nên siêu việt Dục Giới, Sắc 

Giới, và Vô Sắc Giới, còn Trần Sa và Vô Minh chưa phá, Vô Minh Trụ 

Ðịa chưa phá do đó họ không thể thoát Tam Giới. Khi phá Trần Sa, Trần 

Sa thí dụ cho nhiều, Vô Minh chính là căn bản. Phá một phẩm Căn Bản 

Vô Minh thì siêu việt thập pháp giới, bắt đầu phá Sở Tri Chướng. Ở đây 

dùng  Khánh  Vân  Hào  Tướng  Quang  để  tiêu  biểu  pháp,  lìa  Ngũ  Trụ 

phiền  não, hiển lộ  Ngũ  Phần pháp thân, cảnh  giới này  trong kinh  Hoa 

Nghiêm  gọi  là  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  họ  nhập  vào  cảnh  giới  này. 

Thứ hai mươi mốt: 

 Thiên Luân Hào Quang. 

千輪毫光。

 (Tia sáng ngàn vòng tròn.)



Ý  nghĩa  này  chẳng  giống  đoạn  trước,  hào  quang  nói  trong  đoạn 

trước chẳng có tướng hình bánh xe, trong chú giải gọi là Tán Quang (hào 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 392

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

quang phân tán), hào quang hình bánh xe viên mãn hơn tán quang, nó 

tiêu  biểu  pháp  viên  mãn,  lợi  ích  cho  chúng  sanh  căn  tánh  viên  đốn. 

Trong căn tánh của những chúng sanh học Phật, căn tánh quý nhất, hiếm 

nhất  là  căn  tánh  viên  đốn;  chúng  ta  có  phải  thuộc  loại  căn  tánh  này 

không?  Không  phải,  nếu  là  căn  tánh  viên  đốn  thì tu  học  sẽ chẳng khó 

khăn như vậy, vừa tiếp xúc đến liền khai ngộ, đúng như câu “nghe một, 

ngộ ngàn”, ngộ nhập vào cảnh giới của Phật rất dễ dàng. Trong hết thảy 

căn tánh, những người có căn tánh viên đốn rất ít, căn tánh này chính là 

hạng người Thượng Thượng Thừa như Ðàn Kinh đã nói đến, càng hiếm 

hơn là [căn tánh] Ðại Thừa. Chúng ta nghe xong trong tâm liền vô cùng 

ngưỡng mộ, có phương pháp gì vun bồi cho chúng ta trở thành căn tánh 

viên đốn? Có chứ không phải là không có. Vấn đề là bạn chịu tiếp nhận 

hay không, bạn có chịu y giáo phụng hành hay không, phương pháp đó 

là gì? Huân tập, tất cả căn tánh của chúng sanh đều có được từ sự huân 

tập, Phật pháp cũng chẳng ngoại lệ, Phật pháp do nhân duyên sanh. Làm 

thế nào huân tập? Phải thường đọc tụng kinh điển Ðại Thừa viên đốn, 

bạn thường đọc tụng, dần dần không hay không biết bạn trở thành căn 

tánh viên đốn. Khi đọc tụng bạn phải hiểu rõ, sau khi hiểu rồi thì phải y 

giáo tu hành, hoàn toàn thực hiện những đạo lý, phương pháp, cảnh giới 

được nói trong kinh điển vào đời sống thì dần dần bạn sẽ trở thành căn 

tánh  viên  đốn  mà  bạn  cũng  không  biết.  Ðó  cũng  như  việc  nói  ở  trên 

 “thuyết viên pháp, bị viên căn, nhập viên môn, hoạch viên ích” (thuyết 

pháp viên đốn, đầy đủ căn tánh viên đốn, vào cửa viên đốn, gặt được lợi 

ích viên đốn). Nhà Phật thường nói  “Người viên đốn thuyết pháp, chẳng 

 pháp nào không viên đốn” , thuyết pháp như vậy, nghe pháp cũng như 

vậy,  “người viên đốn nghe pháp, chẳng pháp nào không viên đốn; pháp 

 người viên đốn tu, chẳng pháp nào không viên đốn” . 



Quan trọng là phải biết cách học, bạn biết học mới được, nếu bạn 

không biết học thì để ngay trước mắt bạn cũng chẳng học được. Pháp gì 

là pháp viên đốn? Nói cho chư vị biết, pháp nào cũng viên đốn. Không 

những  hết  thảy  những  pháp  mà  đức  Phật  đã  nói  là  pháp  viên  đốn,  hết 

thảy những pháp thế gian cũng viên đốn, một viên đốn thì hết thảy đều 

viên đốn. Nếu bạn nói bộ kinh này là Viên Giáo Ðại Thừa, bộ kinh kia là 

Biệt Giáo thì bạn sai rồi, bạn chưa viên đốn. Làm sao mới viên đốn? Lìa 

hết  thảy  phân  biệt,  chấp  trước  thì  sẽ  viên  đốn.  Viên  là  chân,  và  cũng 

chính  là  chân  tướng  sự  thật,  chân  thật  chi  tế  mà  tôi  thường  nói;  trong 

Hiển  Giáo,  Mật  Giáo  gọi  là  đại  viên  mãn,  đó  là  pháp  viên  mãn.  Ðem 

pháp viên mãn rồi khởi phân biệt thì pháp đó trở thành không viên, đây 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 393

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

là  việc  mà  chúng  ta  tạo  thành,  tuyệt  đối  không  phải  pháp  có  thiên,  có 

viên.  Bạn nói pháp có cạn, có sâu thì đó là sai lầm; nói pháp có cao, có 

thấp, thì bạn hoàn toàn sai lầm. Pháp là bình đẳng, pháp tuyệt đối không 

có thiên và viên, tuyệt đối không có cao và thấp, tuyệt đối không có cạn 

và  sâu.  Do  đó  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  hay   “một  là  tất  cả,  tất  cả  là 

 một” . Sở chứng của Sơ Trụ Bồ Tát thì cạn, sở chứng của Ðẳng Giác Bồ 

Tát  thì sâu,  cạn  sâu chẳng hai.  Trong sở chứng  của  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  có 

pháp của bậc Ðẳng Giác, trong pháp tu của Ðẳng Giác Bồ Tát có pháp 

của  bậc  Sơ  Trụ,  như  vậy  mới  gọi  là  viên.  Chúng  ta  phải  hiểu  ý  nghĩa 

này, nhất định phải thực sự áp dụng vào trong đời sống, thực sự luyện 

tập. Luyện cái gì? Lìa hết thảy vọng tưởng, chấp trước.  “Thiên Luân hào

 quang”   có  tướng  hình  bánh xe.  Trong phần  chú  thích có  nói  “Bánh xe

 có  ngàn  căm  tiêu  biểu  “nhất  niệm  thiên  như”  trong  lục  đạo,  cho  đến 

 hiển  rõ  viên  chuyển  vô  ngại” ,  vô  ngại  là  cảnh  giới  của  kinh  Hoa 

Nghiêm.  “Di luân châu táp” (trọn  khắp,  không  xen  hở)  tức  là  tận  hư 

không, trọn khắp pháp giới là một thể hoàn chỉnh, vậy mới là đại viên 

mãn, mới là hào quang luân tướng. Phần sau nói về tướng thù thắng sai 

khác trong luân tướng. Thứ hai mươi ba: 

 Bảo Luân hào quang. 

寶輪毫光。

 (Tia sáng vòng tròn báu.)

 “Bảo luân”  có cùng ý nghĩa như  “thiên luân” , trong đó thêm một 

chữ  “Bảo” , câu này quan trọng ở chữ bảo. Trong sự tiêu biểu pháp, [chữ 

bảo] tiêu biểu  “kẻ có căn tánh viên mãn, đầy đủ trong ngũ đạo” . Do đó 

mới biết căn tánh viên đốn là của quý, tại sao nói đó là của báu? Khi họ 

tiếp xúc đến Phật pháp, trong đời này tuyệt đối thành tựu. Phần đông khi 

đại chúng tiếp xúc đến Phật pháp chưa chắc có thể thành tựu trong một 

đời, nguyên nhân là vì sao? Vì căn tánh chẳng giống nhau, duyên phận 

chẳng  giống  nhau.  Tự  mình  đầy  đủ  căn  tánh  viên  đốn,  khi  gặp  duyên 

phận tốt sẽ nhất định thành tựu. Duyên chỗ này là Ðịa Tạng Bồ Tát, kinh 

Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, duyên này thù thắng vô cùng. Nếu có thể 

tu học noi theo lý luận, phương pháp, cảnh giới của kinh này thì sẽ có 

thể thành Phật thành Tổ, không những siêu việt lục đạo mà còn siêu việt 

thập pháp giới. Ðây chính là người có đại căn tánh, căn tánh lanh lợi như 

Lục Tổ Ðàn Kinh đã nói. Người có căn tánh này sau khi tiếp xúc liền có 

thể tin, có thể hiểu, có thể làm theo. Nếu không phải là căn tánh này, sau 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 394

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khi tiếp xúc đôi khi họ sẽ không tin, hoặc đã tin nhưng không hiểu, hiểu 

rồi nhưng không chịu làm theo. Dù làm nhưng lúc đó còn nghi ngờ, lo 

lắng,  làm  không  thoải  mái  cho  lắm.  Họ  vẫn  rơi  vào  vọng  tưởng  chấp 

trước,  quả  báo  của  họ  được  đương  nhiên  sẽ  không  giống  nhau.  Ở  đây 

chúng ta có thể thấy người có căn tánh viên đốn là người như thế nào? 

Họ nhìn sự việc rõ ràng, rành rẽ, họ làm việc thoải mái, nhanh nhẹn, đem 

lợi ích cho chúng sanh, tự mình thanh tịnh vô vi, chẳng nhiễm mảy may, 

họ có thái độ như vậy. Thứ hai mươi lăm: 

 Nhật luân hào quang. 

日輪毫光。

 (Tia sáng vầng mặt trời.) 

Chỗ này cũng có vài câu rất hay, nói Bồ Tát  “từ lúc mới phát tâm 

 vì độ chúng sanh chẳng bao giờ ngưng nghỉ, giải đãi. Ðến thế gian, trụ 

 ngũ thần thông, ở nơi hư không, phóng trí huệ quang minh, diệt tà kiến 

 hý luận” , những câu này đều nói từ cảnh giới [của Bồ Tát], họ đích thật 

chẳng giống như phàm phu thông thường. Tâm địa càng thanh tịnh thì trí 

huệ càng viên mãn, đối với nghiệp nhân quả báo của vạn sự vạn pháp thế 

gian, xuất thế gian đều thấy rõ ràng. Tuy thấy rõ ràng, Bồ Tát ứng hóa 

nơi thế gian vẫn tùy duyên y như cũ. Giống như câu  “hằng thuận chúng 

 sanh, tùy hỷ công đức”  dạy trong Phổ Hiền Hạnh Nguyện, quý vị thích 

làm như thế nào thì làm như vậy, thiện nhân sẽ cảm thiện quả, ác nhân sẽ 

cảm ác báo, nhân duyên quả báo nhất định sẽ tương ứng lẫn nhau, nhất 

định sẽ không sai. Chư Phật, Bồ Tát đối với hết thảy chúng sanh, nhất 

định sẽ chẳng có mảy may miễn cưỡng, xen tạp trong đó. Sự hằng thuận 

này chúng ta thật chẳng dễ làm được, chúng ta xử sự, đãi người, tiếp vật 

đều thêm một chút ý tứ của mình, thêm vào một chút ý tứ của mình thì 

không  gọi  là  tùy  thuận.  Tùy  thuận  là  thuận  theo  tự  nhiên,  chẳng  thêm 

mảy may ý tứ gì cả, do đó Phật giảng kinh thuyết pháp chỉ là khuyên cho 

bạn nghe, khi bạn ngộ rồi thì bạn sẽ tùy thuận theo chỗ ngộ của bạn; khi 

mê thì thuận theo chỗ mê của bạn. Phật, Bồ Tát chẳng thêm một ý tứ gì 

hết. Nếu bạn hỏi vì sao? Ðạo lý này rất sâu. Chúng ta phải lắng lòng để 

hiểu, phải sốt sắng học theo, như vậy mới gọi là học Phật, học giống y 

như Phật, rồi sau đó được đại tự tại trong đời sống. Thứ hai mươi bảy: 

 Nguyệt luân hào quang. 

月輪毫光。

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 395

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Tia sáng vầng mặt trăng.) 

Ở đây tiêu biểu Bồ Tát,  “Cụ trí đoạn nhị đức, cố năng trừ ngũ đạo  

 nhiệt não, ích tứ chúng thanh lương. Nhiên thử nhị luân” (Đầy đủ Trí 

đức  và  Đoạn  đức,  nên  có  thể  diệt  trừ  năm  thứ  nhiệt  não,  làm  cho  tứ 

chúng  thanh  lương.  Hai  luân  đó),  “nhị  luân”   nghĩa  là  nhật,  nguyệt. 

 “Chánh biểu đại sĩ quyền thật nhị trí, chiếu lý giám cơ dã” (tiêu biểu 

cho hai trí Quyền và Thật của đại sĩ, soi rõ Lý, quán rõ căn cơ). Trong 

đoạn này quan trọng nhất là câu cuối  “chiếu lý giám cơ” , Thực Trí chiếu 

lý,  Quyền  Trí  giám  cơ.  Cơ  nghĩa  là  căn  cơ  của  chúng  sanh,  chúng  ta 

thường  nói  quán  cơ,  “giám”  nghĩa  là  “quán”,  bạn  có  thể  nhận  biết  cơ 

duyên của hết thảy chúng sanh, bạn có thể giúp chúng sanh nghĩa là khế 

cơ. Bạn có Thực Trí chiếu lý, chẳng mê chân tướng của vũ trụ nhân sinh 

mảy may, đó là chiếu lý. Khế cả lý và cơ, như vậy mới có thể đem lại lợi 

ích  chân  thật  cho  hết  thảy  chúng  sanh.  Do  đó  không  thể  không  giảng 

kinh, không thể không giảng kỹ càng. Phần đông đại chúng ngày nay rất 

sơ ý, tâm trí vọng động, ngày nay không thể giảng kinh như người xưa, 

người xưa nói chuyện rất hàm súc, trong lời nói có hàm ý, bạn phải biết 

cách nghe.  Nếu bạn không biết nghe thì bạn sẽ không hiểu ý nghĩa. Nếu 

dùng cách nói hàm súc như người xưa thì chẳng có ai hiểu nổi, bạn nói 

cũng uổng công. Một tí hàm súc gì cũng không được, nói như vậy người 

ta chưa chắc đã hiểu, cho nên chúng ta phải cầu Tam Bảo gia trì. Trong 

việc nghiên cứu giáo lý, giảng kinh là quan trọng hơn hết. Vậy thì niệm 

Phật quan trọng hay không? Cũng quan trọng, giống như hai bánh xe của 

chiếc xe, nếu thiếu một bánh thì xe không chạy được, chúng ta phải hiểu 

đạo lý này. 



Chúng ta phải quan sát  “nguy cơ”  trong thế gian hiện nay nguy 

cấp đến cùng cực. Mục đích của Bồ Tát trụ trong thế gian là giúp con 

người  phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui.  Mỗi  một  dấu  hiệu,  thái  độ 

chuyển  biến  của người trong thế gian  dù nhỏ cách  mấy  chúng  ta  cũng 

phải nhận biết, nếu không nhận biết thì bạn làm sao dạy người ta? Do đó 

khi lục căn chúng ta tiếp xúc với sáu trần đều phải quán chiếu. Hiện nay 

là thế giới như thế nào? Dân chủ tự do mở rộng, khuynh hướng tương lai 

nhất định sẽ dân chủ, tự do, mở rộng tới mức không hạn chế, chuyện này 

rất phiền phức. Tại sao vậy? Chúng ta là phàm phu chứ chẳng là thánh 

nhân. Mức thấp nhất trong Phật pháp là Tứ Thánh Pháp Giới: A La Hán, 

Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật, các Ngài mới là thực sự dân chủ, tự do, mở 

rộng, các Ngài có đức hạnh, có trí định, có đức năng, như vậy mới được, 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 396

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mới được thọ dụng chánh đáng, đúng mức! Trong Nhất Chân pháp giới 

đạt  tới  mức  mở  rộng  rốt  ráo,  thực  sự  chẳng  có  giới  hạn,  kinh  Hoa 

Nghiêm gọi đó là  “lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại” , 

ở đó thì dân chủ, tự do, mở rộng đạt tới mức cứu cánh viên mãn. Nhưng 

nếu phàm phu làm như vậy thì sẽ tùy thuận phiền não, một khi phiền não 

được mở rộng thì chịu sao nổi! Phật, Bồ Tát có trí huệ, trí huệ mở rộng 

thì  rất tốt!  Còn  phiền  não thì không  thể mở  rộng,  phiền  não nhất định 

phải được thu hẹp, ngăn chận không cho nó vượt ra ngoài giới hạn, như 

vậy mới có thể duy trì cho xã hội được an toàn, an định, chúng ta phải 

hiểu việc này. 



Năm mươi ba lần tham học trong kinh Hoa Nghiêm có nói tới sát, 

trộm, dâm.  Sát trộm dâm này có trí huệ viên mãn, không những không 

đọa  tam  đồ,  ngay  cả  thập  pháp  giới  cũng  không  đọa.  Còn  phàm  phu 

chúng ta tùy thuận phiền não, nếu chúng ta phạm sát, trộm, dâm thì chắc 

chắn sẽ đọa tam đồ. Tùy thuận trí huệ thị hiện tạo sát trộm dâm chẳng 

đọa tam đồ là tại sao? Thí dụ những kẻ giết người, đốt nhà trong xã hội 

liền bị kết tội giam vào tù, còn diễn viên hát trên sân khấu giết người, 

đốt  nhà  thì  không  phạm  tội,  chẳng  có  ai  kết  tội  họ  vì  đó  là  giả,  đó  là 

đóng kịch, chẳng phải thật. Bồ Tát làm việc sát, trộm, dâm cũng là đóng 

kịch,  chẳng  phải  thật,  các  Ngài  tùy  thuận  trí  huệ,  còn  người  trong  thế 

gian tùy thuận phiền não. Dân chủ phải dành riêng cho ai? Là dành cho 

Phật, Bồ Tát. Còn những người trong một quốc gia, có phải ai cũng là 

Phật, Bồ Tát hay không, nếu phải thì có thể nói đến dân chủ; nếu không 

phải là Phật, Bồ Tát thì dân chủ sẽ rất nguy hiểm, việc này là thật chứ 

chẳng phải giả. 



Có một năm tôi trú ở Mộc Sách, Đài Loan, cách đây cũng khoảng 

bốn mươi năm. Tôi ở đó giảng kinh, tôi nhớ là giảng kinh Lăng Nghiêm. 

Cụ Triệu Hằng Dương đến nghe vài lần, ông này là một vị quân phiệt 

thời đầu Dân Quốc, lúc đó ai cũng gọi ông là Hồ Nam Vương. Ở Đài 

Loan, ông là người có vai vế giống như Tưởng Giới Thạch, ông Tưởng 

rất tôn kính cụ Triệu, lúc đó cụ Triệu cỡ chín mươi tuổi. Một hôm giảng 

kinh xong, chúng tôi đi tản bộ tiễn cụ về nhà, trên đường về cụ vô cùng 

cảm khái và nói một câu, cụ hối hận, đến tuổi xế chiều cụ mới học Phật, 

cụ  nói:  “Hồi  còn  nhỏ  tuổi  bồng  bột,  ngu  ngốc,  làm  cách  mạng  là  sai 

rồi!”.  Tôi hỏi cụ: “Sai ở chỗ nào?”. Cụ nói “Trong chế độ dân chủ chẳng 

có nhân tài”, tôi nghe xong liền hiểu. Bạn nghĩ coi ở Trung Quốc hồi đó, 

thời đế vương chuyên chế, nhân tài làm thế nào xuất hiện? [Nhờ người 

ta]  cầu  mới  có!  Lưu  Bị  đi  tìm  Gia  Cát  Lượng  phải  ba  lượt  đi  đến  lều 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 397

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tranh [để mời Gia Cát Lượng ra giúp mình]. Còn người hiện nay thì như 

thế nào? Đâu cần mời? [Khi tranh cử họ nói] Tôi rất giỏi, hãy bầu cho tôi 

đi, tôi làm việc rất đắc lực, ai cũng chẳng bằng tôi. Người thực sự có học 

vấn,  có  khả  năng  đều  rút  lui,  chẳng  bao  giờ  tranh  với  kẻ  khác.  Do  đó 

trong chế độ dân chủ phải đi đâu tìm nhân tài? Nhân tài đều không lộ 

diện,  đều  dấu  mặt,  chắc  chắn  sẽ  không  ra  tranh  cử,  chẳng  bao  giờ. 

Người thực sự có đạo đức, có học vấn, sẽ không làm những chuyện này. 

Phương pháp phục vụ xã hội, cống hiến cho chúng sanh rất nhiều, họ sẽ 

không  đi  theo  con  đường  này,  họ  sẽ  ẩn  cư,  ẩn  cư  ở  đâu?  Ở  trong  các 

ngành  công  nghiệp,  thương  nghiệp,  nông  nghiệp,  họ  làm  những  nghề 

này để cống hiến cho xã hội, phục vụ nhân dân. Cho nên ẩn cư không 

nhất định phải ẩn cư trong rừng núi, người ẩn cư trong rừng núi cũng có, 

nhưng  ẩn  mặt  trong  giới  công,  thương  càng  nhiều  hơn,  đương  nhiên 

phạm vi phục vụ của họ khá nhỏ. Cho nên cụ Triệu lúc về già học Phật, 

dần dần giác ngộ, hiểu rõ những đạo lý này. 



Có bao nhiêu người hiểu được đạo lý này? Bao nhiêu người giác 

ngộ? Ngày nay cho dù chúng ta hiểu rõ nhưng cũng chẳng dám phản đối, 

tại sao vậy? Dân chủ tự do là một trào lưu, bạn có thể phản đối cả trào 

lưu hay sao! Do đó Phật, Bồ Tát thuận theo tự nhiên, trào lưu dân chủ thì 

thuận theo dân chủ, tự do thì thuận theo tự do, khi tự do dân chủ tới cuối 

cùng rồi họ cũng sẽ giác ngộ, sẽ quay trở lại. Do đó đối với chuyện này, 

trí huệ của ông Tôn Trung Sơn đáng cho chúng ta kính phục, tiếc là thọ 

mạng  ông  ta  quá  ngắn,  và  cũng  là  vì  chúng  sanh  phước  mỏng,  ông  ta 

chết quá sớm. Ông đã quán sát, rút tỉa những truyền thống tốt đẹp của 

Trung Quốc cổ xưa kết hợp với những ưu điểm của Tây phương; ông đề 

xướng  cách  mạng,  đề  xướng  chánh  sách  chuyên  chế  nhất  đảng,  ông 

chẳng tán thành tự do dân chủ mở rộng. [Ông chủ trương] tập hợp nhân 

tài toàn quốc lại thành một đoàn thể điều khiển quản lý quốc gia, thay 

thế cho vua chúa, vua chúa là một nhà, một nhà này thống trị cả nước. 

Ông chủ trương những người tài giỏi thông minh trong nước hợp lại để 

thống  trị  quốc  gia,  phương  pháp  này  tốt,  đây  chẳng  phải  là  chế  độ  có 

nhiều đảng. Khi có nhiều đảng thì sẽ tranh giành với nhau, hễ có tranh 

thì sẽ loạn, Mạnh Tử nói  “Trên dưới tranh giành quyền lợi với nhau” , 

quốc gia sẽ loạn, sẽ nguy hiểm. Ông Tôn đọc sách nhiều nên hiểu được 

đạo lý này, làm sao để thực sự tạo phước cho xã hội, cho quần chúng, 

làm cho mọi người đều có đời sống hạnh phúc mỹ mãn thực sự, đây là 

đại nhân, đại trí; nhân vật như vậy trong lịch sử cũng rất hiếm có. Trên 

đây là đoạn nói về  “chiếu lý giám cơ” . Thứ hai mươi chín: 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 398

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Cung điện hào quang. 

宮殿毫光。

 (Tia sáng cung điện.) 

Cung điện nói theo cách nói hiện nay là những kiến trúc cao lớn, 

hồi xưa thông thường cung điện cao hơn những căn nhà thường. Ở đây 

khi nói tới “cung điện” chúng ta không thể nghĩ tới cung điện [vua chúa] 

ngày xưa, như vậy không đúng, chúng ta phải nghĩ tới những tòa nhà cao 

lớn trong đô thị ngày nay. Chữ này ở đây  “tiêu biểu vượt khỏi tam đồ 

 đến  nhân  thiên,  hiển  thị  ngũ  đạo  cùng  quy  Phật  quả,  hiện  tướng  cao 

 hiển” .  Tam đồ là tầng thấp nhất, vượt ra khỏi tam đồ sanh tới cõi cao 

hơn tức là cõi trời, cõi người. Hai cõi này cũng chưa kể là cao cho lắm, 

ngũ đạo trên thực tế chính là lục đạo, gồm có trời, người, súc sanh, ngạ 

quỷ, địa ngục.  “Ngũ đạo cùng quy về Phật quả” , chỉ có Tịnh Độ thật là 

 “bao gồm cả ba căn, lợi độn đều thâu trọn” , có thể làm cho chúng sanh 

ở  địa  ngục  thành  Phật  ngay  trong  một  đời.  Trong  Phật  pháp,  trong  vô 

lượng vô biên pháp môn chỉ có pháp môn này là thù thắng nhất. Nghĩa là 

trong  hết  thảy  pháp  môn  thì  pháp  môn  Tịnh  Độ  này  là  cao  nhất,  thù 

thắng nhất. Chư vị phải biết pháp môn càng thù thắng thì càng đơn giản, 

vì vậy  kinh luận  của  Tịnh  Tông ít nhất, chỉ có năm  kinh  và một  luận, 

càng ít thì càng dễ học. 



Chúng ta phải học hết năm kinh một luận hay chăng? Không hẳn 

vậy, trong sáu thứ này, bất kể học theo một thứ nào đều có thể thành tựu. 

Năm kinh và một luận này dài ngắn khác nhau, kinh Vô Lượng Thọ dài, 

chữ nhiều; Chương Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông ngắn, 

chữ  ít,  chỉ  có  hai  trăm  bốn  mươi  bốn  chữ,  nhưng  lý  luận,  nguyên  tắc, 

cảnh giới, thành tựu chẳng khác; chỉ cần noi theo một trong sáu thứ này 

đều  có  thể  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật,  đây  là  điểm  thù  thắng  của 

pháp môn này, hết thảy chúng sanh gặp được đều có lợi ích to lớn. Dù 

đời  này  không  thể  hoàn  toàn  tin  tưởng,  không  thể  hoàn  toàn  hiểu  rõ, 

chẳng sốt sắng tu hành, sự lợi ích chân thật ấy vẫn tồn tại. Đời sau, đời 

sau nữa khi gặp pháp môn này, thiện căn ấy được khơi dậy thì nhất định 

sẽ thành tựu. Chúng ta cũng vậy, chẳng phải là chúng ta chỉ gặp pháp 

môn Tịnh Độ trong đời này mà thôi, mà là nhiều đời trước, đời nào cũng 

đã  từng  gặp  qua.  Đã  gặp  qua  nhưng  tại  sao  ngày  nay  vẫn  còn  trôi  lăn 

trong lục đạo luân hồi? Vì  lúc trước gặp rồi nhưng chẳng tin sâu, chẳng 

hiểu thấu, chẳng sốt sắng làm theo, vẫn tùy thuận phiền não như cũ, vẫn 

trôi lăn trong lục đạo luân hồi, cho nên ngày nay mới ra nông nỗi này. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 399

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Hôm nay may mắn gặp lại là do thiện căn đời trước hiện ra, nhất định 

phải đừng hoài nghi, phải hạ quyết tâm đời này y giáo phụng hành, thì sẽ 

thành  công  và  thoát  ra  khỏi  lục  đạo.  Do  đó  đời  này  có  thể  tin,  có  thể 

hiểu, có thể phát nguyện, có thể hành vẫn là nhờ thiện căn của đời trước, 

đây là thói quen nghe pháp tu học, thói quen này là thói quen tốt, có thể 

tùy thuận theo thói quen này thì tốt! Câu cuối cùng: 

 Hải Vân hào quang. 

海雲毫光

  (Tia sáng mây biển.) 

 “Biểu  Sanh  Phật  nhất  như,  Y  Chánh  bất  nhị,  nhiễm  tịnh  đồng 

 nguyên, khổ lạc vô dị. Như hải mạc trắc biên nhai, như vân nguyên vô 

 phân biệt  Cố tri tình sanh phân biệt, pháp pháp điều nhiên. Trí nhập 

 nhất vô, sự sự bình đẳng. Chung ư Hải Vân, lương hữu dĩ dã” (Tượng 

trưng chúng sanh và Phật như một, Y báo Chánh báo chẳng hai, nhiễm 

tịnh  đều  có  cùng  cội  gốc,  khổ  và  vui  chẳng  khác.  Như  biển  chẳng  dò 

được bến bờ, như mây vốn chẳng phân biệt. Do đó, biết do tình [vọng 

tưởng, tình thức] mà sanh phân biệt, nên mới có từng pháp rạch ròi. Nếu 

trí  nhập  vào  Nhất  Vô  [nhất  chân  pháp  giới[  thì  mọi  sự  bình  đẳng.  [Vì 

thế, quang minh từ tướng bạch hào của Phật] kết thúc bằng Hải Vân là 

rất hợp lý vậy) . Đây là đoạn kinh văn nói đức Phật phóng quang, bắt đầu 

từ Bạch Hào, kết thúc là Hải Vân, ý nghĩa này rất sâu rất rộng, chúng ta 

phải lắng lòng thể hội. Câu này ở đây tiêu biểu, đầu tiên là  “Đại viên 

 mãn quang minh vân” ,  trong  phẩm  thứ  nhất  được  đặt  đầu  tiên.  Đoạn 

kinh này ở  đây, lại đặt ý này ở sau chót, ý nghĩa trong đó sâu rộng vô 

tận, mọi người phải lắng lòng tìm hiểu, như vậy mới thực sự khế nhập 

vào Nhất Chân pháp giới. Hiển rõ ngũ đạo đều quy về Tịnh Độ, quy vào 

Tịnh Độ tức là vào pháp bình đẳng, vào Nhất Chân pháp giới, Nhất Chân 

thì sẽ bất nhị, mọi thứ đều chẳng hai. Cho nên hiện nay chúng ta cúng 

dường tượng  Phật,  chúng  ta  cúng  dường ba tượng  A  Di  Đà  Phật  hoàn 

toàn giống nhau. Có người hỏi: “Thưa pháp sư, cúng dường như vậy có 

ý nghĩa gì?” Tôi nói: “Đó là Tây Phương Tam Thánh”. Họ nói: “Cả ba 

đều là A Di Đà Phật?”  Tôi nói  “Không phải. Vị chính giữa là A Di Đà 

Phật, bên đây là Quán Âm Bồ Tát, bên kia là Đại Thế Chí Bồ Tát; làm 

sao hoàn toàn giống nhau được?”. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là pháp 

bình đẳng, chẳng có sai khác, tượng của quý vị có sai khác là vì phàm 

phu quý vị có tâm phân biệt. Trên thực tế mỗi người vãng sanh về thế 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 400

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giới  Cực  Lạc  đều  có  tướng  mạo  giống  y  hệt  như  đức  Phật  A  Di  Đà, 

không phải quý bạn đã đọc và biết việc này trong kinh Vô Lượng Thọ  

rồi sao? 

Tương lai, làng Di Đà của chúng ta được xây dựng xong, tôi nói 

với  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên,  Niệm  Phật  Đường  hình  tròn,  bốn  bên  của 

Niệm Phật Đường đều đặt tượng A Di Đà Phật; thật ra hiện nay chúng ta 

nói A Di Đà Phật thì bạn mới biết, còn không nói A Di Đà Phật thì bạn 

không hiểu, đó là người như thế nào? Liên Trì hải hội, mỗi người vãng 

sanh tới thế giới Cực Lạc đều có tướng mạo giống y hệt đức Phật A Di 

Đà, đều có một hình tướng. Một hình tướng là tướng bình đẳng, chẳng 

có sai khác, tướng mạo giống nhau, âm thanh giống nhau, thể chất giống 

nhau, đều là sắc thân màu vàng tía, như vậy mới đúng như pháp. Do đó 

những gì bạn nhìn thấy đều là đại chúng trong Liên Trì hải hội, những vị 

thánh vãng sanh từ mười phương thế giới, trong kinh gọi là  “nơi những 

 vị thượng thiện tụ tập” . Người không hiểu thì [nhìn thấy] trong đó toàn 

là A Di Đà Phật, còn người hiểu rõ thì [sẽ thấy] đó là Liên Trì hải hội. 

Đây là vấn đề thuộc về phương diện cảnh giới, dùng phương pháp 

này dẫn dắt chúng ta dần dần khế nhập cảnh giới, sau đó chúng ta quay 

lại coi kinh văn của cả đoạn. Trong đó nói nhiều ánh sáng có màu sắc 

khác nhau, thật ra chỉ là một ánh sáng. Một luồng ánh sáng hiện ra nhiều 

màu sắc, hiện ra nhiều tướng, bạn phải biết chân tướng sự thật trong đó 

là gì? Ánh sáng (quang) này từ đâu tới? Từ Thật Trí, trí huệ chân thật. 

Thật Trí, trong kinh Bát Nhã gọi là Bát Nhã Vô Tri, trí vô tri là Thật Trí, 

Thật Trí biến trọn hư không pháp giới, giống như cái gì? Giống biển lớn, 

nước biển [ở đâu cũng] đều giống nhau, trọn khắp biển lớn, nước là Thật 

Trí.  Quang  là  gì?  Quang  là  ba  động  (làn  sóng),  ngày  nay  phần  đông 

chúng ta đều biết, quang là hiện tượng ba động, âm thanh là hiện tượng 

ba động, điện cũng là hiện tượng ba động, “ba” (làn sóng) là tác dụng. 

Quý vị nghĩ thử coi nếu không có nước thì làm sao có sóng? Sóng trên 

mặt nước là nhờ có nước mà có. Chư Phật, Bồ Tát phóng quang, nhờ vào 

cái gì? Nếu không dựa trên cái gì [thì quang làm sao phóng được, cũng 

như] sóng không có nước thì sóng làm sao thành hình được? [Nếu không 

có nước thì] nhất định sẽ không có sóng. Chư vị nên biết sóng là Quyền 

Trí, Quyền Trí phải dựa vào Thật Trí, dựa vào Thật Trí để khởi quang ba 

(sóng  ánh  sáng),  âm  thanh  của  Như  Lai  phát  ra  là  âm  ba  (sóng  âm 

thanh), quang là quang ba. Như Lai, chúng ta gọi là Pháp Thân Đại Sĩ, 

quang ba (sóng ánh sáng), thanh ba (sóng âm thanh), từ ba (sóng điện từ) 

do họ phát ra đều phát ra từ Thật Trí. Là đạo lý như vậy. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 401

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Chúng ta có Thật Trí hay không? Có chứ, [Thật Trí này] đều bình 

đẳng, chẳng phải do tu mà có, trong tự tánh vốn sẵn có đầy đủ. Chúng ta 

vốn có đầy đủ, nhưng chúng ta đã mê mất. Mê mất thì Thật Trí này biến 

thành gì? Biến thành Vô Minh, cho nên lục đạo phàm phu khởi tâm động 

niệm gì cũng là ba động (làn sóng). Làn sóng này dựa trên cái gì? Dựa 

trên Vô Minh, vô minh tức là tự tánh, tự tánh đã mê thì gọi là vô minh, 

vô minh đã giác ngộ thì gọi là tự tánh, do đó vô minh và tự tánh là một. 

Khi khởi tác dụng thì nó biến thành hai kết quả, khi ngộ thì là Nhất Chân 

pháp  giới,  được  đại  tự  tại;  khi  mê  thì  là  lục  đạo  luân  hồi,  khổ  nạn  vô 

biên. Chỗ quý báu của Phật pháp là một niệm Giác ngộ, đây là đạo lý 

của  sự  phóng  quang  trong  đoạn  này.  Sau  khi  bạn  hiểu  rõ  rồi,  khi  bạn 

nhìn thấy đức Phật phóng quang, chẳng nói một lời, ý tứ viên mãn trong 

đó bạn đã hiểu rõ hết, thì đâu cần phải nói nhiều lời thừa thãi nữa? Tận 

hư không, trọn khắp pháp giới đều là tác dụng này mà thôi, một cái là 

thể, một cái là dụng, Quyền Trí là dụng, Thật Trí là thể, Thể biến trọn 

khắp hư không pháp giới, Dụng cũng biến trọn khắp hư không pháp giới; 

Thể này là tĩnh, thanh tịnh tịch diệt. Dụng là động; Thể vô tướng, Dụng 

có tướng, Dụng có làn sóng, làn sóng thì có tướng. Có nhiều hiện tượng 

mắt thịt chúng ta không nhìn thấy, đức Phật có thể thấy, [Ngài có] ngũ 

nhãn  viên  minh,  Ngài  có  thể  nhìn  thấy.  Ngày  nay  chúng  ta  nhìn  thấy 

quang, nghe được âm thanh, nhưng không thấy được hiện tượng ba động 

của  hào  quang,  không  cảm  được  hiện  tượng  ba  động  của  âm  thanh. 

Nhưng hiện nay nhờ vào máy móc chúng ta có thể cảm thấy được. Trên 

máy móc chúng ta có thể thấy âm thanh cao thấp, âm thanh cao thì [làn 

sóng]  tương  đối  tập trung,  âm  thanh tập  trung  lại thì  phát  ra  âm  thanh 

cao. Còn âm thanh thấp thì [làn sóng] rời rạc, đây là dựa vào máy móc 

khoa học chúng ta có thể thấy [hình tướng của] âm thanh cao thấp. Làn 

sóng của ánh sáng (quang ba) cũng có dài ngắn, có quang ba có làn sóng 

rất dài, có quang ba có làn sóng rất ngắn, hiện tượng làn sóng dài ngắn 

này có thể thấy được; hiện tượng làn sóng dài ngắn này sẽ hiện ra màu 

sắc khác nhau. 

Do đó có thể biết, chúng ta hiểu được nguyên lý này, làn sóng ánh 

sáng đức  Phật phát  ra  là  một;  nói  cách khác  ánh sáng này  phát  ra  đều 

bằng phẳng, bình lặng, chẳng có sóng. Âm thanh của đức Phật phát ra 

cũng bằng phẳng, bình lặng, chẳng có sóng. Cho nên  “Đức Phật dùng 

 một âm thanh thuyết pháp, chúng sanh tùy loại đều hiểu được”.  Còn làn

sóng của chúng sanh phát ra [không bằng phẳng] có sóng, khi tiếp xúc 

đến  sóng  của  đức  Phật,  sóng  của  Phật  hòa  nhập  vào  sóng  của  chúng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 43

 402

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sanh, hằng thuận chúng sanh. Nhưng khi hai làn sóng này trộn lẫn vào 

nhau, sẽ giúp chúng sanh khai trí huệ, làm cho họ lãnh ngộ, nguyên lý là 

như  vậy.  Sau  đó  bạn  mới  biết  ngày  nay  thế  giới  động loạn  như  vậy, 

chúng sanh khổ sở như vậy, làn sóng trong tâm của mọi người phát ra là 

như thế nào? Sóng của tham-sân-si rất xấu, hơn nữa cường độ của làn 

sóng lên xuống rất lớn. Ngày nay chúng ta niệm Phật tu định, làm cho 

làn sóng  chúng  ta phát  ra  êm  dịu,  làn  sóng  của họ  rất  lớn,  khi  hai  làn 

sóng  này  đụng  nhau,  làn  sóng  của  chúng  ta  tăng  lên,  làn  sóng  của  họ 

giảm xuống. Đây là lý do tại sao tai nạn trên thế gian được  giảm  bớt  

hoặc dời về sau. 

Cho  nên  làn  sóng  chúng  ta  niệm  Phật  trong  Niệm  Phật  Đường 

cũng hòa theo làn sóng điện được truyền khắp toàn thế giới. Niệm Phật 

có lợi ích gì? Lợi ích ở chỗ này. Khi bạn thực sự hiểu rõ thì bạn sẽ khởi 

lòng tin, chúng ta ở đây niệm Phật thì cả thế giới được lợi ích, chứ chẳng 

phải  là  chỉ  có  chúng  ta  được  lợi  ích  mà  thôi.  Do  đó  khi  bạn  phát  tâm 

chân  thật,  tâm  khẩn thiết,  tâm  thanh tịnh,  tâm  bình đẳng,  tâm  từ  bi để 

niệm Phật [thì bạn đầy đủ] tự lợi lợi tha. Nếu bạn không hiểu được đạo 

lý này, bạn ở nhà niệm vài câu Phật hiệu có ích lợi gì cho xã hội không? 

Thực sự có ích lợi, người trong xã hội không nhìn thấy, nhưng họ được 

thọ dụng, họ được lợi ích. Họ không biết sự ích lợi này từ đâu tới, cũng 

không biết làm thế nào thay đổi, đó là mê hoặc; chỉ có người giác ngộ, 

người sáng suốt hiểu được đạo lý này. Cho nên mỗi chữ, mỗi câu trong 

kinh  Phật,  mọi  người  càng  dễ  hiểu  được.  Đức  Phật  giảng  kinh  thuyết 

pháp, phóng quang hiện tướng lành để làm gì? Để hiển thị đạo lý này. 

Ngày nay [khoa học gia] nói về Sanh Hóa, về Vật Lý, về Hóa Học, đức 

Phật đều đã nói rõ trong đó, hơn nữa nói rất rốt ráo viên mãn, hy vọng 

mọi người đều lắng lòng tìm hiểu. Phật pháp là một khoa học cao siêu, 

sâu sắc, hoàn toàn chẳng thua gì những khoa học tân tiến hiện nay, vả lại 

còn cao minh hơn họ, khoa học kỹ thuật của họ không thể giải quyết vấn 

đề, khoa học kỹ thuật của Phật pháp có thể giải quyết. Cho nên hy vọng 

các  bạn  đồng  tu  phải  sốt  sắng,  nỗ  lực,  tuyệt  đối  chẳng  có  gì  mê  tín  ở 

trong đó. Được rồi, hôm nay chúng ta giảng tới đây thôi. 

Tập 44 (Số 14-12-44)  



Xin  mở  cuốn  Khoa Chú  quyển hạ,  trang  năm  mươi  mốt  và  xem 

kinh văn: 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 403

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Ư đảnh môn thượng phóng như thị đẳng hào tướng quang dĩ, 

 xuất vi diệu âm cáo chư đại chúng, thiên long bát bộ, nhân phi nhân 

 đẳng:  “Thính  ngã  kim  nhật  ư  Ðao  Lợi  thiên  cung,  xưng  dương  tán 

 thán Ðịa Tạng Bồ Tát ư nhân thiên trung lợi ích đẳng sự, bất tư nghị 

 sự.  Siêu thánh nhân sự, chứng thập địa sự, tất cánh bất thoái A Nậu 

 Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề sự”. 

於頂門上放如是等毫相光已。出微妙音告諸大眾。天

龍八部。人非人等。聽吾今日於忉利天宮。稱揚讚歎地藏

菩薩於人天中利益等事。不思議事。超聖因事。證十地事 

。畢竟不退阿耨多羅三藐三菩提事。

 (Từ trên đảnh môn phóng ra những tướng tia sáng như thế xong, 

 lại nói ra tiếng vi diệu mà bảo đại chúng, Thiên Long Bát Bộ, nhân cùng 

 phi nhân v.v... rằng: “Hãy lắng nghe hôm nay Ta tại cung trời Đao Lợi, 

 tuyên bày ngợi  khen  Bồ  Tát  Địa  Tạng  về  những sự lợi  ích trong hàng 

 trời,  người,  những  sự  không  thể  nghĩ  bàn,  những  sự  siêu  vượt  nhân 

 Thánh,  những  sự  chứng  quả  Thập  Địa,  những  sự  rốt  ráo  không  thoái 

 chuyển nơi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”.) 75



Phía trước chúng ta thấy Thế Tôn phóng quang, thụy tướng phóng 

quang trước khi nói câu tổng kết. Kế tiếp đức Phật nói với mọi người, 

Ngài dùng âm vi diệu, hàm ý trong  “âm vi diệu”  rộng sâu vô hạn, một 

âm hàm chứa hết thảy âm, mỗi một âm hàm chứa hết thảy sự, do đó gọi 

là vi diệu âm. Nói với đại chúng ở trong hội bao gồm thiên long bát bộ, 

nhân và  phi  nhân, đây  đều  là những  đại chúng được  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát 

giáo hóa.  “Thính ngã kim nhật, ư Ðao Lợi thiên cung, xưng dương tán 

 thán  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát”   (Nghe  tôi  hôm  nay  xưng  dương  tán  thán  Địa 

Tạng Bồ Tát ở cõi trời Đao Lợi), câu này là lời tổng kết từ lúc pháp hội 

khai mạc đến lúc bấy giờ, toàn bộ kinh văn đều xưng dương tán thán Ðịa 

Tạng Bồ Tát. Mấy câu sau này là tổng kết  “ư nhân thiên trung lợi ích 

 đẳng sự” (những sự lợi ích trong cõi người và cõi Trời), sau đó nói rất 

cụ thể, tóm tắt toàn bộ kinh. Câu này là nhằm kết danh (tổng kết những 

giáo nghĩa của danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát) mà cũng là nói tới Giáo, [tức 

là nếu] chúng ta dùng bốn thứ Giáo, Lý, Hành, Quả để nói, thì câu này 

nói về Giáo. Lần này chúng tôi đi Úc Châu hai mươi ngày, quán sát sự 

75 A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề nghĩa là “Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, 


đây là quả vị của Phật. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 404

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khuếch trương văn hóa đa nguyên, dần dần cũng đã có thành quả. Chúng 

ta quay lại nhìn nền giáo học của nhà Phật, đích thật là tài liệu dạy học 

cho những người theo đuổi công việc đa nguyên văn hóa, đây chính là 

kinh điển Ðại Thừa. 

 “Ư nhân thiên trung lợi ích đẳng sự” , nhân thiên là chỉ cõi trời, 

cõi người, và cũng là những cõi trong lục đạo. Những cõi trong lục đạo 

đương nhiên là thể sinh hoạt đa nguyên văn hóa. Ðịa Tạng Bồ Tát, Thích 

Ca Thế Tôn, làm sao có thể đối với hết thảy chúng sanh, chủng loại khác 

nhau, tộc quần khác nhau, phương thức sinh hoạt khác nhau, thậm chí 

đối với tư tưởng kiến giải khác nhau, tín ngưỡng khác nhau, có thể giúp 

họ tiêu trừ những thứ khác nhau này, giúp họ dung hợp thành một thể 

cộng đồng. Thể cộng đồng tức là Nhất Chân Pháp Giới, thể đa nguyên 

bất đồng là Thập Pháp Giới, đây là lợi ích chân thật, đây là trí huệ cao độ 

của  Thế  Tôn,  sự  dạy  dỗ  thiện  xảo  phương  tiện.  Do  đó  giáo  học  trong 

Phật pháp, đức Phật dạy chúng ta những gì? Ðây là điều chúng ta nhất 

định phải hiểu rõ. Thứ nhất là đức Phật dạy con người chúng ta phải cư 

xử như thế nào, đức Phật dạy phải tuân theo Lục Hòa Kính. Nếu chúng 

ta không thể sống chung, hòa đồng với người khác thì nói chi đến thành 

tựu?  Quan hệ giữa  người với  người  vô  cùng phức tạp,  nói thật  ra  mỗi 

người, mỗi chúng sanh, đều là một hình thể đa nguyên văn hóa. Vì mỗi 

người, mỗi chúng sanh trong đời trước, đời đời kiếp kiếp luân hồi trong 

lục đạo, A Lại Da thức đã chứa đựng nhiều hạt giống, nhiều tập khí khác 

nhau, đó không phải là một kết cấu đa nguyên văn hóa hay sao? Huống 

chi lúc mọi người chung đụng với nhau thì phải đối xử như thế nào, đây 

là cả một sự học vấn. Có thể dẹp hết sự kỳ thị, hiểu lầm, ngăn cách. Có 

thể tôn kính, hợp tác, quan tâm lẫn nhau, đây là điều đức Phật hy vọng 

nơi chúng ta. Ðặc biệt là tu học Ðại Thừa, trong kinh thường dạy chúng 

ta  “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới” , trong hết thảy cảnh giới của 

chúng sanh vẫn còn vạch ranh giới, như vậy là sai rồi, trái nghịch với lời 

dạy của đức Phật, trái nghịch lời dạy của Bồ Tát. Cho nên học Phật điều 

thứ nhất là phải mở rộng tâm lượng, phải bao dung hết thảy thì bạn mới 

có thể vào cửa Phật, mới hiểu được lời Phật dạy, mới được lợi ích chân 

thật.  Lợi  ích  chính  mình,  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích  hết  thảy  chúng  sanh, 

những gì trong kinh giảng đều là những việc này. 



Câu thứ nhì nói  “bất tư nghị sự” , đây là tổng kết từ mặt Thể; Lý 

là một, tại sao những thứ khác nhau có thể dung hợp thành một Thể? Vì 

Lý là một. Tướng có nhiều thứ, Sự có nhiều thứ, Dụng có nhiều thứ, Lý 

chỉ có một, do đó có thể quy về một. Kinh Hoa Nghiêm có câu  “nhất tức 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 405

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 thị đa, đa tức thị nhất” (một chính là nhiều, nhiều chính là một), nó có 

thể  quy  về  một  vì  Thể  chỉ  là  một.  Giống  như  biển  lớn,  biển  là  Thể, 

những bọt nước trong biển, có cả ngàn cả vạn bọt nước khởi lên, mỗi bọt 

nước  đều  khác  nhau,  mỗi  bọt  nước  là  một  vòng  nho  nhỏ  riêng  biệt, 

nhưng hết thảy những bọt nước này khởi lên từ đâu? Đều từ biển lớn. 

Chúng sanh mê muội, mê mất rồi, chẳng biết Thể là một, nên mới khởi 

lên mọi thứ hiểu lầm; nếu biết Thể là một thì tâm bình đẳng, thanh tịnh, 

từ bi sẽ tự nhiên khởi lên. Cho dù là oán gia, kẻ thù cũng phải biết Thể 

của chúng ta đều là một, lìa khỏi Lý Thể thì đi đâu tìm Hiện Tướng? Thể 

là gì? Chân Như Bổn tánh, Chân Như Bổn tánh chẳng thể nghĩ bàn,  “bất 

 tư nghị sự” 

là kết thể. 

 “Siêu thánh nhân sự, chứng Thập Địa 76  sự” , đây là nói về Hành, 

là Kết Tông, Tông chính là phương pháp tu hành, cương lãnh tu học của 

chúng ta, đây là Hành.  “Siêu thánh nhân”  77 là nhân hạnh tu của Bồ Tát, 

chứng Thập Địa là quả, tu nhân chứng quả. Thập Địa dù là Biệt Giáo Bồ 

Tát cũng đã vào Nhất Chân pháp giới, siêu việt thập pháp giới, khế nhập 

Nhất Chân pháp giới. Nếu nói Tam Hiền Bồ Tát, thì phải là Viên Giáo 

Tam Hiền Bồ Tát mới siêu việt thập pháp giới. Nếu là Biệt Giáo Tam 

Hiền Bồ Tát thì vẫn còn trong thập pháp giới. Nói Thập Địa thì nhất định 

siêu việt thập pháp giới, nhập Nhất Chân pháp giới. Câu cuối cùng là kết 

luận, dùng  “tất cánh bất thoái A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề sự” . 

Tổng kết này chẳng phải Thế Tôn vì chúng ta nói, tổng kết những gì đã 

nói trong Địa Tạng pháp hội, thật ra những gì đức Phật Thích Ca đã nói 

trong bốn mươi chín năm cũng có thể dùng những câu này để tổng kết. 

Phật giảng cho chúng ta là giảng những điều này. 

Thậm chí mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai giảng 

cho  hết  thảy  chúng  sanh  cũng  chẳng  vượt  khỏi  tổng  kết  này.  Hiểu  ý 

nghĩa của những câu này thì chúng ta sẽ hiểu đức Phật dạy chúng ta, dạy 

chúng  ta  làm  người  phải  biết  quan  hệ  giữa  người  với  người,  phải  biết 

làm sao đối xử với người khác. 

Thứ  nhì,  hiểu  rõ  quan  hệ  giữa  người  với  thiên  nhiên,  hiện  nay 

chúng ta gọi là hoàn cảnh thiên nhiên, sinh thái tự nhiên, làm thế nào để 

76 “Thập Địa” là quả vị của hàng Bồ Tát. Thập Trụ, Thập Hạnh và Thập Hồi Hướng được 

gọi chung là “Tam Hiền Vị,” tức là quả vị của Tam Hiền. Quả vị của Bồ Tát Thập Địa gồm 

có: Hoan Hỷ Địa, Ly Cấu Địa, Phát Quang Địa, Diễm Huệ Địa, Nan Thắng Địa, Hiện Tiền 

Địa, Viễn Hành Địa, Bất Động Địa, Thiện Huệ Địa, và Pháp Vân Địa. 

77 siêu việt những nhân duyên vượt trỗi [các địa vị thuộc Tam Hiền] của bậc thánh. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 406

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sinh hoạt trong hoàn cảnh thiên nhiên, đối xử với động vật, thực vật, sơn 

hà đại địa. Hoàn cảnh thiên nhiên [cung ứng], bảo hộ chúng ta, chúng ta 

cũng phải yêu mến, bảo vệ thiên nhiên; hoàn cảnh thiên nhiên cống hiến 

cho chúng ta, quần áo, thức ăn, chỗ ở; đời sống của chúng ta đều nhờ 

hoàn cảnh tự nhiên mới có thể sinh tồn. Chúng ta làm sao báo đáp hoàn 

cảnh thiên nhiên, có ai đã nghĩ về vấn đề này chưa? Đức Phật đã nghĩ 

tới, Bồ Tát đã nghĩ tới. 



Thứ ba, con người ứng xử như thế nào đối với quỷ thần? Giáo dục 

của nhà Phật dạy những chuyện này. Trong ba thứ này nếu có một thứ 

nào sai trái thì sẽ đem đến phiền phức, trong Phật pháp gọi là tạo nghiệp. 

Nếu cả ba thứ đều hoàn hảo thì sẽ có công đức, tích lũy công đức, nếu 

một thứ nào làm không tốt thì sẽ tạo nghiệp. Muốn ba quan hệ này đều 

tốt đẹp thì trước hết phải hiểu rõ ràng, rành rẽ hoàn cảnh, chân tướng sự 

thật.  Đức  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  chúng  ta  chính  là  giảng  rõ 

những chân tướng sự thật này, dạy chúng ta làm sao tiếp xúc, đối xử với 

người, với vật, với sự, với thiên địa quỷ thần, đây cũng là mục tiêu của 

con người hiện nay theo đuổi văn hóa đa nguyên. Mục tiêu này đều ở 

trong Đại Thừa Phật Giáo, hy vọng mọi người hãy lắng lòng thể hội kinh 

điển Đại Thừa. 



Tại  sao  chúng  ta  thể  hội  không  được?  Vì  chẳng  thiết  thật  thực 

hành. Trong đời sống hằng ngày vẫn tùy thuận phiền não, tập khí, như 

vậy  thì  làm  sao được.  Đừng nói bạn  coi kinh  không hiểu, bạn  coi  chú 

giải cũng không hiểu, tôi nói những thứ này bạn nghe cũng không hiểu. 

Những gì bạn có thể hiểu được chỉ là ở bề ngoài, chỉ là ở ngoài da, chứ 

chẳng thấm thía gì tới bên trong. Kinh điển nhà Phật, tôi đã từng nói với 

quý  vị,  mỗi  chữ  mỗi  câu  đều  sâu  rộng  không  bờ  bến,  vậy  thì  làm  sao 

thâm  nhập  được?  “Siêu  thánh  nhân  sự,  chứng  Thập  Địa  sự”  là nói

chúng ta phải làm được,  “bất tư nghị sự”  là chúng ta phải thể hội , “nhân

 thiên lợi ích đẳng sự”  là những gì chúng ta phải học tập, được vậy thì 

bạn mới đạt đến đại dụng cứu cánh viên mãn, vậy thì mới đạt đến bất 

thoái vô thượng Bồ Đề. Chư vị hãy tự coi chú giải của pháp sư Thanh 

Liên, Ngài chú thích rất hay. Xin xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Thuyết  thị  ngữ  thời,  hội  trung  hữu  nhất  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát, 

 danh  Quán  Thế  Âm,  tùng  tòa  nhi  khởi,  hồ  quỳ  hiệp  chưởng,  bạch 

 Phật ngôn: “Thế Tôn, thị Địa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát, cụ đại từ bi 

 lân mẫn tội khổ chúng sanh, ư thiên vạn ức thế giới hóa thiên vạn ức 

 thân, sở hữu công đức cập bất tư nghị oai thần chi lực”. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 407

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

說是語時。會中有一菩薩摩訶薩。名觀世音。從座而

起。胡跪合掌白佛言。世尊。是地藏菩薩摩訶薩。具大慈

悲憐愍罪苦眾生。於千萬億世界化千萬億身。所有功德及

不思議威神之力。

 (Nói  lời  ấy  xong,  trong  Pháp  Hội  có  một  vị  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát 

 hiệu là Quán Thế Âm từ chỗ ngồi đứng dậy, quỳ gối chắp tay mà bạch 

 Đức Phật rằng: “Bạch Đức Thế Tôn! Địa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát đầy 

 đủ  đức  đại  từ  bi,  thương  xót  chúng  sanh  mắc  tội  khổ.  Bồ  Tát  ở  trong 

 ngàn vạn ức thế giới hóa hiện ra ngàn vạn ức thân, tất cả công đức cùng 

 sức oai thần chẳng thể nghĩ bàn”.)  

Chúng  ta  coi  tới  đây.  Đây  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  Ngài  cũng 

tham gia pháp hội này, và cũng là thính chúng trong pháp hội. Ngài nghe 

đức Thế Tôn hết sức tán thán Địa Tạng Bồ Tát, sau khi nghe xong Ngài 

đứng ra thay mặt các Bồ Tát khen ngợi Địa Tạng Bồ Tát. Chúng ta phải 

lưu ý học tập. Bạn coi lúc đầu pháp hội mở đầu như thế nào, đến cuối 

cùng pháp hội chấm dứt như thế nào, đây là điều chúng ta phải học tập. 

Pháp hội trong thế gian thì nhất định sẽ bắt đầu bằng diễn văn khai mạc, 

lúc  kết  thúc  cũng  có  một  bài  cảm  tạ.  Lần  này  chúng  ta  tới  Tịnh  Tông 

Học Hội tại Tây Úc Đại Lợi, tôi không rõ tình hình ở đó, Học Hội này 

vừa mới thành lập. Trên thực tế lúc chúng tôi đi tới đó thì nhân duyên 

chưa đầy đủ, họ thành lập quá sớm, tối thiểu họ phải học thêm ba năm, 

ba năm sau thành lập Tịnh Tông Học Hội thì mới đúng như pháp. Pháp 

hội ở đó mở đầu và kết thúc đều đột nhiên, phần đầu không có giới thiệu, 

phần sau không có kết thúc, không thành lề lối quy củ gì cả, đây là lần 

đầu tiên trong đời tôi gặp pháp hội như vậy. Họ chẳng có kinh nghiệm, 

cũng  chưa  từng  tham  dự  những  pháp  hội  khác,  do  đó  chẳng  biết  nghi 

thức trong pháp hội, chẳng biết phải bắt đầu từ đâu. Họ tiếp đãi chúng 

tôi rất nhiệt tình, chúng tôi rất cảm tạ, Hội Trưởng của họ tiễn tôi ra phi 

trường, ông ta hỏi tiếp đón chắc không được chu đáo lắm? Tôi nói [quý 

vị] tiếp đón rất chu đáo, chúng tôi rất cảm tạ, nhưng pháp hội không chu 

đáo, nên học hỏi thêm. Ông nói sẽ kiếm một ngày để tới Tân Gia Ba học 

tập. Tôi nói: Không được! Một ngày liền học xong thì ông phải là thiên 

tài mới học nổi. Thực sự muốn học đến nơi đến chốn thì phải lưu lại Tân 

Gia Ba ít nhất là ba tháng, làm sao chỉ học một ngày là xong cho được? 

Nếu là người lãnh đạo một đoàn thể, giúp đỡ mọi người trong một địa 

phương học Phật, đó là Bồ Tát phát tâm, chẳng thể làm qua loa sơ sài, 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 408

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thực sự phải sốt sắng học tập. 



Bây giờ là lúc pháp hội gần kết thúc, Quán Thế Âm Bồ Tát thay 

mặt chúng Bồ Tát ra nói chuyện. Mọi người đều rất quen thuộc với Quán 

Thế Âm Bồ Tát, danh tiếng của Ngài được xếp vào hạng nhất, còn Địa 

Tạng Bồ Tát thì có nhiều người chẳng biết đến, nhưng chẳng có ai không 

biết đến Quán Thế Âm Bồ Tát, do đó việc Quán Thế Âm Bồ Tát đứng ra 

khen ngợi có ý nghĩa rất sâu. Bồ Tát  “bạch Phật”  và nói  “Thế Tôn, Địa 

 Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát có đầy đủ đại từ bi” , lời này do Quán Thế Âm 

Bồ Tát nói ra, có ai không tin cho được? Chúng ta đều biết Quán Thế 

Âm Bồ Tát đại từ đại bi, [ở đây] Quán Thế Âm tán thán Địa Tạng Bồ 

Tát là đại từ bi. Hơn nữa lòng đại từ bi của Địa Tạng Bồ Tát chẳng thua 

gì  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  “Trong  ngàn vạn ức thế  giới” ,  ngàn  vạn  ức 

chẳng  phải  là  con  số  mà  là  một  hình  dung  từ,  hình  dung  vô  lượng  vô 

biên thế giới, nơi nào có chúng sanh thì nơi đó có mặt Địa Tạng Bồ Tát, 

hóa ngàn vạn ức hóa thân. 

 “Hết thảy công đức và sức oai thần chẳng thể nghĩ bàn” , hai câu

trên  là  lời  đức  Thế  Tôn  [tán  thán  Địa  Tạng  Bồ  Tát]  trong  kinh  này. 

Chúng ta phải có khả năng phân biệt cái gì là công đức, cái gì là phước 

đức. Đoạn ác tu thiện, y giáo phụng hành, quý vị nghĩ coi đó là phước 

đức  hay  công  đức?  Nếu  bạn  còn  có   “tướng  Ta,  tướng  Người,  tướng 

 Chúng sanh, tướng Thọ giả”  thì những gì bạn tu chỉ là phước đức, chẳng 

thể ra khỏi tam giới. Nếu bạn xa lìa hết bốn tướng kể trên thì đó là công 

đức. Trong hội kinh Kim Cang đức Phật dạy chúng ta phải dùng chẳng 

có tướng Ta, chẳng có tướng Người, tướng Chúng sanh, tướng Thọ giả 

mà tu những việc thiện thì đó là công đức. Chúng ta hãy nghĩ những việc 

chúng ta tu hiện nay là gì? Đều là phước đức, chẳng phải là công đức. 

Khi khởi tâm động niệm vẫn còn ngã chấp, niệm niệm đều vì mình, cứ 

để  Ta  ở  tại  hàng  đầu.  Chư  vị  muốn  vãng  sanh  ngay  trong  đời  này  thì 

chừng nào mới luyện tập? Phải luyện tập ngay bây giờ, đừng đợi. [Nếu 

bạn nói] “Bây giờ tôi còn chưa tới lúc lâm chung, đợi tới lâm chung thì 

tôi mới xa lìa”. Lúc lâm chung bạn có nắm chắc không, bạn có thể xa lìa 

không? [Không thể nào]. Do đó lúc thường ngày chúng ta phải luyện tập 

thực sự. 



Đối với cảm tình thế gian, chúng ta nói tình cảm phải lợt lạt, càng 

lợt lạt thì càng tốt. Niệm niệm đều vì chúng sanh, vì xã hội, đừng nghĩ 

cho mình, nghĩ cho mình thì là tạo nghiệp, tạo tội. Người ta ai cũng vì 

chính  mình,  đó là  chuyện  của người ta,  họ  muốn  ở trong  lục đạo  luân 

hồi, đức Phật cũng chẳng làm gì được thì chúng ta làm gì được! Sự tu 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 409

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hành  chứng  quả  phải  dựa  vào  sự  nỗ  lực  của  mỗi  người,  người  khác 

không giúp gì được, Phật, Bồ Tát đại từ đại bi cũng chẳng giúp gì được, 

đây là việc riêng của mỗi người. Mười pháp giới, mười con đường bày 

trước mặt, chúng ta chọn con đường nào? Phật nói rõ cho chúng ta, cho 

chúng ta tự lựa chọn. Chính mình muốn tùy thuận phiền não, tùy thuận 

tập khí, đại đa số là đi vào tam ác đạo. Thực sự giác ngộ rồi, xa lìa hết 

thảy phiền não, tùy thuận theo lời dạy của Phật, Bồ Tát, thành tựu công 

đức. Chúng ta phải phân biệt công đức và phước đức thật rõ ràng. Và sức 

oai thần chẳng thể nghĩ bàn, đây là nói Địa Tạng Bồ Tát đặc biệt trong 

lục đạo, Ngài cần mẫn dạy dỗ, dùng trí huệ viên măn, phương tiện khéo 

léo đặc biệt giúp đỡ chúng sanh trong lục đạo. 

Xin xem tiếp kinh văn: 

 Ngã văn Thế Tôn dữ thập phương vô lượng chư Phật dị khẩu 

 đồng âm tán thán Địa Tạng Bồ Tát vân, chánh sử quá khứ hiện tại vị 

 lai chư Phật, thuyết kỳ công đức do bất năng tận. 

我聞世尊與十方無量諸佛異口同音讚歎地藏菩薩云。

正使過去現在未來諸佛。說其功德猶不能盡。

 (Con được nghe Đức Thế Tôn cùng vô lượng chư Phật trong mười 

 phương, khác miệng đồng lời ngợi khen Bồ Tát Địa Tạng rằng dầu cho 

 chư Phật trong thuở quá khứ, hiện tại và vị lai đều tuyên nói về công đức 

 đó, vẫn chẳng thể nói hết được.) 

Chúng ta biết được chân tướng sự thật này từ Quán Thế Âm Bồ 

Tát.  Chẳng phải chỉ có  một  mình đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  tán  thán 

Địa Tạng Bồ Tát, mười phương chư Phật cùng thốt ra một lời, chẳng ai 

không tán thán Địa Tạng Bồ Tát. Hết thảy chư Phật Như Lai cùng tán 

thán công đức của Địa Tạng Bồ Tát cũng chẳng hết. Phía sau nói  “Dù

 chư Phật quá khứ, hiện tại, vị lai” , tức là chư Phật mười phương ba đời 

nói  về  công  đức  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát  cũng  nói  chẳng  hết.  Địa  Tạng 

tượng trưng cho cái gì? Chư vị phải biết Địa Tạng tượng trưng cho  “hiếu 

 dưỡng cha mẹ tôn kính sư trưởng” , công đức của Địa Tạng Bồ Tát tức là 

công đức của hiếu thân tôn sư. Phía trước đã báo cáo với chư vị đồng tu 

rồi, sau khi diệt độ tại sao đức Phật Thích Ca chẳng giao phó việc giáo 

hóa chúng sanh cho những Bồ Tát khác mà phải đặc biệt giao phó cho 

Địa Tạng Bồ Tát? Tại sao không  giao cho Quán Thế Âm Bồ Tát? Phía 

trước cũng đã nói với chư vị rồi, giao cho Quán Thế Âm Bồ Tát thì Ngài 

không làm nổi. Giao cho Văn Thù, Phổ Hiền, thì hai Ngài cũng không 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 410

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

làm nổi. Giao phó cho Địa Tạng Bồ Tát, Địa Tạng Bồ Tát tượng trưng 

cho  hiếu  kính,  hiếu  kính  là  cội  rễ;  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  là  hiếu  kính 

phát triển rộng ra, nếu chẳng có cội rễ thì làm sao phát triển rộng ra? Do  

đó chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này. 



Từ đó bạn mới biết chúng ta học Phật phải học từ chỗ nào? Phải 

học từ hiếu thân tôn sư. Ngày nay xã hội động loạn, nguyên do của sự 

động loạn này là ở chỗ nào? Ở chỗ mê mất Địa Tạng, chẳng biết hiếu 

thân tôn sư. Do đó cội rễ của sự an nguy, trị an, họa hại của xã hội ở tại 

gia đình, cội rễ của gia đình ở tại vợ chồng. Giáo học thế gian và xuất 

thế gian đều biết đạo lý này, đều tốn rất nhiều tâm huyết để giáo huấn 

vun bồi cội rễ này, hy vọng mọi người giác ngộ. Hai người kết hợp thành 

vợ chồng chẳng phải là chuyện của hai người, mà đối với xã hội cả hai 

đều có trách nhiệm. Hai vợ chồng chẳng hòa hợp thì gia đình sẽ rạn nứt, 

gia đình đổ vỡ thì xã hội sẽ động loạn, người trên toàn thế giới sẽ chịu 

ảnh hưởng, sẽ chịu vạ lây, có ai hiểu được đạo lý này? Giáo dục của nhà 

Phật rất coi trọng gia đình, giáo học nhà Nho dạy “Giữ vẹn luân thường, 

làm tròn trách nhiệm”. Ngày nay xã hội động loạn, mọi người đều sơ ý 

giáo dục gia đình, cho nên nếu bạn không biết nguyên do gây ra động 

loạn, gây ra tai họa từ nơi nào thì bạn làm sao phòng ngừa? Bạn làm sao 

có thể cứu vãn? Người trong một nhà tụ hội với nhau đương nhiên đều 

có nguyên nhân, trong kinh đức Phật dạy con người tụ hội với nhau có 

bốn nguyên nhân: Báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ. Ân ân oán oán chẳng 

bao giờ dứt, đây là chân tướng sự thật. 



Tại sao con người phải tiếp nhận giáo dục? Tạo sao phải tiếp nhận 

giáo huấn của thánh hiền? Vì thánh hiền hiểu rõ chân tướng sự thật, sau 

khi hiểu rõ thì bạn mới có thể hóa giải. Dù người trong một gia đình đều 

vì báo oán mà hợp lại, [người hiểu biết cũng có thể tìm cách hóa giải], 

tấm gương sáng ở Trung Quốc là vua Thuấn, mọi người trong nhà vua 

Thuấn đều vì báo oán mà tụ hợp, chẳng vì báo ân. Cả nhà bất hòa, vua 

Thuấn có trí huệ, biết tận hiếu, có thể hóa giải oán thù trong nhà, có thể 

làm cho người trong nhà tôn trọng lẫn nhau, tương thân tương ái, hợp tác 

lẫn nhau, nói theo Phật pháp thì đây là Bồ Tát. Bồ Tát chẳng tránh né khi 

gặp oán gia trái chủ mà sẽ tìm cách hóa giải oán thù; tránh né chẳng thể 

giải quyết vấn đề, đời sau kiếp sau cũng sẽ gặp lại, [người hiểu rõ] phải 

biết tìm cách hóa giải. Do đó oan gia nên giải chớ nên kết. Nhỏ thì là 

người trong một nhà, phải có trí huệ phải nhẫn nại tìm cách hóa giải, giải 

oan mở kết, vun bồi ân nghĩa thì cả nhà sẽ tự nhiên hòa hợp, có hòa hợp 

thì  nhà  này  mới  hưng  vượng,  việc  này  có  đạo  lý  của  nó.  Đây  là  khái 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 411

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

niệm  căn  bản,  khóa trình  cơ  sở trong  sự giáo  hóa  chúng  sanh  của  Địa 

Tạng Bồ Tát, do đó cho dù ba đời chư Phật Như Lai tán thán công đức 

lợi ích này cũng tán thán không hết. Sau đó Quán Thế Âm Bồ Tát lại  

nói:

 Hướng  giả  hựu  mông  Thế  Tôn  phổ  cáo  đại  chúng,  dục  xưng 

 dương Địa Tạng lợi ích đẳng sự. 

向者又蒙世尊普告大眾。欲稱揚地藏利益等事。

 (Vừa  rồi lại  được  Đức  Thế  Tôn  bảo  khắp  đại  chúng  rằng  muốn 

 tuyên nói các sự lợi ích của Bồ Tát Địa Tạng.) 

Trong chú giải giảng chữ hướng giả (trước đó, trên đây, vừa rồi) 

có cả ý nghĩa xa và ý nghĩa gần. Nếu hiểu  “hướng giả”  theo ý nghĩa gần 

thì hướng giả chính là văn tự trong phẩm này, còn hiểu theo ý nghĩa xa 

thì  hướng  giả  chính  là  những  phần  văn  tự  ở  đầu  phẩm  Tán  Thán  (tức 

phẩm thứ sáu, Như Lai Tán Thán), tức là những câu chữ thuộc trang hai 

mươi lăm trong quyển Trung của kinh này. 

 Duy  nguyện  Thế  Tôn  vị  hiện  tại  vị  lai  nhất  thiết  chúng  sanh, 

 xưng dương Địa Tạng bất tư nghị sự, lịnh thiên long bát bộ chiêm lễ 

 hoạch phước. 

唯願世尊為現在未來一切眾生。稱揚地藏不思議事。

令天龍八部瞻禮獲福。

 (Cúi mong Đức Thế Tôn, vì tất cả chúng sanh ở hiện tại và vị lai, 

 mà tuyên nói những sự chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát Địa Tạng, khiến 

 cho thiên long bát bộ chiêm lễ được phước.) 

Không những Quán Thế Âm Bồ Tát chứng minh cho chúng ta, lại 

khải thỉnh cho chúng ta. Lời khải thỉnh của Ngài  “vì hết thảy chúng sanh 

 hiện tại và vị lai” , hiện tại là những vị tham gia pháp hội lúc bấy giờ, vị 

lai bao gồm chúng ta. Ngày nay chúng ta đọc tới kinh này, nghiên cứu 

đoạn kinh này, bao gồm câu kinh này. Thỉnh Thế Tôn giới thiệu thêm 

lần nữa những sự chẳng thể nghĩ bàn của Địa Tạng Bồ Tát, mục đích là 

làm  cho  những  vị  quỷ  thần  hộ  pháp,  thiên  long  bát  bộ  chiêm  lễ  được 

phước. Chiêm lễ là gì? Sanh khởi tâm hiếu kính, sanh tâm này liền được 

phước. Quỷ thần sanh tâm thì quỷ thần được phước, chúng ta sanh tâm 

thì chúng ta được phước. Phần sau là Thế Tôn tiếp nhận lời thỉnh cầu  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 412

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

của Quán Thế Âm Bồ Tát nói pháp cho chúng sanh. 

 Phật cáo Quán Thế Âm Bồ Tát: “Nhữ ư Sa Bà thế giới hữu đại  

 nhân duyên”. 

佛告觀世音菩薩。汝於娑婆世界有大因緣。

 (Đức Phật bảo Bồ Tát Quán Thế Âm: “Ông có đại nhân duyên với 

 thế giới Sa Bà”.) 

Thế Tôn nhân dịp này trước hết tán thán Quán Thế Âm Bồ Tát, 

Quán Âm Bồ Tát có duyên rất sâu với thế giới chúng ta,  “Phật chẳng độ 

 người vô duyên” , do đó chúng ta học Phật thì phải biết kết pháp duyên 

với hết thảy chúng sanh. Chúng ta phải hiểu rõ ý này, kết pháp duyên 

chứ không thể kết tình duyên, kết tình duyên một đời thì phiền phức rất 

lớn, đời đời kiếp kiếp dây dưa chẳng dứt, sẽ phải tạo vô lượng vô biên 

tội  nghiệp,  phải  chịu  khổ  báo  dài  lâu,  do  đó  nhất  định  đừng  kết  tình 

duyên, chỉ kết pháp duyên mà thôi. Pháp duyên là giới thiệu Phật pháp 

cho  họ,  giúp  họ  nhận  biết  Phật  pháp,  hiểu  rõ  Phật  pháp,  tu  học  Phật 

pháp, vậy gọi là kết pháp duyên. Vĩnh viễn tự giữ thanh tịnh, bình đẳng, 

giác, trong đó nhất quyết không sanh thương yêu, chán ghét, đó là pháp 

duyên.  Nếu  trong  đó  còn  có  vui  mừng,  có  chán  ghét  thì  sẽ  biến  thành 

tình duyên, vô cùng đáng sợ! Từ xưa tới nay, bao nhiêu vị đại đức tại 

gia,  xuất  gia  kết  duyên  với  hết  thảy  chúng  sanh,  biến  pháp  duyên  trở 

thành tình duyên, họ đều đọa lạc, thật là quá nhiều! Do đó Bồ Tát Đại 

Thừa  nếu  không có định huệ  tương đối  thì  ngược  lại chẳng bằng  Tiểu 

Thừa. Tiểu Thừa không giảng kinh, không thuyết pháp, xa lìa xã hội đại 

chúng,  chỉ  tu  thiện  cho  riêng  mình,  họ  chẳng  dễ  đọa  vào  ác  đạo.  Đại 

Thừa Bồ Tát tiếp xúc với đại chúng, như câu  “hòa quang đồng trần” , 

nếu chính mình không có định huệ, tự mình không thể an trú trong Niệm 

Phật Tam Muội, vẫn tùy thuận phiền não tập khí, chẳng có ai không đọa 

lạc. Giảng kinh thuyết pháp hay tu hết thảy thiện nghiệp đều biến thành 

phước báo hữu lậu. 



Dù  chúng  ta  phát  tâm  tu  thiện,  nói  thật  ra  cũng  chẳng  phải  là 

chuyện dễ, cái thiện đó có phải là chân thiện hay không. Nếu chư vị có 

đọc  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  ông  Viên  Liễu  Phàm  nói  rất  hay:  “Thiện  có 

chân thiện, có giả thiện, có đại thiện, có tiểu thiện, có thiên thiện, có viên 

thiện” (chữ “thiên” có nghĩa là lệch lạc). Ngài nói rất nhiều, bạn biết đâu 

là lời thật không? Hiện nay chúng ta thấy thế gian có không ít người thật 

tâm  muốn làm việc tốt, nhưng vì không có huệ nhãn, không nhận biết 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 413

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ruộng phước thực sự. Trái lại còn dùng tài lực, vật lực của họ để tạo tội 

nghiệp, cho dù không cố ý, tâm họ cũng muốn tu thiện, kết quả lại trở 

thành ác. Tuy họ chẳng có tội, họ vẫn có lỗi. Chúng ta không thể không 

cẩn  thận,  làm  sao  có  thể  phân  biệt,  có  thể  nhận  ra?  Phương  pháp  duy 

nhất là đọc tụng Đại Thừa, được vậy thì chúng ta mới hiểu rõ hết thảy sự 

vật. Hiện nay có nhiều người đều cho rằng xây dựng đạo tràng là việc 

tốt, Địa Tạng Bồ Tát trong kinh này cũng dạy chúng ta xây đạo tràng, tu 

sửa những đạo tràng cũ, công đức cũng rất lớn. Nhưng bạn phải nghĩ coi 

đạo tràng này có đạo hay không? Chẳng phải là xây một ngôi chùa thì 

gọi là đạo tràng, chùa đó có đạo hay không? Nếu không có đạo, bạn xây 

dựng chỗ đó làm cho rất nhiều người ở đó tranh giành với nhau, làm cho 

họ tạo tội nghiệp, bạn có lỗi hay không? Chuyện này không thể không 

cẩn thận. 



Do đó cả đời tôi đối với chuyện này rất cẩn thận, chẳng dám làm 

chuyện này. Sau khi bạn làm xong, người trong đạo tràng nhiều thêm, ai 

cũng tranh giành quyền lợi, làm chỗ đó trở thành một nơi tạo tội, chẳng 

bằng  không  xây  thì  hơn.  Do  đó  chúng  tôi  thường  khuyên  người  ta  ấn 

tống kinh, bố thí, chuyện này chẳng có lỗi lầm. Kinh chúng ta in xong 

[cho dù] có người đem đi bán, nếu bán cũng tốt, có người mua kinh thì 

có người đọc kinh, chuyện này chẳng có tội. Chỉ có chỗ tốt, chẳng có lỗi 

lầm. Chúng ta nhất định phải hiểu rõ. Nói thật ra những chuyện này, chỉ 

cần  chúng  ta  lưu  ý  một  chút  thì  sẽ  có  thể  thấy  rõ  ràng,  tự  mình  phải 

thường phản tỉnh, những gì chúng ta tạo tác là công đức hay là tội lỗi. 



Trong  Phật  pháp  gọi  là  như  pháp  hay  không  như  pháp,  đây  là 

chuyện  chúng  ta  coi  trọng,  tuyệt  đối  không  thể  dùng  cảm  tình  để  làm 

việc.  Ngày  nay  chúng  ta ở  đạo tràng  này  của  Cư  Sĩ  Lâm  Tân  Gia  Ba. 

Tôi khuyên mấy vị đồng tu phát tâm hộ trì, đây là lần đầu tiên trong bốn 

mươi mấy năm học Phật. Vì ở đây tôi thấy có đạo có học, bạn hộ trì [đạo 

tràng như vậy] thì có công đức, đây là việc tốt. Nếu nơi đây chẳng có 

đạo,  chẳng  có  người  tu  học  đúng  như  pháp,  vậy  thì  hộ  trì  chỗ  này  sẽ 

thành vấn đề. Do đó chúng ta phải bình tĩnh mà quan sát, những gì họ 

nghĩ, họ nói, họ làm có tương ứng với những lời đức Phật dạy trong kinh 

điển  hay  không.  Kinh  điển  là  tiêu  chuẩn,  dùng  tiêu  chuẩn  này  để  đo 

lường thì tự nhiên chúng ta sẽ hiểu rõ, chẳng cần đi hỏi người khác. Đời 

này trong mấy chục năm ngắn ngủi, chúng ta gặp được cơ duyên có thể 

làm một chút việc tốt, việc này rất có ý nghĩa, rất có giá trị. Ở đây đức 

Phật cũng tán thán Quán Thế Âm Bồ Tát, Ngài có nhân duyên lớn lao 

đối với thế giới Sa Bà giống như Địa Tạng Bồ Tát. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 414

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Nhược  thiên  nhược  long,  nhược  nam  nhược  nữ,  nhược  thần 

 nhược  quỷ,  nãi  chí  lục  đạo  tội  khổ  chúng  sanh,  văn  nhữ  danh  giả, 

 kiến nhữ hình giả, luyến mộ nhữ giả, tán thán nhữ giả, thị chư chúng 

 sanh ư vô thượng đạo tất bất thoái chuyển, thường sanh nhân thiên 

 cụ thọ diệu pháp, nhân quả tương thục ngộ Phật thọ ký. 

若天若龍。若男若女。若神若鬼。乃至六道罪苦眾生

。聞汝名者。見汝形者。戀慕汝者。讚歎汝者。是諸眾生

於無上道必不退轉。常生人天具受妙樂。因果將熟遇佛授

記。

 (Nếu hàng trời hoặc rồng, hoặc kẻ nam người nữ, hoặc thần hoặc 

 quỷ, cho đến các chúng sanh tội khổ trong Lục Đạo nghe danh hiệu của 

 ông,  thấy hình tượng  của  ông,  mến tưởng  đến  ông,  khen ngợi ông,  thì 

 những chúng sanh ấy đều ở nơi Đạo Vô Thượng quyết chẳng còn thoái 

 chuyển,  thường được  sanh  vào cõi  người,  cõi  trời, hưởng đủ  sự  vui  vi 

 diệu; khi nhân quả sắp thành thục liền được gặp Phật thọ ký cho.) 

Trong đoạn này đức Phật khen ngợi Quán Thế Âm Bồ Tát, đích 

thật Ngài có nhân duyên to lớn đối với thế giới chúng ta. Thế gian này 

bao  gồm  mười  pháp  giới  ở  Sa  Bà,  phạm  vi  rất  lớn.  Chúng  sanh  trong 

mười pháp giới, đặc biệt là chúng sanh đang chịu khổ nạn trong lục đạo, 

trong kinh Vô Lượng Thọ đức Thế Tôn dạy chúng ta, lúc chúng ta gặp 

tai nạn to lớn thì phải nhất tâm xưng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, lúc đó 

liền có thể thoát khỏi tai nạn. Lời này chúng ta vừa nghe hình như là mê 

tín, thật ra lời này là có căn cứ, lý luận đích xác. Trong đó quan trọng 

nhất là  “nhất tâm xưng niệm”  thì mới có thể hóa giải được tai nạn. Tai 

nạn hình thành như thế nào? Là do làn sóng của những thói quen ác hiện 

ra,  khi  bạn  nhất  tâm  xưng  niệm  thì  tâm  bạn  thanh  tịnh  bình  đẳng,  làn 

sóng phát ra từ tâm bạn sẽ trộn lẫn với làn sóng lên xuống bất thường 

[của những tâm niệm ác]. Nếu sức mạnh làn sóng của bạn mạnh, bạn sẽ 

khuấy nhiễu làn sóng ác chứ nó không thể khuấy nhiễu làn sóng của bạn, 

làn sóng thanh tịnh bình đẳng sẽ làm cho làn sóng của ác niệm êm dịu 

xuống, do đó hiện tượng của tai nạn sẽ được hóa giải, đạo lý là như vậy. 



Hiện  nay  khoa  học  gia  cũng  biết  đạo  lý  này,  nhưng  chẳng  giải 

thích rõ ràng được. Họ phát hiện, trong quá khứ họ cho rằng vật chất tồn 

tại  trong  thế  giới  chúng  ta,  hiện  nay  thì  họ  nói  vật  chất  trên  căn  bản 

chẳng tồn tại, vật chất đều do hiện tượng làn sóng tạo thành. Do đó nhất 

tâm xưng niệm, làn sóng này tốt nhất. Nhất tâm tức là Nhất Chân pháp 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 415

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

giới, là chân tâm; hết thảy các làn sóng khác là vọng tâm. Chúng ta dùng 

chân tâm hóa giải vọng tâm thì tai nạn có thể bị tiêu trừ. Những gì chân 

tâm hiện ra là Nhất Chân pháp giới của chư Phật Bồ Tát, rất yên định, rất 

hòa bình, cát tường, an vui. Chúng ta phải lắng lòng thể hội đạo lý này, 

sau đó đức Phật dạy chúng ta phương pháp, chúng ta liền khẳng định, 

chúng ta biết làm vậy thực sự sẽ có hiệu quả. Đây chính là được Phật, 

Bồ  Tát  gia  trì,  người  thế  gian  gọi  là  bảo  hựu.  Nếu  tự  mình  chẳng  đạt 

được nhất tâm thì Phật, Bồ Tát gia trì không tới, khi bạn niệm tới nhất 

tâm thì liền cảm ứng đạo giao cùng chư Phật, Bồ Tát, là đạo lý như vậy, 

do đó trong Phật pháp đích thật là không có mê tín. 



Nơi  đây  nói   “Nghe  danh  hiệu,  nhìn  thấy  hình  tượng”  là duyên. 

 “Luyến  mộ, tán thán” ,  luyến  mộ  là  học theo  Phật,  Bồ  Tát,  tán  thán là 

khen ngợi, nghĩa là giới thiệu Phật, Bồ Tát cho đại chúng, chúng ta gọi 

là hoằng pháp lợi sanh. Tán thán là hoằng pháp lợi sanh, luyến mộ là y 

giáo phụng hành. Từ đây mới biết, người như vậy nhất định có thiện căn 

phước  đức.  “Nghe  danh  hiệu  nhìn  thấy  hình  tượng”  là nhân duyên, 

người có thiện căn, phước đức, nhân duyên đầy đủ cho nên người này sẽ 

 “nhất định không thoái chuyển trên đạo vô thượng” , đây là quả báo của 

họ.  “Thường sanh nhân thiên, thọ nhận đầy đủ niềm vui vi diệu” , đây là 

lúc họ còn chưa phát tâm cầu thoát khỏi lục đạo, thập pháp giới. Họ ở 

trong lục đạo hưởng niềm vui vi diệu của cõi trời, người, chắc chắn sẽ 

không đọa tam ác đạo, cũng sanh tới cõi A Tu La. Sanh tới cõi A Tu La 

tuy  hưởng  thụ,  hưởng  lạc,  nhưng  lại  tạo  nghiệp,  khi  hưởng  hết  phước 

báo thì nhất định sẽ đọa lạc. Trong cõi trời, cõi người nhất định sẽ gặp 

bạn tốt, gặp thầy tốt, tạo tăng thượng duyên cho họ. Người có thiện căn, 

phước đức gặp thiện tri thức, cũng có thể sanh khởi lòng tin, có thể hiểu 

rõ, y giáo phụng hành, đây là nhân duyên thù thắng.  “Nhân quả gần chín 

 muồi” ,  là  lúc  thực  sự  giác  ngộ,  giác  ngộ  rằng  phước  báo  nhân  thiên 

chẳng thể hưởng dài lâu, hưởng phước thì không thể không tạo nghiệp, 

tạo nghiệp mà chính mình cũng không biết, họ có thể bỏ phước báo của 

mình, chuyên tu Tịnh Độ, do đó  “gặp Phật được thọ ký” . Chúng ta phải 

biết trong thời đại này, chư Phật Như Lai đã dạy  “thời Mạt Pháp, chỉ có 

 tu  Tịnh  Độ  mới  thành  công” ,  trong  pháp  môn  Tịnh  Độ  thì  quan  trọng 

nhất là tâm thanh tịnh. 



Hôm qua lúc chúng tôi ở trên máy bay thấy tin tức hàng đầu trên 

báo  Anh  ngữ  ghi  “Kinh  tế  Tân  Gia  Ba  suy  thoái,  họ  đoán  trước  mùa 

Xuân  năm  sau  còn  khó  khăn  hơn  bây  giờ,  chánh  phủ  nhắc  dân  chúng 

phải chuẩn bị tâm lý”. Chúng tôi đã nghe về việc này lâu rồi. Tai nạn 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 416

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

trong thế gian ngày càng nhiều, ngày càng cấp bách, chúng ta phải làm 

sao? Thầy Lý đã dạy  “Chỉ có một phương pháp duy nhất là niệm Phật 

 cầu sanh Tịnh Độ” , câu này của thầy là lời dạy chân thật. Cầu sanh Tịnh 

Độ nhất định phải buông xuống vạn duyên, do đó xây dựng Thôn Di Đà 

và Niệm Phật Đường là một nhân duyên to lớn, không những hiếm có 

trong thời đại ngày nay, mà trong vô lượng kiếp cũng khó gặp được nhân 

duyên này, chúng ta phải biết [trân quý nhân duyên này]. Chúng tôi đi 

đến  nhiều  nơi  ở  hải  ngoại,  đi  tới  đâu  người  ta  cũng  nói  “Xin  pháp  sư 

thường trú ở đây, lưu lại đây giảng kinh độ chúng con”, bạn phải biết đó 

lŕ phá hoại đạo tràng này. Một đạo tràng thù thắng có thể cứu giúp cả thế 

giới, đạo tràng này bị phá hoại thì cả thế giới sẽ chịu vạ lây. Đạo tràng 

này  cũng  như  đài  truyền  hình,  đài  này  phát  ra  làn  sóng  tư  tưởng  bình 

lặng nên có sức mạnh rất lớn. Bạn phân chia ra bốn năm phần rời rạc, 

mỗi đạo tràng sẽ rất yếu ớt, chẳng thể làm việc, chẳng giúp đỡ gì được 

trong việc giảm bớt tai nạn. 



Do đó quý vị hiểu rõ đạo lý này rồi, chúng ta hãy tập trung người 

niệm  Phật  trên  toàn  thế  giới  để  có  thể  tạo  nên  một  sức  mạnh  to  lớn. 

Nhưng người trên thế gian này ai cũng coi trọng cảm tình, họ nói “[Pháp 

sư] ở Tân Gia Ba, tại sao không đi tới đây, không tới địa phương này của 

chúng  tôi  [để  xây  đạo  tràng]?”. Đều  do  nhân  duyên,  mỗi  chỗ  đều  có 

nhân duyên, chứ không phải là ưa thích một địa phương nào, làm gì có 

đạo lý như vậy! Địa phương nào có duyên thì sẽ làm ở nơi đó. Người thế 

gian đều trọng cảm tình, đều vì mình, [họ nói ] xây [đạo tràng] ở đây, tốt 

nhất là làm ở nhà tôi, [họ chỉ nghĩ đến] một phạm vi nhỏ của mình. Làm 

ở quốc gia mình còn chưa chịu, hãy làm ở tỉnh của tôi, ở thành phố của 

tôi, tốt nhất là ở nhà tôi, như vậy thì làm sao thoát khỏi tam giới? Làm 

sao có thể thoát khỏi luân hồi? Tâm lượng như vậy quá nhỏ, chúng ta 

phải hiểu đạo lý này. Chúng ta cảm thấy những người này rất nhiệt tình, 

rất dễ thương, chúng tôi cũng rất cảm kích. Nhưng tuyệt đối không thể 

nghe theo họ, mục tiêu của chúng ta là vì hết thảy chúng sanh, vì thế giới 

hòa bình, an định. Lớn có thể bao gồm nhỏ, nhỏ không thể bao gồm lớn. 

Chúng ta xem tiếp: 

 Nhữ kim cụ đại từ bi lân mẫn chúng sanh, cập thiên long bát 

 bộ, thính ngô tuyên thuyết Địa Tạng Bồ Tát bất tư nghị lợi ích chi sự. 

汝今具大慈悲憐愍眾生。及天龍八部。聽吾宣說地藏

菩薩不思議利益之事。

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 417

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Nay ông sẵn lòng đại từ bi, thương xót các chúng sanh cùng thiên 

 long bát bộ, mà muốn nghe Ta tuyên nói những sự lợi ích chẳng thể nghĩ 

 bàn của Bồ Tát Địa Tạng.) 

Trong  phẩm  kinh  này,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  diện  chúng  ta 

đứng ra khải thỉnh. Lòng từ bi của Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng khác gì 

Địa  Tạng  Bồ  Tát,  đều  thương  xót  chúng  sanh  đang  chịu  khổ  nạn,  nếu 

thiên long bát bộ không nghe kinh nghe pháp thì cũng sẽ tạo tội nghiệp. 

Sau đó là lời dạy Quán Thế Âm Bồ Tát, thật ra cũng là lời dạy cho đại 

chúng có mặt trong hội,  “thính”  là lắng nghe,  “ngô”  là lời Thế Tôn tự 

xưng, tuyên dương sự lợi ích chẳng thể nghĩ bàn của Địa Tạng Bồ Tát. 

 Nhữ đương đế thính, ngô kim thuyết chi. 

汝當諦聽。吾今說之。

 (Ông hãy lắng nghe, nay Ta sẽ nói rõ.) 

 Quán  Thế  Âm  ngôn:  “Dụy  nhiên  Thế  Tôn  nguyện  nhạo  dục 

 văn”. 

觀世音言。唯然世尊願樂欲聞。

 (Ngài Quán Thế Âm bạch rằng: “Vâng, bạch Đức Thế Tôn! Con 

 xin vui lòng nghe”.)

Những  câu  này  không  cần  giải  thích.  Sau  đó  Thế  Tôn  tuyên 

dương: 

 Phật cáo Quán Thế Âm Bồ Tát. 

佛告觀世音菩薩。

 (Đức Phật bảo Bồ Tát Quán Thế Âm.) 

Quán Thế Âm Bồ Tát là người đại diện cho chúng ta. 

 Vị  lai  hiện  tại  chư  thế  giới  trung,  hữu  thiên  nhân  thọ  thiên 

 phước tận, hữu ngũ suy tướng hiện, hoặc hữu đọa ư ác đạo chi giả. 

未來現在諸世界中。有天人受天福盡。有五衰相現。

或有墮於惡道之者。

 (Trong các thế giới về thuở hiện tại và vị lai, có vị thiên nhân nào  

 phước trời thọ hưởng đã hết, có Ngũ Suy Tướng hiện ra, hoặc có vị phải  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 418

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 đọa lạc nơi chốn ác đạo.) 

Đoạn này  rất quan  trọng!  Chúng ta phải ghi nhớ,  đây  là  lời giải 

thích chân tướng sự thật. Sanh lên cõi trời, người trên trời hưởng phước 

cũng có ngày hết, khi hưởng hết phước thì chết. Ở đây nói rõ thọ mạng 

người cõi trời dài lâu, nhưng không thể không chết, hết thảy lục đạo đều 

có  sanh  tử.  Hai  thứ  sanh  tử  đều  đầy  đủ   “Phần  Đoạn  sanh  tử  và  Biến 

 Dịch sanh tử” , cho dù sanh tới cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng cũng 

còn sanh tử, như vậy thì không rốt ráo. Có bao nhiêu người mong sanh 

lên  trời?  Lên trời  cũng không  rốt ráo.  Không  những phước trời hưởng 

hết, người Trời có sanh tử, vả lại sẽ đọa ác đạo. Khi thọ mạng cõi trời 

hưởng hết rồi đọa tam ác đạo, đó là sự thật, chúng ta không thể không 

biết.  Trong chú giải, vài hàng đầu nói rất hay, chúng ta hãy đọc:  “Chư 

 thiên trong Tam giới đều mang túc nghiệp” , Tam giới gồm có sáu tầng 

trời  Dục  Giới,  mười  tám  tầng  trời  Sắc  Giới,  và  bốn  tầng  trời  Vô  Sắc 

Giới,  tổng  cộng  có  hai  mươi  tám  tầng.  Làm  sao  có  thể  sanh  lên  trời? 

Nghiệp tu đời trước khác nhau, sanh lên trời là do tu nghiệp thiện, trong 

kinh đức Phật dạy điều kiện sanh lên trời là phải tu  “Thập thiện nghiệp 

 và tứ vô lượng tâm” . 

Ngày  nay  trong  đời sống hằng  ngày  chúng  ta xử  thế, đối  người, 

tiếp vật, có làm tròn mười nghiệp thiện hay không? Chư vị đồng tu muốn 

được một chút thành tựu trong Phật pháp, đời này nhất định không thể 

làm việc hại người lợi mình, tuyệt đối không được làm. Tuyệt đối không 

thể có tâm niệm hại người, đương nhiên không thể làm việc tổn hại tới 

người khác. Bất luận trong trường hợp nào, miệng không nói lời ác độc, 

chúng  ta  phải  biết  đạo  lý  làm  người  căn  bản  này,  phải  làm  cho  bằng 

được. Nếu có thể niệm niệm đều đem lại lợi ích cho chúng sanh, có thể 

xả  mình  vì  người,  đó  là  bạn  tu  tích  phước  đức,  vậy  thì  bạn  mới  được 

phước báo cõi trời. Khi khởi tâm động niệm đều vì xã hội, vì nhân dân, 

vì hết thảy chúng sanh, thì tiền đồ của bạn sẽ tươi sáng. Cho dù không 

biết vãng sanh Tịnh Độ, cũng chắc chắn sẽ sanh lên trời, hưởng phước 

trời. Chúng ta nhất định phải hiểu rõ những sự thiện ác, tội phước mà 

đức Phật đã dạy trong kinh. Kinh Địa Tạng cũng rất rõ ràng, chúng ta 

thường  đọc  tụng,  thường  suy  nghĩ,  trong  đời  sống  hằng  ngày  mỗi  khi 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác có phạm lỗi hay không? Khi đọc 

tụng bạn hãy kiểm điểm tâm hạnh của mình, đó mới là thực sự tu hành. 

Nếu phạm lỗi thì phải thực sự sám hối sửa lỗi, tuyệt đối không thể chất 

chứa, không thể che đậy, che đậy thì tội ấy sẽ nặng, tội nghiệp của bạn 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 419

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

càng  tích  lũy  càng  nặng.  Bạn  phải  biết  sám  hối,  phải  thực  sự  sửa  lỗi. 

Tuyệt đối đừng lợi dụng người ta, làm vậy chẳng có ích lợi gì hết. Bạn 

lợi dụng người ta thì đời sau cũng phải trả nợ, vậy thì có đáng gì đâu! 

Như vậy không phải là gây phiền phức cho chính mình hay sao? Đời  

sống của chúng ta càng đơn giản càng tốt. 

Lần này chúng tôi tham quan một đạo tràng thuộc phái Tiểu Thừa 

ở Bách Tư Sâm (Perth, Úc Châu), tham quan xong tôi rất cảm động. Ở 

đó có mười bảy vị xuất gia đến từ nhiều quốc gia, họ được tín đồ cúng 

dường, có được một miếng đất khoảng chín ngàn sáu trăm acre toàn là 

rừng núi, họ xây đạo tràng tại đó, phòng ốc đều do chính họ thiết kế, họ 

tự xây cất chứ không mướn công nhân, xây cũng rất khá. Họ có một Phật 

đường trang nghiêm, đơn giản mộc mạc. Có một thư viện nho nhỏ, có 

phòng tắm, phòng tắm rất lớn có từng gian từng gian. Phòng nghỉ ngơi 

của họ có được hai mươi gian nhà, mỗi gian cách nhau chừng năm phút 

đi  bộ,  gian  phòng  nghỉ  ngơi  này  rất  nhỏ,  mỗi  người  một  gian  nhỏ  tôi 

nhắm chừng khoảng bốn mét vuông, chẳng lớn lắm, nếu để giường thì 

để  được  vừa  đủ  ba  chiếc  giường.  Phòng  nhỏ  này  sạch  sẽ,  gọn  gàng, 

giống như túp lều nhỏ vậy, phân tán trong khu vực này. Họ nói họ hy 

vọng  tương  lai  đạo  tràng  này  tối  đa  chỉ  có  hai  mươi  người  trú  ở  đó. 

Chẳng có nhà bếp, người theo Tiểu Thừa chẳng có nhà bếp, chẳng nấu 

nướng,  chỉ  nhận  sự  cúng  dường  của  người  ta,  mỗi  ngày  có  cư  sĩ  đem 

cơm đến cúng dường cho họ. Mỗi ngày họ ăn một bữa ngọ, coi xong tôi 

rất cảm động, họ chỉ chuyên tâm để làm việc đạo. Trong thành phố họ có 

một đạo tràng chi nhánh, có một giảng đường, mỗi thứ sáu có hai pháp 

sư  tới  đó  giảng  kinh  thuyết  pháp,  mỗi  tuần  một  lần,  thính  chúng  có 

khoảng hơn bốn trăm người đều là tín đồ của họ. Có bạn đồng tu cùng đi 

với chúng tôi hỏi họ, nếu gặp lúc trời mưa, gió bão, chẳng có người đem 

cơm nước tới thì làm sao? Họ nói trước giờ chưa từng gặp qua trường 

hợp như vậy. Mấy năm trước bị cháy rừng, cây cối ở đó cũng bị thiêu 

trụi,  nhưng  gian  nhà  nghỉ  ngơi  của  họ  chẳng  sao  cả,  thật  là  chẳng  thể 

nghĩ bàn, do đó thực sự tu đạo thì có thần hộ pháp hộ vệ. Chúng tôi tham 

quan xong rất cảm động, nhìn thấy hình dáng của người thực sự tu hành, 

đây là nơi [xứng đáng để cho] chúng ta tham học. 

Đoạn kinh này nói người cõi trời lúc  “hưởng hết phước trời, có 

 năm tướng suy kém hiện ra” . Phước báo của người cõi trời lớn nhỏ khác 

nhau, cũng giống như người trong thế gian chúng ta. Chúng ta được thân 

người, ai cũng được thân người, mọi người đều cư trú trên địa cầu này, 

phước  báo  của  mỗi  người  không  giống  nhau.  Chúng  tôi  tới  Úc  Châu 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 420

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tham quan, phước báo người Úc Châu lớn hơn chúng ta, chúng ta đông 

người như vậy chen chúc trong một căn lầu nhỏ cũng như cái lồng chim 

bồ câu vậy, phòng nghỉ ngơi của người ta, một người trú ở một phòng 

thật lớn. [Còn ở Bách Tư Sâm nói trên] tuy phòng nghỉ ngơi nhỏ nhưng 

khoảng không gian sinh hoạt rất lớn; từ phòng này tới phòng khác phải 

đi bộ khoảng năm, sáu phút, [họ cư trú trong hoàn cảnh] núi non thanh tú 

như vậy. Ngày nay chúng ta nói là từ trường khác nhau, khi bước vào 

đạo tràng thì tâm bạn liền thanh tịnh, liền hoan hỷ. Dã thú trên núi rất 

nhiều,  nhưng  người  xuất  gia  đều  có  tâm  từ  bi,  dã  thú  cũng  không  hại 

người, con người có thể tiếp xúc với dã thú, dùng tâm chân thành, tâm 

thanh tịnh, tâm từ bi để tiếp xúc thì rắn độc, thú dữ cũng không hại bạn, 

vì tâm  địa  bạn  từ bi,  chẳng  có tâm  độc  ác.  Nếu  tâm  bạn  độc ác  thì sẽ 

xung đột với chúng nó, nếu tâm bạn từ bi, thanh tịnh thì sẽ không xung 

đột. Ở Trung Quốc cũng có rất nhiều người tu hành trong rừng sâu, họ 

thường  ở  gần  cọp  và  những  thú  dữ  khác.  Những  thú  dữ  đó  giống  như 

những con vật bạn nuôi trong nhà, nó biết nghe lời, đạo lý là như vậy. 

Đúng như lời dạy của đức Phật, làm thế nào để sống chung hòa bình với 

chúng sanh trong lục đạo, tôn trọng lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. 

Con người có thể chung sống hòa bình với rắn độc, thú dữ thì lẽ 

nào không thể chung sống hòa bình với người khác? Do đó niệm niệm 

phải quay lại suy nghĩ chính mình, đừng nghĩ tới người khác, lỗi lầm ở 

tại đâu? Lỗi lầm chắc chắn là của mình, người khác không có lỗi, như 

vậy thì bạn mới có thể sống chung với người khác. Nếu khởi tâm động 

niệm đều nghĩ mình chẳng có lỗi, người khác đều có lỗi, thì bạn sẽ đối 

lập với người ta, kình chống kẻ khác, mối thắt gút này vĩnh viễn không 

được hóa giải, cho nên thường phản tỉnh lỗi lầm của mình, sửa đổi lỗi 

lầm của mình, đừng yêu cầu người khác phải tùy thuận theo mình, phải 

yêu cầu mình tùy thuận theo mọi người, làm vậy mới đúng. Phổ Hiền Bồ 

Tát dạy chúng ta  “hằng thuận chúng sanh” , chứ chẳng kêu chúng sanh 

thuận theo mình. Sau đó mới có thể tùy hỷ tu tập tích lũy công đức, công 

đức là Định và Huệ. Định là  “nhất tâm bất loạn”  nói trong kinh Di Đà, 

Định khởi tác dụng chính là Huệ, Định Huệ mới có thể giải quyết vấn 

đề. 

Nếu phước báo của người cõi trời chẳng lớn, lúc lâm chung những 

hạt giống thói quen xấu trong A Lại Da Thức khởi lên làm cho họ đọa ác 

đạo. Đây là điều đức Phật thường nói trong kinh, lúc lâm chung nghiệp 

lực mạnh nhất sẽ lôi đi, ý niệm nào mạnh thì người đó sẽ theo ý niệm đó 

đi đầu thai, do đó lúc lâm chung ý niệm thiện mạnh thì người đó sẽ sanh 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 421

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thiện đạo, ác niệm  mạnh thì người đó sẽ sanh ác đạo. Chẳng phải vua 

Diêm La phán cho bạn sanh vào cõi nào, mà do ý niệm của bạn dẫn bạn 

đi. Nếu ý niệm ngu si của bạn mạnh sẽ dẫn bạn vào cõi súc sanh. Ý niệm 

tham ái mạnh sẽ dẫn vào cõi ngạ quỷ; ý niệm sân giận mạnh sẽ dẫn vào 

cõi  địa ngục.  Do đó có thể  biết  nếu ý niệm  cuối  cùng  của  chúng ta, ý 

niệm Phật mạnh thì sẽ sanh Tịnh Độ, lúc bình thường chúng ta phải vun 

bồi ý niệm này, chứ đừng đợi tới lúc lâm chung thì không kịp nữa. Lúc 

lâm  chung,  mười  niệm  có  thể  vãng  sanh  là  không  sai,  trên  mặt  Lý  thì 

được, còn trên mặt Sự thì rất ít [người làm được như vậy]. Một ít người 

này đều do sức thiện căn đời trước mạnh mẽ, chỉ vì một lúc mê hoặc tạo 

tác ác nghiệp, lúc lâm chung có người nhắc nhở nên túc căn của họ được 

khơi  dậy,  như  vậy  mới  vãng  sanh,  tuyệt  đối  chẳng  phải  là  may  mắn. 

Nếu bạn muốn may mắn được sanh thì tuyệt đối chẳng có lẽ này, nhất 

định phải vun bồi, nỗ lực, dốc sức hằng ngày, chúng ta phải biết đây là 

 “một đại sự nhân duyên trăm ngàn vạn kiếp khó gặp” . Nếu đã hiểu được 

đạo lý và chân tướng sự thật này rồi thì bạn làm sao không buông xuống 

được?  Bạn  chắc  chắn  sẽ  buông  xuống  được.  Nếu  bạn  nói  bạn  chưa 

buông xuống được, đó là vì bạn chưa nhận thức rõ ràng chân tướng sự 

thật, chưa hiểu rõ đạo lý. Sau khi thấu triệt thì nhất định sẽ buông xuống, 

tuyệt đối sẽ không tiêm nhiễm. 

Trong kinh nói  “năm tướng suy kém”  gồm có hai thứ: Năm tướng 

nhỏ và năm tướng lớn. Năm tướng suy kém nhỏ, thứ nhất là thân thể có 

mùi hôi. Lúc bình thường thì thân thể của người cõi trời thanh tịnh, có 

mùi thơm. Rất nhiều đồng tu niệm Phật, hoặc trong lúc niệm Phật, hoặc 

tụng kinh, thậm chí trong lúc kinh hành, thảo luận Phật pháp ngửi được 

mùi thơm lạ. Mùi thơm lạ này từ đâu tới? Có thể là mùi thơm lạ này từ 

trước tới giờ bạn chưa hề ngửi được, bạn chẳng diễn tả được, mùi thơm 

này rất lạ, thậm chí là một mùi thơm thật nồng. Có lúc kéo dài cả mấy 

phút, mọi người đều ngửi được. Cổ đại đức nói, khi chúng ta ở đó niệm 

Phật, tụng kinh, thảo luận Phật pháp, gặp lúc có người cõi trời đi ngang 

qua, họ nhìn thấy sanh tâm hoan hỷ, họ dừng lại chấp tay, lúc đó là lúc 

bạn  ngửi  được  mùi  thơm  lạ.  Những  trường  hợp  này  rất  nhiều,  nhiều 

người đã từng trải qua. Đến lúc năm tướng suy kém nhỏ hiện ra là lúc 

phước báo của họ sắp hết, chẳng còn mùi thơm. Thứ hai trên thân người 

cõi trời đều có hào quang, [lúc tướng suy kém nhỏ hiện ra thì] hào quang 

này  sẽ  yếu  đi.  Thứ  ba  là  lúc  tắm  rửa  thì  nước  dính  trên  thân  thể;  khi 

chúng ta tắm xong thì phải lau cho khô, người cõi trời không cần, nước 

sẽ không dính ướt trên thân. Khi nước dính trên thân thì đó là tướng suy 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 422

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

kém. Thứ tư là họ sẽ khởi lên một ý niệm tham luyến đối với cảnh giới 

xung  quanh,  khởi  lên  ý  niệm  nhiễm  trước.  Thứ  năm  là  nháy  mắt,  lúc 

bình thường thì người cõi trời không nháy mắt, khi có nháy mắt thì đó là 

tướng suy kém. Đây là năm tướng suy kém [chứng tỏ] họ hưởng gần hết  

phước báo. 



Khi  phước  báo  hưởng  hết  thì  năm  tướng  suy  kém  lớn  hiện  ra, 

tướng  thứ  nhất  trong  năm  tướng  suy  kém  là  quần  áo  dơ.  [Lúc  bình 

thường  thì]  quần  áo của người  cõi  trời  chẳng  cần phải cắt  may,  chẳng 

cần phải giặt giũ,  quần áo  của họ  không nhiễm  chất dơ, nhưng tới lúc 

này thì sẽ nhiễm bụi bặm. Thứ nhì, người cõi trời đều đội mão, trên mão 

có cài hoa tươi, hoa này sẽ khô đi, sẽ héo đi, đây là tướng suy thoái, lúc 

đó họ sẽ rất đau khổ. Thứ ba là chảy mồ hôi. Lúc có những tướng này 

xảy ra thì thọ mạng của họ đã gần hết, trong kinh nói đại khái không quá 

bảy ngày thì họ sẽ chết. Thứ tư là thân thể có mùi hôi. Thứ năm là họ 

đứng ngồi không yên. Lúc năm tướng suy thoái nhỏ hiện ra, nếu họ có 

duyên gặp được chư Phật, Bồ Tát, gặp thiện tri thức, nếu họ có thể sám 

hối, quy y, noi theo lời dạy mà tu học thì họ có thể khôi phục, có thể gia 

tăng phước trời. Nói cách khác, gia tăng thọ mạng của họ. Năm tướng 

suy thoái lớn hiện ra thì không được, nhất định sẽ đọa lạc. Do đó thiên 

nhân càng lên cao, đọa lạc càng khổ. Trời Dục Giới, trời Sắc Giới, lúc 

phước  hưởng  hết  có  rất  nhiều  người  sanh  tới  cõi  người,  đổi  lấy  thân 

người.  Sau  khi  thọ  mạng  của  người  ở  cõi  Tứ  Thiền  thiên,  Tứ  Không 

thiên hết, hơn phân nửa đều đọa tam đồ, hoặc đọa ác đạo như người ta 

thường nói trèo cao, té đau, việc này đều có đạo lý trong đó. Xin xem 

tiếp kinh văn: 

 Như  thị  thiên  nhân  nhược  nam  nhược  nữ,  đương  hiện  tướng 

 thời, hoặc kiến Ðịa Tạng Bồ Tát hình tượng, hoặc văn Ðịa Tạng Bồ 

 Tát danh,  nhất  chiêm nhất  lễ,  thị chư thiên nhân  chuyển tăng  thiên 

 phước, thọ đại khoái lạc, vĩnh bất đọa tam ác đạo báo. 

如是天人若男若女。當現相時。或見地藏菩薩形像。

或聞地藏菩薩名。一瞻一禮。是諸天人轉增天福。受大快

樂。永不墮三惡道報。

 (Các  vị  thiên  nhân đó,  hoặc  nam  hoặc  nữ,  đương lúc  tướng suy 

 hiện ra, mà hoặc thấy được hình tượng của Bồ Tát Địa Tạng hoặc nghe 

 được danh hiệu của Bồ Tát Địa Tạng, rồi một lần chiêm ngưỡng một lần 

 đảnh lễ, thì các vị thiên nhân đó được phước trời thêm lớn, hưởng nhiều  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 423

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 sự vui sướng, vĩnh viễn không phải đọa lạc vào ba ác đạo nữa.) 



Việc này phải coi duyên phận, nếu duyên phận của người đó tốt, 

gặp được Ðịa Tạng Bồ Tát, lúc năm tướng suy thoái của họ hiện ra, nhìn 

thấy  hình  tượng  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  hoặc  nghe  được  danh  hiệu  của  Ðịa 

Tạng Bồ Tát. Không nhất định phải gặp tận mặt Bồ Tát, giống như hiện 

nay chúng ta đúc nặn hình tượng Ðịa Tạng Bồ Tát, bạn nhìn thấy tượng, 

nghe đến danh hiệu của Bồ Tát, cũng có thể  “nhất chiêm nhất lễ” . Câu

nhất chiêm nhất lễ ở đây, chúng ta đừng hiểu lầm, chỉ lạy Ðịa Tạng Bồ 

Tát một lần là thôi, làm gì có chuyện tiện nghi dữ vậy?  “Nhất”  là nhất 

tâm, phải hiểu như vậy, đó là chân tâm. Dùng tâm chân thành để chiêm 

lễ, trong tâm chân thành có đầy đủ tâm sám hối, đầy đủ lễ kính. Thiên 

Thân Bồ Tát trong Vãng Sanh Luận có nói năm cương lãnh tu học, chữ 

chiêm lễ trong câu  “nhất chiêm nhất lễ”  có đủ [năm cương lãnh tu học 

nói trên]. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư y cứ nguyên tắc này, đặt ra một công 

khóa  cho  người  sơ  học  chúng  ta  Tịnh  Tu  Tiệp  Yếu,  Ngài  y  theo  năm 

nguyên  tắc  trong  Vãng  Sanh  Luận  của  Thiên  Thân  Bồ  Tát  mà  đặt  ra. 

Trong  đó  có  lễ  kính,  xưng  danh,  sám  hối,  quan trọng  nhất  là sám  hối. 

 “Những vị thiên nhân đó chuyển tăng thiên phước” , nghiệp chướng tiêu 

trừ, phước báo liền hiện ra, họ có thể kéo dài thời gian hưởng phước ở 

cõi trời.  “Vĩnh viễn không đọa quả báo trong tam ác đạo” . Trong chú

giải có ghi một câu chuyện 78, quý vị coi sẽ biết. Từ những câu chuyện 

của người xưa, không những chúng ta có thể sanh khởi lòng tin, mà còn 

có thể nhận biết được chân tướng sự thật, biết làm sao tu học, đây là nói 

chiêm lễ, sám hối, tu phước. Câu kế: 

 Hà huống kiến văn Bồ Tát, dĩ chư hương hoa, y phục, ẩm thực, 

 bảo bối, anh lạc bố thí cúng dường, sở hoạch công đức phước lợi vô 

 lượng vô biên. 

何況見聞菩薩。以諸香華。衣服。飲食。寶貝。瓔珞 

78 Câu chuyện trong bản Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Khoa Chú, trang 435 

như sau:  

Như Thiên Đế Thích, tướng suy lớn và nhỏ đột nhiên xuất hiện, lòng sanh hoảng sợ, 

nghĩ như thế này: “Ai có thể cứu giúp tai ách tướng suy như thế này cho tôi, tôi sẽ 

quy  y  người  ấy”.  Liền  tự  hiểu  rõ,  trừ  Phật  Thế  Tôn  ra,  không  ai  có  thể  cứu  giúp 

được, liền đến chỗ Phật, xót xa cầu thỉnh. Phật thuyết pháp cho ông ta, ông ta liền 

thấy được chân lý, khiến cho những tướng suy đều tiêu diệt ngay lập tức, nên ông ta 

hoan hỷ, nói bài kệ Ái Ngữ. (kệ dài quá nên lược bớt, không dịch). 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 424

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

布施供養。所獲功德福利無量無邊。

 (Huống  chi  là  được  thấy  tượng,  được  nghe  tên  của  Bồ  Tát,  rồi 

 đem các thức hương hoa, y phục, đồ ăn thức uống, vật báu, chuỗi anh 

 lạc... mà bố thí cúng dường, thì công đức phước lợi có được sẽ vô lượng  

 vô biên.)



Ðây  là  nói  phước  báo  của  sự  thấy,  nghe,  chiêm  lễ  rất  lớn,  nếu 

cộng thêm cúng dường, thì phước của họ được đương nhiên sẽ càng lớn. 

Ở đây nêu lên vài thí dụ  “hương, hoa, y phục, thức ăn” , chúng ta phải 

hiểu ý nghĩa tiêu biểu pháp.  “Hương”  tượng trưng cho Tín, Giới, Ðịnh, 

Ngũ Phần Pháp Thân. Chắc chắn không phải là chúng ta mang theo một 

chút hương đem đốt trước mặt Phật, Bồ Tát để cúng dường là được, đó 

chỉ là hình thức, [chúng ta] phải biết từ hình thức này mà hiểu được thật 

chất,  đó  mới  là  chân  hương.  Do  đó  có  thể  xả  bỏ  tham-sân-si,  tu  Giới, 

Ðịnh,  Huệ,  mới  thực  sự  là  dùng  hương  cúng  Phật.  Chúng  ta  đốt  cây 

hương này có ý nghĩa như vậy, [đốt hương nhắc chúng ta] xa lìa tham- 

sân-si  siêng  tu  Giới,  Ðịnh,  Huệ.  “Hoa”   tiêu  biểu  cho  Lục  Ðộ,  Vạn 

Hạnh.  “Y”  [phục] tiêu biểu Nhẫn Nhục, chúng ta phải hiểu những nghĩa 

này.  “Thức Ăn”  tiêu biểu pháp vị.  “Bảo bối, Anh lạc”  tiêu biểu dụng cụ 

trang nghiêm. Chúng ta thực sự có thể y theo những phương pháp này để 

tu học, thì phước báo, lợi ích đạt được sẽ vô lượng vô biên. 

 “Vô  lượng  vô  biên” ,  trong  chú  giải  có  nói,  phần  cuối  nói   “Nay

 nhận được công đức phước lợi” ,  “tương ứng với Bát Nhã, giống như hư 

 không vô lượng vô biên” . Làm sao tương ứng với Bát Nhã? Ðó là như 

kinh Kim Cang dạy chúng ta, Bồ Tát dùng câu  “chẳng có ngã Tướng, 

 chẳng  có  Nhân tướng,  chẳng  có Chúng  sanh tướng,  chẳng  có  Thọ giả 

 tướng” ,  tu  tích  hết  thảy  thiện  pháp,  điều  thiện  lành  tuy  là  nhỏ,  nhưng 

công đức, phước lợi thâu hoạch được vô lượng vô biên, đó là đạo lý như 

vậy. Nếu chấp tướng tu hành, phước báo tu học được càng lớn, nhưng 

thâu hoạch được phước báo rất nhỏ, sự thật này đức Thế Tôn đã nói rất 

nhiều lần trong kinh điển, đặc biệt là kinh Ðại Thừa, chúng ta phải lắng 

lòng tìm hiểu. Do đó có thể biết mở rộng tâm lượng là đề mục tu học thứ 

nhất của người tu theo Ðại Thừa chúng ta. Nếu không thể mở rộng tâm 

lượng, nói thật ra thì thành tựu của chúng ta thua xa Tiểu Thừa. Người 

Tiểu Thừa cho dù không thể chứng quả, đây là sự thật, ngay cả sơ quả 

Tiểu Thừa là Tu Ðà Hoàn cũng không dễ gì chứng được, rất khó chứng 

được, nhưng phước báo nhân thiên họ chắc chắn sẽ đạt được. Chúng ta 

coi  xong nhất  định  sẽ  không hoài nghi,  họ  tu thiên phước.  Nếu  có  thể 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 44

 425

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

đoạn được tám  mươi tám phẩm Kiến Hoặc thì mới có thể chứng được 

quả vị Tu Ðà Hoàn, nhưng tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong Tam 

Giới rất khó đoạn dứt được. 



Người tu học Ðại Thừa như chúng ta, nếu không thể buông xuống  

thân tâm thế giới thì niệm Phật không thể vãng sanh. Ðây là câu khẩu 

đầu  thiền  mà  vị  đường  chủ  trong  Niệm  Phật  Ðường  thường  nói,  nhắc 

nhở đồng tu niệm Phật từng giờ từng phút,  “buông xuống hết thảy thân 

 tâm thế giới” . Buông xuống thân tâm thế giới là buông xuống bốn tướng 

Ta, Người, Chúng Sanh, Thọ Giả, tương ứng với Bát Nhã, đến lúc đó thì 

thực sự là  “một niệm tương ứng một niệm Phật” , bạn sẽ có thể nắm chắc 

sự vãng sanh. Nếu không nắm chắc vãng sanh thì [có thể là] bạn còn tiếc 

nuối một cái gì đó trên thế gian này, chỉ cần có một tơ hào tiếc nuối thì 

sẽ gây  chướng ngại cho  sự vãng sanh của  bạn, nhất  định phải xả sạch 

sành  sanh.  Cái  gì  bạn  có  thì  phải  bố  thí,  đem  lợi  ích  cho  chúng  sanh, 

những gì thân thể này cần dùng đều rất có hạn, sở phí chẳng nhiều, cần 

gì phải  tích  lũy  những vật dụng hằng ngày  quá  nhiều,  để  cho  thân thể 

mình tạo tội nghiệp? Do đó nhất định phải biết bố thí, phải biết chia xẻ 

phước báo của mình với hết thảy chúng sanh, vậy thì phước báo của bạn 

sẽ  lớn,  đó  là  phước  báo  thực  sự.  Lời  tán  thán  của  đức  Thế  Tôn  trong 

đoạn  này  rất  dài,  đến  đây  là  hết  một  đoạn,  phía  sau  là  việc  chuyển  ác 

nghiệp lúc lâm chung, cũng vô cùng quan trọng, ngày mai chúng ta nói 

tiếp. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

Tập 45 (Số 14-12-45) 

Xin mở cuốn Khoa Chú, quyển hạ, trang sáu mươi mốt, xin xem 

kinh văn: 

 Phục thứ Quán Thế Âm Bồ Tát! Nhược vị lai hiện tại chư thế 

 giới  trung  lục  đạo  chúng  sanh,  lâm  mạng  chung  thời,  đắc  văn  Ðịa 

 Tạng Bồ Tát danh, nhất thanh lịch nhĩ căn giả, thị chư chúng sanh 

 vĩnh  bất  lịch  tam  ác  đạo  khổ,  hà  huống  lâm  mạng  chung  thời,  phụ 

 mẫu quyến thuộc, tương thị mạng chung nhân xá trạch, tài vật, bảo 

 bối, y phục, tố họa Ðịa Tạng hình tượng, hoặc sử bệnh nhân vị chung 

 chi thời, nhãn nhĩ kiến văn tri đạo quyến thuộc tương xá trạch bảo bối 

 đẳng, vị kỳ tự thân tố họa Ðịa Tạng Bồ Tát hình tượng. 

復次觀世音。若未來現在諸世界中六道眾生。臨命終 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 426

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

時。得聞地藏菩薩名。一聲歷耳根者。是諸眾生永不歷三

惡道苦。何況臨命終時。父母眷屬。將是命終人舍宅。財

物。寶貝。衣服。塑畫地藏形像。或使病人未終之時。眼

耳見聞知道眷屬將舍宅寶貝等。為其自身塑畫地藏菩薩形

像。

 (Lại nữa, này Quán Thế Âm! Trong các thế giới về thuở hiện tại 

 và vị lai, nếu những chúng sanh trong Lục Đạo lúc sắp mạng chung mà 

 được nghe một tiếng danh hiệu của Bồ Tát Địa Tạng thoáng qua lỗ tai, 

 thì  các  chúng  sanh  đó  vĩnh  viễn  không  còn  phải  trải  qua  nỗi  khổ  nơi 

 Tam Ác Đạo nữa, huống chi là lúc sắp mạng chung, cha mẹ cùng hàng 

 quyến thuộc đem nhà cửa, tài vật, của báu, y phục v. v... của người sắp 

 chết  đó  mà  đắp,  vẽ  hình  tượng  của  Bồ  Tát  Địa  Tạng,  hoặc  làm  cho 

 người bệnh lúc chưa chết, được mắt thấy tai nghe, biết rằng hàng quyến 

 thuộc đem nhà cửa, vật báu v. v... vì mình mà đắp vẽ hình tượng của Bồ 

 Tát Địa Tạng.) 

Trước hết chúng ta hãy coi đoạn này, đây là việc chuyển ác nghiệp 

lúc lâm chung. Việc này đã có nhiều người chú ý tới.  Ở Úc Châu có bạn 

đồng  tu hỏi  tôi,  khi người  lớn  tuổi  trong  nhà  lâm  chung,  phải  giúp  họ 

như thế nào. Đối với Phật pháp chưa chắc những vị đồng tu này đã nhận 

thức  được  sâu  lắm,  nhưng  họ  đều  quan  tâm  tới  đại  sự  lúc  lâm  chung. 

Nhà  Phật  thường  nói   “việc  sanh  tử  trọng  đại” .  Vì  con  người  lúc  lâm 

chung, chẳng phải nói một người khi chết đi thì hết thảy đều chấm dứt, 

vậy thì chẳng phải lo lắng gì hết. Nhưng thế gian này có không ít người 

thông minh, người có trí huệ, và những tín đồ các tôn giáo, dù họ không 

hiểu rõ duyên do của việc sanh tử, nhưng sự thật này vẫn tồn tại, họ có 

thể tin sâu không nghi, đều băn khoăn tới chuyện sau khi chết rồi mình 

sẽ đi đầu thai ở cõi nào, sanh tới cõi nào? Có thể giác ngộ tới mức này 

đã là tương đối không dễ rồi. Nếu họ có thể nhận thức rằng việc này là 

nhân duyên quả báo thì lúc khởi tâm động niệm hằng ngày, họ làm bất 

cứ  việc  gì  cũng  sẽ  dè  dặt  một  chút.  Ðây  cũng  là  việc  mà  đại  sư  Ấn 

Quang muốn cứu vãn thế đạo nhân tâm, tiêu trừ kiếp nạn trên thế gian, 

nên đã đặc biệt đề xướng giáo dục nhân duyên quả báo, đạo lý là ở chỗ 

này. Nếu nói với họ về đại đạo lý của vũ trụ nhân sinh, người thực sự có 

thể  hiểu  được  cũng  chẳng  nhiều,  nhưng  nói  về  lý  luận  và  sự  thật  của 

nhân quả báo ứng thì người thường cũng có thể hiểu được. Ðối với việc 

thay đổi nhân tâm, khuyên mọi người dứt ác tu thiện, tiêu trừ hết thảy tai 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 427

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

nạn trong thế gian có thể thâu được hiệu quả tốt đẹp. Đối với quan niệm 

lý luận này, có thể nói kinh Ðịa Tạng có phân lượng rất nặng trong nền 

giáo  học  này.  Ðây  cũng  là  việc  mà  chúng  ta  đã  nhắc  tới  trong  phần 

trước, sau khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ, tại sao đức Phật giao 

phó trọng trách giáo hóa chúng sanh cho Ðịa Tạng Bồ Tát, đạo lý là như 

vậy. 



Kinh văn vừa mở đầu, đức Phật gọi Quán Thế Âm Bồ Tát, Quán 

Thế Âm ở đây đại biểu cho chúng sanh trong lục đạo, nên gọi Quán Thế 

Âm Bồ Tát cũng như gọi tên của chúng ta vậy. Ðoạn kinh sau khai thị, 

đối với chúng ta mà nói vô cùng thân thiết, đặc biệt là khi chúng ta thấy 

câu  “các thế giới vị lai và hiện tại” , chữ vị lai được đặt ở hàng đầu, chữ 

hiện tại là chỉ đại chúng hiện diện trong pháp hội lúc đó được đặt ở hàng 

nhì, vị lai đặt ở hàng nhất. Từ đó có thể thấy kinh này thật ra là nhằm 

giảng cho chúng ta nghe.  “Chư thế giới trung”  chẳng phải chỉ là thế giới 

Sa  Bà  mà  thôi, nó  chỉ rõ  pháp  môn  Ðịa Tạng gồm  tận hư  không, trọn 

khắp  pháp  giới,  cùng  với  kinh  Tịnh  Ðộ,  kinh  Hoa  Nghiêm  không  hai 

không khác. Từng chi tiết nhỏ đều tỏ rõ phạm vi của pháp Ðại Thừa gồm 

tận hư không, trọn khắp pháp giới. Ðối tượng của Ðại Thừa là hết thảy 

chúng  sanh  trong  pháp  giới,  chúng  ta  hiểu  được  ý  nghĩa  này  thì  tâm 

lượng  của  chúng  ta  mới  được  mở  rộng,  đây  là  chân  tâm,  đây  là  tâm 

lượng vốn sẵn có của chúng ta, đúng như câu  “tâm bao trùm hư không, 

 lượng gồm hết thế giới nhiều như cát” , hết thảy chúng sanh vốn có sẵn 

[tâm này], cùng chư Phật Như Lai không hai không khác. Bây giờ tại sao 

tâm lượng nhỏ như vậy? Tâm lượng nhỏ nên mới bị tà môn ngoại đạo 

gạt gẫm, nên mới có chuyện bị lừa gạt, bị thiệt thòi, tâm lượng mở rộng 

thì sẽ không như vậy. Chẳng có gì hư không pháp giới chẳng bao gồm, 

do đó mỗi chữ mỗi câu trong kinh đều có ý nghĩa sâu rộng vô hạn, chúng 

ta phải thấu hiểu, phải học hỏi từ đó. Cho nên đoạn này ghi  “chư thế giới 

 trung” , chẳng ghi là Sa Bà thế giới. 



Trong đoạn này đặc biệt nói tới  “lục  đạo  chúng  sanh” , các cõi

nước chư Phật đều có lục đạo chúng sanh, trong đó cũng có cõi chẳng có 

lục  đạo  chúng  sanh  nhưng  chẳng  nhiều.  Thí  dụ  như  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới chẳng có lục đạo chúng sanh, đại đa số cõi nước chư Phật 

đều có lục đạo chúng sanh, họ  đều rất khổ, mê hoặc sâu đậm.  “Lúc lâm

 chung được nghe danh hiệu Ðịa Tạng Bồ Tát” , chữ quan trọng là chữ 

văn (nghe), chữ văn ở đây là “Văn Huệ” trong Tam Huệ của Bồ Tát, chứ 

không phải là tùy tiện nghe mà được, người thế gian chúng ta đều hiểu 

sai chữ văn trong câu này. Ðây là kinh Ðại Thừa, hết thảy đều phải dùng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 428

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

tiêu chuẩn của Bồ Tát Ðại Thừa để đo lường. Tam Huệ của Bồ Tát được 

xây dựng trên cơ sở Tam Học của Thanh Văn. Hiện nay nhiều người nói 

họ niệm kinh Ðịa Tạng, noi theo lời dạy trong kinh Ðịa Tạng mà tu hành 

nhưng không đạt được hiệu quả, do đó họ phỉ báng Phật, phỉ báng Pháp 

và nói kinh Ðịa Tạng không linh nghiệm. Họ chẳng nghĩ rằng họ đã hiểu 

sai chân thật nghĩa của Như Lai chứ chẳng phải kinh không linh nghiệm. 

Trong  kinh  nói  tới   “thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân” ,  bạn  đã  đạt  tới  tiêu 

chuẩn  của  chữ  thiện  này  chưa?  Chẳng  có  ai  nghĩ  tới.  Tiêu  chuẩn  của 

thiện  là  gì?  Là  Tam  Phước,  chúng  ta  đã  giảng  rất  rõ  ràng,  tiêu  chuẩn 

người thiện của thế gian là  “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm không giết, tu thập thiện nghiệp” , bạn đã làm được chưa? Nếu bạn 

đã làm được thì bạn là người thiện trong thế gian. Phật pháp được xây 

dựng  trên  cơ  sở  thiện  của  thế  gian,  ngay  cả  tiêu  chuẩn  này  bạn  cũng 

chẳng làm nổi thì bạn học Phật chỉ là ở ngoài cửa mà thôi chứ chưa nhập 

môn, có tu tới đâu cũng chỉ ở ngoài cửa. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 



Sau khi làm được nền tảng này thì mới có thể bước vào cửa Phật. 

Tiêu chuẩn vào  cửa Phật  là  phước  thứ  nhì:   “Thọ  trì  Tam  Quy,  đầy đủ 

 các giới, chẳng phạm oai nghi” , bạn đã làm được chưa? Tam Quy, trên 

hình thức mọi người đã làm xong, nhưng chẳng có nội dung thì làm sao 

có cảm ứng? Giới kinh đã nói rõ ràng, bạn thực sự thọ trì Tam Quy thì 

bạn sẽ được ba mươi sáu vị thần hộ pháp ngày đêm bảo vệ, hộ trì bạn. 

Hôm nay bạn đã thọ Tam Quy, chẳng có vị thần hộ pháp nào cả. Khi bạn 

thọ ngũ giới, thọ một giới thì bạn có năm vị thần hộ pháp bảo hộ bạn, 

đầy đủ năm giới thì có hai mươi lăm vị thần hộ pháp ngày đêm hộ vệ. 

Ngày nay bạn chẳng có vị thần hộ pháp nào cả, một vị cũng chẳng có thì 

bạn  đã  thọ  suông  rồi.  Phật  giáo  ngày  nay,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ,  mọi 

người phát tâm tiếp nối huệ mạng của Phật, hoằng pháp lợi sanh là một 

sự  nghiệp  to  tát!  Bất  cứ  sự  nghiệp  nào  trên  thế  gian  cũng  không  sánh 

bằng, do đó Phật pháp chú trọng ở nơi hành chứ không ở nơi nói, nói 

càng  nhiều  cũng  chẳng  dùng  được,  nhất  định  phải  làm  được.  Ðầy  đủ 

phước thứ hai thì “Văn Huệ” mới có cơ sở. Ðây là Phật pháp sơ cấp, tu 

Giới Ðịnh Huệ Tam Học, do giữ Giới được Ðịnh, do Ðịnh khai Huệ, sau 

khi khai Huệ xong rồi thì mới có “Văn Huệ, Tư Huệ, Tu Huệ”. Chữ đắc 

văn (được nghe) ở đây, nghe danh hiệu Ðịa Tạng Bồ Tát, vừa nghe danh 

liền tương ứng, tương ứng với cái gì? Tương ứng với cả bộ kinh. Tên 

của bộ kinh này là Ðịa Tạng Bồ Tát, nghe tới danh hiệu này thì lý luận, 

phương pháp, cảnh giới của cả bộ kinh đều hiện ra, được vậy thì bạn mới 

có thể ngộ nhập cảnh giới này. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 429

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  



Do  đó  mới  nói   “Vừa  lọt  vào  tai,  là  chư  chúng  sanh  vĩnh  viễn 

 chẳng trải qua nỗi khổ trong tam ác đạo” , vĩnh viễn chẳng đọa tam ác 

đạo, đây là cảnh giới gì? Các bạn đồng tu đều hiểu rõ, các bạn đều học 

Giáo rồi, chứng quả Tu Ðà Hoàn thì vĩnh viễn chẳng rơi vào tam ác đạo. 

Nếu không chứng quả Tu Ðà Hoàn thì sẽ không tránh miễn tam ác đạo. 

Ở đây nói nghe được danh hiệu Ðịa Tạng Bồ Tát liền chứng Sơ Quả, địa 

vị này trong Ðại Thừa Viên Giáo chính là Bồ Tát Sơ Tín, đó không phải 

là siêu phàm nhập thánh mà tôi đã nói với bạn rồi sao? Nếu bạn nói làm 

sao người đó vừa nghe danh hiệu Bồ Tát liền có thể nhập cảnh giới này? 

Chư  vị  hãy  nghĩ  về  những  công  án  của  Thiền  Tông  Trung  Quốc  hồi 

trước, không nhất định là nghe danh hiệu Phật, danh hiệu Bồ Tát, không 

chừng khi bạn nhìn thấy một vật gì đó, nghe một âm thanh gì đó thì liền 

đột nhiên khai ngộ. Chúng ta thấy những chuyện này rất nhiều trong các 

công án Thiền Tông. Chuyện đó rất khó, đó là khế nhập vào cảnh giới 

của tự tánh. Còn chuyện này dễ, Giáo Hạ dễ hơn Thiền Tông, nhưng sự 

ngộ  nhập  của  Giáo  Hạ  chẳng  triệt  để  bằng  Tông  Môn.  Tông  Môn  khi 

chưa ngộ thì chẳng có cách gì khác, nhưng một khi ngộ rồi thì sẽ kiến 

tánh. Còn sự ngộ nhập [khi nghe danh hiệu nói trên] thì không chắc sẽ 

kiến tánh. Nhưng một niệm nghĩ tới những lời dạy, những lời giáo huấn 

trong kinh giáo tự nhiên khởi lên trong tâm mình, ngay lúc đó liền có thể 

sám trừ nghiệp chướng, liền có thể phát tâm noi theo hành nghi của Ðịa 

Tạng  Bồ  Tát, liền  đạt được quả vị Sơ  Tín  Bồ  Tát.  Quả  vị  Sơ  Tín  trên 

phương  diện  đoạn  đức  thì  tương  đương  với  quả  vị  Sơ  Quả  của  Tiểu 

Thừa, thực sự vĩnh viễn không đọa tam ác đạo. Tuy chẳng thoát ly lục 

đạo  luân  hồi,  chắc  chắn  sẽ  không  đọa  tam  ác  đạo.  Bạn  sẽ  hỏi  tại  sao 

không đọa tam ác đạo? Vì đã cắt đứt duyên tam ác đạo rồi. 



Duyên tam ác đạo là gì? Tham-sân-si, mạn. Người này trong mỗi 

tâm niệm đều nghĩ tới Bồ Tát, niệm niệm đều học theo Bồ Tát thì những 

tâm tham-sân-si, mạn, nghi đều đoạn hết, thực sự đã hết. Niệm niệm đều 

tương ứng với thanh tịnh, bình đẳng, giác, từ bi. Người mê thì khi khởi 

tâm động niệm chẳng quên mình, luôn luôn nghĩ về ta, nghĩ vậy là mê, là 

chấp trước, chẳng buông xuống nổi. Người giác ngộ rồi thì niệm niệm 

đều nghĩ tới hết thảy chúng sanh. Tai nạn trong thế gian này nhiều như 

vậy, chúng sanh khổ như vậy, người giác ngộ khởi tâm động niệm đều 

nghĩ  mình  phải  làm  như  thế  nào  để  giúp  đỡ  chúng  sanh,  làm  sao  cứu 

giúp những người bị nạn. Chính mình không đủ trí huệ, không đủ khả 

năng, cũng chẳng có phước báo thì khởi tâm này, khởi ý niệm này chẳng 

phải là khởi vọng tưởng hay sao? Ðúng vậy, đó là vọng tưởng. Nếu thật 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 430

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

tâm nghĩ về vấn đề này thì tự nhiên sẽ được Phật, Bồ Tát gia trì. Chúng 

ta không có trí huệ, Phật có trí huệ, chúng ta không có khả năng, Phật có 

khả năng, chúng ta không có phước báo, Phật có phước báo. Ðây là điều 

đại sư Chương Gia dạy tôi thuở trước, lão nhân gia dạy tôi phải nương 

nhờ  Phật,  Bồ  Tát  mới  được,  không  thể  nương  nhờ  người  ta.  Những 

người có đại hộ pháp, ở thế gian này làm quan lớn, giàu to, bạn nương 

nhờ những người đó cũng không đáng tin, nương nhờ Phật, Bồ Tát mới 

đáng  tin.  Chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác, 

dùng tâm đại từ bi vì xã hội vì chúng sanh, đặc biệt là vì những chúng 

sanh đang chịu khổ nạn, [tâm niệm ấy] sẽ tương ứng với Ðịa Tạng Bồ 

Tát. Pháp thân, báo thân, và ứng hóa thân của chư Phật Như Lai, chư đại 

Bồ Tát đều tận cùng hư không, trọn khắp pháp giới, nơi nào có cảm thì 

nơi đó có ứng, cảm ứng đạo giao chẳng sai chạy mảy may. 

Chúng ta phải thông suốt hiểu rõ đại đạo lý này, từ đó tâm chúng 

ta mới thanh tịnh, mới có thể có cảm ứng. Chúng ta học Phật nhờ cậy 

vào cái gì? Nhờ vào điểm này. Chúng ta thành tựu là phước của chúng 

sanh; chúng ta không thể thành tựu thì chúng sanh phải chịu khổ, phải 

chịu tai nạn. Cho nên sự khổ nạn của hết thảy chúng sanh, lúc trước tôi 

thường  nhắc  nhở  các  bạn  đồng  tu,  ai  tạo  ra  những  sự  khổ  nạn  này? 

Chính chúng ta tạo thành, chúng ta tu không tốt nên mới làm cho chúng 

sanh chịu khổ. Chúng ta phải gánh vác trách nhiệm này, tuyệt chẳng thể 

đẩy cho người khác, [nếu nói] chuyện này chẳng liên quan gì tới mình, 

có  vị  Phật,  Bồ  Tát  nào  nói  chúng  sanh  khổ  nạn  không  liên  quan  tới 

mình? Bạn hãy tra hết trong kinh điển cũng không có nói như vậy. Phật, 

Bồ Tát chẳng giống với người trong thế gian, mọi người ai cũng biết mê 

với giác. Người mê hoặc sẽ thoái thác trách nhiệm, người giác ngộ tuyệt 

đối sẽ chẳng thoái thác trách nhiệm. Cho nên đoạn đức giống nhau, trí 

huệ chẳng giống nhau, trí huệ của Bồ Tát Sơ Tín lớn hơn quả vị Sơ Quả 

Tiểu Thừa quá nhiều, đây là việc chúng ta đáng học tập, bạn hiểu được 

đạo lý, chân tướng sự thật này thì bạn đọc đoạn kinh trên sẽ không khởi 

nghi vấn, sẽ biết đây là lời chân thật. 

Phần sau nói về tu phước, có thể tu phước thì càng tốt. Ðây là nói 

 “Huống chi lúc lâm chung, cha mẹ quyến thuộc” , người nhà thân quyến 

 “đem nhà cửa, tài sản, của quý, y phục của người lâm chung” , đoạn này 

rất quan trọng! Nhất định phải dùng tài sản của người đó để tu phước, 

như vậy  mới  có  công  đức.  Lấy  tài  vật  của  người  khác để  tu tích  công 

đức,  tự  mình  đều  không  được  gì,  những  công  đức  có  được  đều  là  của 

người  khác,  còn  mình  lại  mang  tội,  chúng  ta  phải  hiểu  việc  này.  Nhất 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 431

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

định phải là tài vật của chính mình mới gọi là tịnh tài. Nếu phước báo 

của họ trên thế gian rất lớn, nhà cửa của họ rất lớn, đất đai rất nhiều, ở 

Trung  Quốc  đời  xưa  chúng  ta  đã  biết  những  người  như  vậy,  thường 

thường thì họ dâng hiến nhà cửa của mình ra để làm đạo tràng, chúng ta 

thấy  có  nhiều  người  như  vậy  trong  lịch  sử  Trung  Quốc.  Như  cư  sĩ 

Dương Nhân Sơn thời cận đại, ông là một trưởng giả giàu có, lúc gần 

vãng sanh, trước khi vãng sanh ông lập di chúc, quyên tặng nhà cửa của 

mình làm Kim Lăng Khắc Kinh Xứ, quý vị hiện nay đi đến Kim Lăng 

Khắc  Kinh  Xứ  ở  Nam  Kinh, đó  chính là  căn nhà  cũ  của  Dương  Nhân 

Sơn. Những tài sản này của ông không lưu lại cho con cháu ông ta, ông 

quyên  ra  để  làm  sự  nghiệp  Phật  giáo,  đây  là  một  tấm  gương  tốt  cho 

chúng ta. Tài sản và đồ vật quý báu của ông đều quyên ra. Bố thí quần 

áo, quần áo của bạn quá nhiều hãy đem cho người ta, những người khổ 

nạn  trong  thế  gian  rất  nhiều,  họ  không  có  cơm  ăn,  không  có  quần  áo 

mặc, tại sao không quyên ra để bố thí? Ðó gọi là tu phước chân thật. Tự 

mình dùng vài bộ quần áo để thay đổi là đủ rồi, có vài đôi giày để thay 

đổi  cũng  đủ  rồi.  Lúc  trước  chúng  tôi  thấy  trên  báo  nói  tới  một  người 

giàu, đó là một phu nhân tổng thống, bà ta có tới mấy ngàn đôi giày, còn 

nhiều hơn tiệm bán giày, quần áo không biết có tới mấy ngàn bộ, chúng 

tôi không biết vì báo không có đăng. Một người làm sao dùng cho hết! 

[Chúng ta phải biết] bố thí là tu phước. 

Phương pháp bố thí tu phước rất nhiều, nơi đây chỉ nêu ra một thí 

dụ, chúng ta đọc kinh cũng không nên đọc chết cứng trên câu kinh, đó là 

sai lầm. Phương pháp bố thí rất nhiều, nơi đây chỉ nêu một thí dụ,  “đúc 

 vẽ hình tượng Ðịa Tạng” , tại sao? Việc này dễ làm nhất. Nếu kêu bạn 

làm giống ông Dương Nhân Sơn quyên nhà cửa để làm đạo tràng thì khó 

lắm. Có nhiều người nói “Tôi không có khả năng lớn như vậy, nhà tôi rất 

nhỏ”. Dù quyên tặng cũng không thể làm đạo tràng, ở đây chỉ nêu ra để 

làm một thí dụ. Nếu nói đắp nặn tô vẽ hình tượng Ðịa Tạng thì không 

khó,  nếu  tài  lực  khả  năng  của  bạn  lớn,  thì  bạn  tô  nặn  hình  tượng  Ðịa 

Tạng cao lớn trang nghiêm. Nếu sức lực của bạn nhỏ thì bạn nhờ người 

ta vẽ một tượng Ðịa Tạng Bồ Tát, đó là việc tùy sức lực của mỗi người 

[mà làm việc tô vẽ, đúc nặn hình tượng Ðịa Tạng Bồ Tát]. Nhưng thời 

xưa thì được, chẳng có vấn đề, công đức tạo tượng rất lớn. Thời đại ngày 

nay tạo tượng, thử hỏi bạn có công đức hay không? Không thể phủ nhận, 

công đức cũng có, nhưng không rõ ràng, không được quả báo ngay bây 

giờ. Tại sao vậy? Vì Phật pháp hoằng dương không được rõ rệt, người 

niệm  kinh  Ðịa  Tạng  rất  nhiều  nhưng  có  bao  nhiêu  người  hiểu  được  ý 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 432

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

nghĩa trong kinh? Do đó có thể biết, nếu muốn hết thảy chúng sanh làm 

công đức chân thật trong nhà Phật, có thể có được công đức ngay trong 

hiện tại, thì nhất định phải có người tuyên dương, giảng giải pháp môn 

Ðịa Tạng cho thấu triệt, cho rõ ràng thì người ta nhìn thấy hình tượng  

Ðịa Tạng Bồ Tát sẽ cảm nhận một cách khác biệt. 

Nếu hoàn toàn không hiểu Phật pháp, thậm chí hiểu lầm, cho rằng 

[hình  tượng  Bồ  Tát  là]  ngẫu  tượng,  người  thờ  hình  tượng  Bồ  Tát  Ðịa 

Tạng cũng không cung kính, vả lại còn phê bình đó là ngẫu tượng, cho là 

mê  tín!  Chúng  ta  thử  nghĩ  xem  đối  với  những  người  phê  bình,  những 

người chỉ trích [việc đúc vẽ hình tượng này] có ích lợi gì không? Cũng 

có ích lợi, đúng như câu  “một phen lọt vào tai thì vĩnh viễn thành hạt 

 giống đạo” , nhưng sự lợi ích ấy vô lượng kiếp về sau mới khởi tác dụng, 

hiện nay không khởi tác dụng nổi. Trong kinh đã nói rất rõ ràng, tạo tội 

hủy báng vẫn phải đọa địa ngục để thọ tội, đến khi thọ hết tội, hạt giống 

đạo này tương lai lúc gặp thiện duyên mới có thể khởi hiện hành. Do đó 

có thể biết công việc hoằng pháp hiện thời quan trọng hơn bất cứ việc gì 

khác, bất cứ sự nghiệp thế gian, xuất thế gian khác đều không quan trọng 

bằng sự nghiệp hoằng dương Phật pháp. Những bạn đồng học chúng ta 

đã phát tâm xuất gia, bất luận nhân duyên xuất gia của bạn là gì đều là 

thiện  căn  phước  đức,  nhân  duyên  đầy  đủ,  nhân  duyên  phát tâm  có  thể 

khỏi phải xét tới. Ðời này bạn có cơ hội tiếp xúc đến chánh pháp, có cơ 

hội nghe được chánh pháp, tu học chánh pháp thì quá đủ rồi. Ðây không 

những là việc đáng cho chúng ta hân hoan, đúng như cổ đức đã nói đây 

là  “cơ hội hiếm có, khó gặp từ vô lượng kiếp tới nay” , đời này chúng ta 

đã  [may  mắn]  gặp  được.  Chúng  ta  nhất  định  phải  coi  trọng,  nhất  định 

phải  phấn  chấn,  nỗ  lực  khắc  phục  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình, 

được vậy thì chúng ta mới không uổng phí gặp được cơ hội này. Không 

thể khắc phục được phiền não tập khí của mình, tùy thuận phiền não tập 

khí của mình là việc vô cùng đáng tiếc, trong kinh gọi [những người như 

vậy]  là  những  người  đáng  thương  xót;  “người  đáng  thương  xót”  ấy 

không phải là chỉ người nào khác, một người trong đời này chẳng gặp 

được  Phật  pháp  thì  đâu  có  gì  đáng  thương?  Ðã  gặp  được  Phật  pháp 

nhưng để cho luống uổng, người như vậy mới là đáng thương. Do đó có 

thể  biết  trong  kinh  nói  người  đáng  thương  là  những  người  nào?  Là 

những người như chúng ta, bỏ lỡ cơ hội trước mắt, không thể trong đời 

này  khế  nhập  cảnh giới, nguyên  nhân là chúng  ta vẫn  tùy  thuận  phiền 

não tập khí, chúng ta vẫn không thể khắc phục chính mình. 

Sau khi Niệm Phật Ðường được xây dựng, rất nhiều bạn đồng tu  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 433

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

đã làm gương tốt cho chúng ta, họ tự khắc phục [phiền não của] chính 

mình. Phiền não của  mình vốn rất nặng, tập khí rất nặng, ngủ nghỉ rất 

nhiều,  ủy  mị  không  phấn  chấn,  bước  vô  Niệm  Phật  Ðường  không  có 

lòng tin, làm sao có thể ở trong đó suốt hai mươi bốn giờ, ba mươi sáu 

giờ đồng hồ? Sau khi vô Niệm Phật Ðường, niệm vài lần liền khắc phục 

phiền não tập khí của mình, đây là tấm gương rất rõ ràng. Do đó Niệm 

Phật Ðường đã thành tựu cho rất nhiều người, công đức của Niệm Phật 

Ðường  vô  cùng  thù  thắng.  Người  già  thấy  người  trẻ  tuổi  tinh  tấn  như 

vậy, cảm thấy mình ngày tháng chẳng còn bao lâu nên họ càng tinh tấn 

thêm,  họ được khích  lệ.  Còn  người trẻ tuổi thấy  người già  đã  lớn tuổi 

như vậy mà nhiễu Phật suốt hai mươi bốn giờ, ba mươi sáu giờ đồng hồ 

chẳng  ngủ  chẳng  nghỉ,  người  trẻ  tuổi  cảm  thấy  xấu  hổ;  người  già  và 

người  trẻ  khích  lệ  và  nhắc  nhở  lẫn  nhau  như  vậy  nên  có  thể  đạt  được 

hiệu quả tốt đẹp. Người niệm Phật một mình thì dễ làm biếng, dễ thuận 

theo phiền não tập khí, đây là lý do tại sao đại sư Mã Tổ và Bách Trượng 

đời Ðường xây dựng tòng lâm, mục đích là đề xướng việc cùng tu (cùng 

nhau tu tập), ích lợi của việc cùng tu là như vậy, đó là nương vào đại 

chúng,  nhờ đại  chúng.  Từ  đó trở về  trước,  đức  Phật giảng  kinh thuyết 

pháp, dạy đại chúng [chứ không có tu chung], tu hành là việc làm của 

mỗi cá nhân. Trong kinh chúng ta thấy đức Phật chưa hề hướng dẫn đại 

chúng tu hành, đức Phật chỉ giảng kinh thuyết pháp, tu hành là việc của 

từng  cá  nhân  riêng  rẽ.  Thời  đó  mỗi  cá  nhân  đều  dụng  công  [tinh tấn], 

chẳng cần người khác đốc thúc, mỗi người đều thành tựu. 

Từ  Chánh  Pháp  tới  Tượng  Pháp,  rồi  từ  Tượng  Pháp  chuyển  tới 

Mạt  Pháp,  căn  tánh con  người  đời này  không  bằng đời trước,  dần  dần 

giải đãi, làm biếng, phóng dật [hơn người đời trước], rất khó khắc phục 

phiền não tập khí của mình, do đó các vị Mã Tổ, Bách Trượng mới đề 

xướng cùng tu. Mã Tổ, mọi người hãy nghe rõ, chẳng phải là vị Mã Tổ 

mà  dân  gian  cúng  bái,  nếu  bạn  hiểu  như  vậy  thì  bạn  sai  lầm  quá  đỗi. 

Chữ “Tổ” là tổ sư Thiền Tông, họ của Ngài là họ Mã, phần đông người 

ta xưng Ngài là Mã Tổ, pháp danh của Ngài là thiền sư Ðạo Nhất; người 

ta quen xưng Ngài là Mã Tổ, chẳng phải là vị Mã Tổ79 mà dân gian cúng

tế. Thiền sư Ðạo Nhất và Bách Trượng đề xướng xây dựng tòng lâm, đề 

xướng cùng tu, nương nhờ đại chúng, đây là đặc sắc của Phật giáo Trung 

79 Mã Tổ mà dân gian thờ phụng chính là Thiên Hậu, còn gọi là Thiên Phi, hay Thiên 

Hậu Nguyên Quân. Do bà được dân Phước Kiến, Mân Nam, Quảng Đông thờ phụng 

như một vị thánh mẫu bảo hộ dân chài nên được xưng tụng là Ma Tổ 媽祖, dần dần 

danh hiệu này bị người Việt đọc trại thành Mã Tổ. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 434

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

Quốc. Ðặc biệt là vào thời Mạt pháp, lúc trước thầy Phương Ðông Mỹ 

đã  nói  với  tôi nhiều lần  rằng  muốn  phục hưng  Phật  giáo  thì nhất định 

phải  khôi  phục  chế  độ  tòng  lâm,  nghĩa  là  khôi  phục  chế  độ  cùng  tu. 

Ngày nay chúng ta đề xướng làng Di Ðà, làng Di Ðà chính là tòng lâm 

được hiện đại hóa. Trên hình thức thì khác với tòng lâm lúc trước, nhưng 

thực chất thì giống nhau, đây là điều nhà Phật thường gọi là tiếp nối huệ 

mạng của Phật, chúng ta chỉ thay đổi hình thức chứ chẳng thay đổi thực 

chất. 

Cho nên đối với giáo học nhà Phật, chúng ta phải làm cho xã hội 

nhận biết phương thức giáo học của chúng ta khác với giáo học của xã 

hội. Tại sao khác nhau? Vì mục đích khác nhau. Giáo dục xã hội nhằm 

dạy kỹ năng, còn mục đích giáo dục nhà Phật nhằm  mở  mang trí huệ, 

phá mê khai ngộ, cầu chân thật trí huệ, chẳng đặt khả năng kỹ thuật ở 

hàng  đầu,  chúng  ta  đặt  trí  huệ  chân  thật  ở  hàng  đầu,  hoàn  toàn  khác 

nhau.  Giáo học nhà Phật ở tại Giới Ðịnh Huệ, sách giáo khoa của chúng 

ta cũng là Giới Ðịnh Huệ Tam Học, Ðại Tạng Kinh thường được người 

ta gọi là Tam Tạng, Tam Tạng là Kinh, Luật, Luận, trong đó nói về Tam 

Học Giới Ðịnh Huệ, hoàn toàn khác với giáo học thế gian, chúng ta phải 

nói rõ điều này cho người ta biết. Nếu dùng khái niệm của họ mà nói, 

nhà  Phật  chú  trọng  nơi  giáo  dục  Ðức  Hạnh,  hiện  nay  giáo  dục  xã  hội 

thiếu  tầng này,  chẳng  có  môn  này.  Nếu  muốn  xã hội  an định,  thế giới 

hòa  bình  thì  phải  đa  nguyên  hóa  xã  hội,  muốn  đạt  đến  mục  tiêu  mọi 

người tôn trọng lẫn nhau, kính ái lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, thì giáo dục 

đức hạnh vô cùng quan trọng. Ðây là một giáo dục đặc biệt, chẳng phải 

giáo dục phổ thông, nếu dùng khái niệm giáo dục phổ thông, chiếu theo 

những quy định, chương trình bắt buộc của chánh quyền, giáo dục nhà 

Phật sẽ không thể đạt tới mục tiêu của chính mình, đây là điều chúng ta 

nhất định phải hiểu rõ. Giáo dục thời xưa ở Trung Quốc rất giống với 

giáo  học  trong  nhà  Phật,  nhưng  giáo  học  hiện  đại  và  giáo  học  cổ  đại 

Trung Quốc và giáo học nhà Phật hoàn toàn khác nhau. Chúng ta nhất 

định phải nhận thức rõ ràng, và cũng phải làm cho xã hội đại chúng đều 

nhận biết, làm cho giáo dục nhà Phật có thể phát triển chẳng có chướng 

ngại trong tương lai, chúng ta sẽ đưa thành quả của chúng ta cho xã hội 

đại chúng coi. Chúng ta bồi dưỡng các pháp sư này, pháp sư có pháp sư 

xuất gia, có pháp sư tại gia, cả hai pháp sư tại gia và xuất gia đều có thể 

cống hiến cho xã hội. Ðây là một đoạn nói về việc tu phước. 

Ðoạn  sau  nói  về  việc  chuyển  nghiệp,  chuyển  nghiệp  tốt  nhất  là 

làm cho người bệnh biết người nhà của họ tu phước dùm họ, tại sao vậy? 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 435

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

Trong kinh luận thường nói cảnh tùy tâm chuyển, nếu người bệnh không 

biết người nhà giúp họ tu phước thì họ rất khó chuyển biến, chuyển rất 

chậm, vì họ không biết chính mình có phước, họ có tâm tự ti. Nếu biết 

chính mình có phước thì họ sẽ chuyển biến nhanh chóng. Trong kinh Đại 

Thừa thường nói  “cảnh tùy tâm chuyển” ,  “hết thảy pháp từ tâm tưởng 

 sanh” , do đó chúng ta tu phước dùm họ thì nhất định phải cho họ biết, 

họ biết tự mình đã tu phước báo gì, biết có phước báo chân thật họ sẽ 

sanh tâm hoan hỷ, do đó chuyển nghiệp dễ dàng. Vì lý do này khi người 

bệnh sắp chết, lúc đầu óc họ còn sáng suốt, hãy nói với họ: “Người nhà 

đem tài sản của họ đi làm nhiều phước báo”. 

Hiện nay chư vị có thể thấy lão cư sĩ Hồng, lúc chúng tôi đi thăm 

ông, lúc đó ông đang ở thời kỳ nguy cấp, cụ cũng nghĩ như vậy và sợ 

chẳng sống được bao lâu nữa, cụ gấp muốn lo cho xong việc quyên tặng 

miếng đất để cho cư sĩ Lý Mộc Nguyên làm chuyện tốt, cụ sợ gì mà mỗi 

ngày đều hối thúc ông ta? Cụ sợ sau khi cụ chết đi thì chuyện này không 

thành, mỗi ngày cụ đều gọi rất nhiều cú điện thoại [hối thúc]. Ông Lý 

Mộc Nguyên cũng rất nhiệt tâm, mỗi ngày phải chạy tới chạy lui nhiều 

lần. Tự mình biết rõ, đặc biệt là lúc ông Lý Mộc Nguyên nói về kế hoạch 

xây làng Di Ðà cho cụ nghe, cụ rất hoan hỷ, cụ đã làm được một chuyện 

tốt, nhờ vậy cụ thực sự có thể chuyển trở lại, còn chuyển nhanh chóng 

như vậy. Tế bào ung thư ở cổ họng của cụ có thể thay đổi, nghe nói hiện 

nay có thể bít lỗ hổng lại, cụ bị lủng lỗ ở cổ họng đã ba năm nay, bây giờ 

đã lành rồi. Cụ chuyển đổi nhanh chóng như vậy. Phước báo mà cụ đã tu 

được thù thắng hơn đắp vẽ hình tượng của Ðịa Tạng Bồ Tát quá nhiều, 

cụ có phước, có tiền bạc, và có thành ý để xây Niệm Phật Ðường. 

Hôm qua cư sĩ Lý Mộc Nguyên thương lượng với tôi, tôi đề nghị 

thờ một vạn tượng Phật A Di Ðà trong Niệm Phật Ðường, ông thảo luận 

với tôi coi một vạn tượng Phật A Di Ðà này dùng gỗ khắc hay dùng cách 

khắc  nổi  [trên  tường].  Trong  Niệm  Phật  Ðường,  tại  sao  chúng  ta  thờ 

nhiều tượng Phật như vậy? Có hai ý nghĩa: Thứ nhất là hết thảy chư Phật 

Như Lai gia trì, hết thảy chư Phật Như Lai đều niệm A Di Ðà Phật, do 

đó khi bạn bước vào Niệm Phật Ðường, mười phương ba đời hết thảy 

chư Phật Như Lai đều tiếp cận hết. Ý thứ hai là người niệm Phật chúng 

ta tương lai đều thành Phật, niệm A Di Ðà Phật đều làm A Di Ðà Phật, 

mỗi  người  chúng  ta  đều  là  hóa  thân  của  A  Di  Ðà  Phật,  khi  bước  vào 

Niệm Phật Ðường, trong số các tượng Phật trong Niệm Phật Ðường có 

một  tượng  là  chính  mình,  bạn  coi  như  vậy  thân  thiết  biết  bao.  Do  đó 

bước vào Niệm Phật Đường thì tự tha bất nhị (ta và người không hai), 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 436

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

sanh Phật bất nhị, chúng sanh và Phật là một. Trong đó có ý nghĩa tiêu 

biểu pháp, công đức này vô cùng thù thắng, vô cùng trang nghiêm. Mỗi 

người bước vào Niệm Phật Ðường đều cảm thấy thân thiết, do đó những 

tượng Phật này phải đúc cho thật trang nghiêm. Chúng ta dùng phương 

thức này để phát triển đạo tràng, làm cho mọi người đều sanh tâm hoan 

hỷ, dốc hết tâm hết sức để hộ trì đạo tràng này, hy vọng đạo tràng này 

trở thành đạo tràng gương mẫu cho hết thảy đạo tràng niệm Phật trên thế 

giới. Hiện nay mỗi tháng nhiều người từ các địa phương ở hải ngoại phát 

tâm tổ chức tới đây [tu học] càng ngày càng nhiều, nơi đây tự nhiên trở 

thành một Niệm Phật Ðường trung tâm, cho nên có cảm ứng chẳng thể 

nghĩ bàn. Sinh nhật bảy mươi chín tuổi của cụ Hồng vừa qua, chúng tôi 

nghe  được  tin  mừng,  Tam  Bảo  gia  trì,  làm  cho  lòng  tin  của  chúng  tôi 

càng thêm vững chắc. Chúng ta có thể nêu ra thí dụ trước mắt cho đoạn 

kinh văn này. Phần sau là quả báo, chư vị hãy mở xem: 

 Thị nhân nhược thị nghiệp báo hiệp thọ trọng bệnh giả, thừa tư 

 công đức tầm tức trù dũ, thọ mạng tăng ích. 

是人若是業報合受重病者。承斯功德尋即除愈。壽命

增益。

 (Người  đó nếu do  nghiệp  báo  phải  chịu  bệnh  nặng,  thì nhờ  công 

 đức này liền được khỏi bệnh, tuổi thọ thêm lâu dài.) 

Hiện nay quả báo của cụ Hồng thực sự là giống như trong kinh đã 

nói, nghiệp báo của cụ đáng lẽ là phải bị bệnh nặng, sau khi làm công 

đức này xong thì bệnh của cụ đã hết. Không những hết bệnh mà còn kéo 

dài tuổi thọ, không giả dối tí nào. Chú giải nói rất hay, chúng ta hãy đọc 

coi:  “Hà cố tu vị bệnh nhân ư Ðịa Tạng xứ, tu cúng tố tượng”  (tại sao 

phải vì bệnh nhân đắp nặn, thờ tượng Địa Tạng) ,  trước hết nêu lên câu 

hỏi tại sao phải làm vậy?  “Nhằm có thể lành bệnh, trường thọ” , nguyên

nhân là như vậy, có thể miễn trừ tật bệnh, có thể kéo dài tuổi thọ, phước 

báo.  Ðược  trường  thọ  nhưng  không  có  phước  thì  cũng  rất  khổ.  Ðược 

trường thọ lại có phước, vì họ tu nên có phước, cúng Phật được kéo dài 

tuổi thọ. Phần sau ghi  “Chỉ Quán vân”  (sách Ma Ha Chỉ Quán viết) Chỉ 

Quán là giáo nghĩa Thiên Thai;  “bố úy ác đạo, nhân mạng vô thường, 

 nhất  tức  bất  truy,  thiên  tải  trường  vãng” (ác  đạo  đáng  kinh  sợ,  mạng 

người vô thường, một hơi thở ra không hít vào được thì sẽ đi vào đó cả 

ngàn năm) đây là lời đức Phật cảnh cáo chúng ta, đây là chân tướng sự 

thật. Trong thế gian có người thực sự không sợ ác đạo, trong kinh gọi là 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 437

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

Nhất Xiển Ðề, nghĩa là người không có thiện căn, họ không biết sự dễ sợ 

trong ác đạo, họ cứ vẫn tạo tội nghiệp như cũ. Ðặc biệt là những người 

dùng chiêu bài Phật Giáo để lừa gạt chúng sanh, cầu danh văn lợi dưỡng, 

tạo vô lượng vô biên tội nghiệp, tạo nghiệp báo địa ngục. Thọ mạng con 

người rất ngắn ngủi,  “nhân mạng vô thường, nhất tức bất truy” , một hơi 

thở không trở lại thì đã đọa lạc rồi.  “Thiên tải trường vãng, u đồ miên 

 mạc” (Đi  vào  đó  (trụ  trong  đó)  cả  ngàn  năm,  đường  tối  tăm  dài  dằng 

dặc, mông lung), đây là hình dung ba đường ác, ba đường ác rất dễ đọa 

vào, rất khó thoát ra. 

Phía sau nói  “chẳng có tư lương” , dùng cách nói hiện nay thì đó 

là chẳng có điều kiện để thoát ra khỏi ba đường ác. Lúc đó bạn phải làm 

sao đây? Sau khi đọa vào ba đường ác, muốn tu phước cũng không có 

duyên. Con người chúng ta ở trên thế gian này có bao nhiêu người giàu 

sang,  bao  nhiêu  người  có  khả  năng,  cả  đời  chẳng  gặp  nhân  duyên  tu 

phước.  Muốn tu  phước  nhưng chẳng  có  chỗ  để  tu phước,  cứ vì ngu  si 

chẳng nhận biết ruộng phước chân chánh, dùng tài lực của mình để hộ trì 

tà đạo, không những chẳng trồng phước, trái lại chiêu cảm một số ương 

họa, tội lỗi, chuyện này rất nhiều, chúng ta thường thấy. 

Do đó mới biết, câu tiêu trừ nghiệp chướng này nói thì dễ, bắt đầu 

làm  đích  thật  là  không  dễ,  nhất  định  phải  có  huệ,  có  phước,  chẳng  có 

phước  huệ  muốn tiêu  trừ  nghiệp  chướng  cũng  tiêu trừ  không  nổi.  Nếu 

chúng ta bình tĩnh quan sát, đừng coi gì khác, chỉ coi những đồng tu học 

Phật, tức là những người chung quanh chúng ta, bạn hãy quan sát cặn kẽ. 

Họ  rất hy  vọng tiêu nghiệp  chướng,  cũng  rất  sốt  sắng nỗ  lực làm  việc 

tiêu nghiệp chướng, tự mình cho rằng tu phước là tiêu nghiệp chướng, 

nhưng nếu bạn quán sát kỹ những gì họ làm tương phản với mục đích 

của họ, muốn tiêu nghiệp chướng nhưng những gì họ làm lại tăng thêm 

nghiệp  chướng,  chứ  chẳng  tiêu  trừ  nghiệp  chướng.  Tại  sao  họ  lại  làm 

như vậy? Vì chẳng có trí huệ. Tại sao không có trí huệ? Vì đọc kinh quá 

ít, đối với chân tướng của vũ trụ nhân sinh vẫn còn mê hoặc, vẫn chưa 

hiểu rõ. Trong Phật pháp đâu là chánh pháp? Đâu là tà pháp? Họ chẳng 

có  khả  năng  phân  biệt,  cứ  lấy  giả  cho  là  thật.  Ngạn  ngữ  thường  nói 

 “nhận giả chẳng nhận chân, nghe gạt chứ không nghe lời khuyên” , đó là 

ngu  si!  Người  thế  gian  thường  nói  “xả  tài  tiêu  tai”,  họ  đã  xả  tiền  tài 

nhưng  tai  chướng  tiêu  không  nổi,  không  những  chẳng  tiêu  tai  nổi  mà 

ngược lại còn tăng thêm tai họa, ngu si tới mức như vậy, bạn nói có đáng 

thương hay không! 



Do đó chúng ta mới biết,  đức Phật trong kinh cứ  lập đi  lập lại, 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 438

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

không những chúng ta phải hiểu nghĩa, còn phải hiểu sâu nghĩa thú. Bạn 

hiểu cạn cợt cũng không được, phải hiểu cho sâu. Sau đó mới biết làm 

thế nào để tu phước, làm thế nào tích công lũy đức, làm thế nào tiêu trừ 

nghiệp chướng, làm thế nào nhập cảnh giới Phật. Then chốt vẫn ở câu 

 “thâm giải nghĩa thú”  này. Cho nên chư Phật, Bồ Tát xuất hiện trong 

thế gian, sự nghiệp của họ là làm việc này cho hết thảy chúng sanh. Thế 

Tôn làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta, ngài giảng kinh thuyết pháp 

mỗi ngày trong suốt bốn mươi chín năm, giúp cho đại chúng thâm giải ý 

thú.  Ðến đời sau này mới có người xuất gia bỏ việc giảng kinh để hướng 

dẫn đại chúng huân tu, đây cũng là biểu hiện đại từ bi. Họ có thể giảng 

không? Họ có thể giảng chứ chẳng phải không. Tại sao họ bỏ việc giảng 

kinh để hướng dẫn đại chúng tu hành? Mục đích cũng giống vậy, là giúp 

đại chúng mau chóng thành tựu ngay trong đời này, đạo lý là như vậy. 

Ngày nay phải coi trọng cả hai việc này thì mới có hiệu quả, nếu chỉ dựa 

vào việc giảng kinh, không đề xướng tu hành, người ta chỉ có văn huệ, 

chỉ có giải ngộ. Giải ngộ không thể liễu sanh tử, chẳng thể thoát ra khỏi 

Tam  Giới;  cho  dù  tu  phước,  phước  đó  cũng  là  phước  báo  nhân  thiên, 

hoặc là phước báo hữu lậu trong lục đạo. Chỉ có thể cứu nỗi khổ nhất 

thời, chẳng thể giải thoát, do đó nhất định phải đề xướng Hành Môn. Có 

Giải có Hành, Giải và Hành cùng quan trọng, tu học cả Định lẫn Huệ thì 

chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  mới  có  hiệu  quả.  Nếu  không,  chỉ  có  Hành 

không có Giải, công phu tu hành lâu nếu không đạt được hiệu quả thì họ 

sẽ  khởi  tâm  ngờ  vực,  nghi  hoặc,  họ  sẽ  thoái  chuyển  vì  họ  không  hiểu 

nghĩa lý. Trong đạo tràng hiện nay, Giảng Đường phải kết hợp với Niệm 

Phật Đường thì mới tốt. Đây là điều chúng tôi đề xướng, chúng ta tận 

tâm tận lực đẩy mạnh, hết lòng mà làm, chúng ta nhất định sẽ đạt được 

quả báo như trong kinh đã nói. Xem tiếp đoạn chót: 

 Thị nhân nhược thị nghiệp báo mạng tận, ứng hữu nhất thiết 

 tội  chướng  nghiệp  chướng,  hiệp  đọa  ác  thú  giả,  thừa  tư  công  đức 

 mạng  chung  chi  hậu,  tức  sanh  nhân  thiên  thọ  thắng  diệu  lạc,  nhất 

 thiết tội chướng tất giai tiêu diệt. 

是人若是業報命盡。應有一切罪障業障。合墮惡趣者

。承斯功德命終之後。即生人天受勝妙樂。一切罪障悉皆

銷滅

 (Còn nếu người đó nghiệp báo sanh mạng đã hết, đáng phải chịu 

 tất cả tội chướng, nghiệp chướng, và đọa vào đường ác, song nhờ công 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 439

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

 đức này nên sau khi mạng chung liền được sanh vào cõi trời, cõi người, 

 hưởng sự vui thù thắng vi diệu, tất cả tội chướng đều được tiêu trừ.) 

Cho nên y giáo phụng hành có hai loại quả báo khác nhau, một là  

lúc thọ mạng chưa hết có thể tiêu trừ nghiệp chướng, kéo dài phước thọ. 

Còn thứ nhì là lúc nghiệp báo hết rồi, những tội nghiệp mà người đó đã 

tạo trong đời này nhất định đọa ba đường ác. Trước lúc lâm chung nếu 

nghe danh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát,  thấy  hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát, họ  có  thể 

sanh tâm sám hối chân thật. Chiêm lễ, phía trước đã nói rồi, trong lúc 

chiêm lễ sanh tâm hối hận, sanh tâm sám hối, thực sự phát tâm sửa lỗi. 

Nếu không thể sanh tâm sám hối thì hiệu quả của sự chiêm lễ rất yếu ớt. 

Vẫn  phải  đọa  ba  đường  ác,  trong  A  Lại  Da  Thức  được  trồng  một  hạt 

giống thiện mà thôi chứ chẳng thể khởi tác dụng. Nếu lúc chiêm lễ sanh 

tâm hối hận, sám hối thì họ có thể chuyển nghiệp ngay lúc đó, hạt giống 

đó lập tức nẩy mầm, họ liền có thể thoát lìa nỗi khổ trong ba đường ác, 

chắc chắn được quả báo nhân thiên. Làm sao biết là họ sanh cõi trời hay 

cõi người? Dựa trên sức mạnh của một niệm sám hối này, nếu thành tâm 

khẩn thiết sám hối thì sức mạnh đó rất lớn, sức mạnh ấy có thể chuyển 

quả báo sanh ba đường ác trở thành sanh cõi trời. Nếu có tâm xấu hổ, 

sám hối nhưng không mạnh mẻ thì họ sẽ sanh cõi người. Quả báo thọ 

sanh đến hai cõi trời và người khác nhau rất lớn, quả báo này đều chuyển 

biến từ một tâm niệm. Nếu lúc lâm chung có thể nghe được pháp môn 

Tịnh Độ, nhất tâm khẩn thiết nguyện sanh Tây Phương Tịnh Độ, phước 

báo  ấy  vô  cùng  thù  thắng.  Do  đó  mười  phương  hết  thảy  chư  Phật  tán 

thán, hết thảy chư Phật, Bồ Tát tuyên dương pháp môn Tịnh Độ, khuyến 

khích hết thảy chúng sanh phát nguyện vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, việc này có đạo lý của nó, chỉ có pháp môn này mới có thể làm 

cho hết thảy chúng sanh được giải thoát rốt ráo. Nhưng then chốt vẫn ở 

tại câu  “nếu không thể khắc phục phiền não tập khí của mình thì chỉ có 

 thể kết pháp duyên với Tịnh Độ mà thôi” , đời này vẫn không thể thành 

tựu.  Những  người  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  kinh  A  Di  Đà  nói  rất  rõ  ràng 

 “chẳng thể dùng ít thiện căn, phước đức, nhân duyên được sanh cõi ấy” , 

do đó có thể biết phải có nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều nhân 

duyên mới có thể trong đời này được vãng sanh. 

Người  như  thế  nào  mới  là  người  nhiều  thiện  căn,  nhiều  phước 

đức, nhiều nhân duyên? Điều kiện thứ nhất là được thân người, thứ hai 

là  nghe  Phật  pháp,  được  nghe  tới  kinh  luận  Tịnh  Độ,  những  điều  này 

chứng minh người đó có nhiều thiện căn. Nhiều phước đức là như thế 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45


 440

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

nào? Tiếp xúc Tịnh Độ, nghe tới pháp môn này liền sanh tâm hoan hỷ, 

có  thể  tin  có  thể  phát  nguyện,  có  thể  y  giáo  phụng  hành,  đó  là  nhiều 

phước  đức.  Chúng  ta  nghe  xong,  nghe  xong  không  thể  tin,  tin  xong 

không thể hiểu rõ, hiểu rõ rồi nhưng không chịu làm theo, không chịu 

thực  sự  tu  hành,  tu  hành  không  thể  khắc  phục  phiền  não  tập  khí  của 

mình,  đó  là  thiếu  phước  đức.  Tuy  có  thiện  căn,  bạn  có  duyên  đã  gặp 

được, nhưng phước báo của bạn rất mỏng, vẫn cứ thiếu một chút, thì đời 

này  không  thể  vãng  sanh,  phải  đợi  đến  đời  tương  lai.  Đời  tương  lai 

không phải là đời sau [kế tiếp đời hiện tại], không hẳn vậy. Cơ hội kế 

tiếp có thể phải đợi vô lượng kiếp sau, như vậy bạn mới biết chuyện này 

phiền  phức.  Cho  nên  gặp  được  cơ  hội  này,  người  thông  minh  lập  tức 

nắm chắc trong đời này, chứ không đợi tới lần sau; lần sau không biết 

phải đợi tới bao giờ mới gặp lại, tuyệt đối không phải là đời kế tiếp, đời 

thứ nhì, thứ ba, không phải vậy, lần sau có thể sẽ là bao nhiêu kiếp, bao 

nhiêu vạn ức năm bạn mới gặp được, chúng ta phải hiểu rõ chân tướng 

sự thật này. 

Trong đời hiện tại, làm thế nào để nắm chắc cơ hội [vãng sanh]? 

Chẳng  có  gì  khác  ngoài  việc  buông  xuống,  thực  sự  phải  buông  xuống 

được.  Nếu  không  buông  nổi  thì  làm  sao?  Đại  sư  Ấn  Quang  dạy  cho 

chúng ta một phương pháp rất hay, Ngài dạy chúng ta dán một chữ Tử 

(chết) ở trên trán, niệm niệm đều nghĩ mình sắp chết, chết thì bạn có thể 

mang theo được không?  Bạn còn chuyện gì không buông xuống được? 

Bạn hãy coi những người đã chết, có vật gì họ có thể mang theo được 

không? Do đó Tổ Ấn Quang dạy người ta thường nghĩ tới việc chết, cứ 

nghĩ tôi gần chết rồi, phương pháp này hay vô cùng! Lão nhân gia làm 

một  tấm  gương  cho  chúng  ta,  trong  phòng  niệm  Phật  nhỏ  của  Ngài, 

trong  phòng  nghỉ  của  Ngài  chỉ thờ  một  tượng  A  Di  Đà  Phật,  phía  sau 

tượng Phật viết một chữ Chết, giờ phút nào cũng nhắc nhở chính mình 

đối  với  danh  văn  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần  của  thế  gian  chẳng  tiêm 

nhiễm  mảy  may,  triệt  để  buông  xuống,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh Độ, [nếu làm được vậy thì] chắc chắn được sanh! Tại sao người thế 

gian niệm Phật không thể vãng sanh? Vì không buông xuống, vẫn cứ lưu 

luyến [sự việc thế gian]. 



Chữ buông xuống ở đây, quý bạn cũng đừng hiểu lầm, không phải 

là dạy bạn hết thảy đều buông xuống trên mặt Sự, đều không làm nữa, 

chỉ nhất  tâm  niệm  Phật trong  Niệm  Phật  Đường, nếu  [muốn làm  được 

như] vậy thì cũng phải có phước báo to lớn. Ngày nay chúng ta xuất gia, 

ngạn  ngữ  thường  nói   “làm  hòa  thượng  một  ngày,  đánh  chuông  một 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 441

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

 ngày” , đây là nói rõ bổn phận của chính mình, chúng ta sống một ngày 

thì  làm  việc  một  ngày,  tuy  làm  nhưng  tuyệt  đối  không  chấp  trước,  đó 

chính là  buông xuống.  Tuyệt đối  không  lưu  luyến, giữ  tâm  thanh tịnh, 

điều này rất quan trọng, chẳng nhiễm trước mảy may. Những việc hôm 

nay tôi nên làm, tôi đều đã làm xong, ngày mai làm nữa không? Đừng 

nghĩ tới nó, niệm niệm nghĩ A Di Đà Phật tới tiếp dẫn, niệm niệm mong 

muốn  vãng  sanh  Cực  Lạc  thế  giới,  như  vậy  mới  đúng.  Ngày  mai  còn 

chưa  vãng  sanh,  ngày  mai  làm  thêm  một  ngày,  chúng  ta  cũng  đừng 

mong cầu đức Phật A Di Đà mau mau tới tiếp dẫn chúng ta, hết thảy đều 

tùy duyên, tùy thuận tự nhiên, hết thảy đều để cho đức Phật sắp đặt. Phật 

A  Di  Đà  còn  chưa tới, nghĩa là  chúng ta  phải  làm  thêm  vài ngày  nữa, 

chúng ta hãy sốt sắng, nỗ lực mà làm, niệm niệm đều tương ứng với A 

Di Đà Phật. Thọ mạng chưa hết thì hãy giúp thêm một số người, tận tâm 

tận  lực  giới  thiệu  pháp  môn  này  cho  đại  chúng,  hướng  dẫn  cho  đại 

chúng,  ngày  nay  việc  chúng  ta  làm  là  việc  này,  ngoài  việc  này  ra,  hết 

thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều chẳng liên can gì với mình, như 

vậy  mới  được.  Cách  này  tức  là  “thường  dán  chữ  Tử  (chết)  trên  trán 

mình”,  chẳng phải nói dán  chữ  Tử  trên trán  thì  chuyện  gì  cũng không 

làm, vậy thì hoàn toàn hiểu lầm ý của tổ sư. Dán chữ Tử này trên trán 

nghĩa  là  vạn  duyên  buông  xuống,  buông  xuống  hết  thảy  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, niệm niệm đều vì chúng sanh, niệm niệm vì Phật 

pháp tồn tại lâu dài trên thế gian, chúng ta dốc hết tâm lực để làm. Xin 

xem đoạn kinh kế tiếp, đây là đoạn thứ ba,  “thị tiên vong thế giới” , đây 

cũng là cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn. 

 Phục thứ Quán Thế Âm Bồ Tát! Nhược vị lai thế hữu nam tử 

 nữ nhân, hoặc nhũ bộ thời, hoặc tam tuế, ngũ tuế, thập tuế dĩ hạ, vong 

 thất  phụ mẫu  nãi  chí  vong  thất  huynh  đệ  tỷ muội,  thị  nhân  niên  ký 

 trưởng đại, tư ức phụ mẫu cập chư quyến thuộc, bất tri lạc tại hà xứ, 

 sanh hà thế giới, sanh hà thiên trung. 

復次觀世音菩薩。若未來世有男子女人。或乳哺時。

或三歲。五歲。十歲已下。亡失父母乃及亡失兄弟姊妹。

是人年既長大。思憶父母及諸眷屬。不知落在何趣。生何

世界。生何天中。

 (Lại nữa, này Bồ Tát Quán Thế Âm! Vào đời vị lai, nếu có kẻ nam 

 người  nữ  nào,  hoặc  lúc  còn  bú  mớm,  hoặc  lúc  lên  ba  tuổi,  năm  tuổi, 

 mười tuổi trở xuống mà chết mất cha mẹ, cho đến chết mất anh em chị 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 442

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

 em,  người  đó  khi  khôn  lớn  thường  nhớ  tưởng  đến  cha  mẹ  cùng  hàng 

 quyến thuộc, song không rõ họ lạc vào chốn nào, sanh về thế giới nào, 

 hoặc sanh trong cõi trời nào.) 



Những việc này trong thế gian đều có, lúc trước thường có, hiện 

nay ít rồi. Người hiện nay còn có thể nghĩ tới cha mẹ, anh em chị em 

thực sự là chẳng nhiều, đây là vì nhân tâm và thân tình ngày càng bạc 

bẽo, đạo nghĩa ngày càng sa sút. Ngược lại thì hiện nay phiền não ngày 

càng nặng nề, tạo ác ngày càng nghiêm trọng, chỉ lo tự lợi chẳng màng 

kẻ khác, thậm chí không chăm sóc cho người nhà, thân quyến. Cư sĩ Lý 

thường nói với tôi rằng có một số người khi cha mẹ già rồi liền cho cha 

mẹ  vô  viện  dưỡng  lão,  tháng  đầu  còn gởi  một  số  tiền,  viện dưỡng lão 

thâu nhận nuôi dưỡng người già, thí dụ lệ phí nuôi người già mỗi tháng 

là năm trăm đồng, tháng đầu tiên thì họ còn gởi tiền trả lệ phí. Tới tháng 

thứ nhì thì đợi thật lâu mới gởi tiền tới, tới tháng thứ ba thì thôi không 

gởi nữa, sau đó đi mất biệt, không tới nữa, chẳng tới thăm cha mẹ nữa. 

Nói  thật  ra  người  như  vậy  hiện  nay  rất  nhiều,  ngay  cả  súc  sanh  cũng 

không bằng, súc sanh còn biết nuôi cha mẹ, bạn nghĩ coi thế gian này có 

bi thảm hay không, người già đáng thương biết mấy! Người già chẳng có 

khả năng làm việc, sức lực suy  yếu, để dành được chút ít tiền cũng bị 

con cái tìm đủ mọi cách để cướp giựt, tới già có nhiều người phải nhờ 

chánh phủ trợ giúp, có người phải nhờ xã hội cứu trợ, bi thảm biết mấy! 

Đây là chuyện mà nơi đâu, bất cứ lúc nào cũng có thể thấy được. 

Những người già chẳng có ai nuôi dưỡng phải nương nhờ vào sự 

cứu trợ  của những người  có lòng từ  trong xã hội.  Những  cơ quan  làm 

việc  từ  thiện  xã  hội  này  có  thật  mà  cũng  có  giả  nữa.  Thật  thì  đương 

nhiên là việc tích lũy công đức, quả báo thù thắng. Nhưng cũng có giả, 

giả là vì họ mượn danh nghĩa làm việc từ thiện xã hội để mong cầu danh 

lợi cho mình, dùng danh nghĩa làm việc từ thiện rồi đi khắp nơi quyên 

tiền, phân nửa tiền quyên được họ bỏ vô túi để tự hưởng thụ, còn phân 

nửa còn lại mới dùng để chăm sóc cho người già. Người xưa có một câu 

nói  rất  khó  nghe   “từ  thiện  gia,  từ  thiện  khởi  gia”   (người  làm  việc  từ 

thiện, dùng việc từ thiện để xây dựng sự nghiệp của mình), câu sau là nói 

họ làm việc từ thiện, họ làm sao làm giàu? Nhờ đi quyên tiền, nhờ làm 

việc  này  mà  xây  dựng  sự  nghiệp.  Trước  mắt  hiện  giờ  thì  họ  có  chút 

hưởng thụ, quả báo sau này đều ở trong ba đường ác, vì họ không làm 

tròn trách nhiệm của người làm việc từ thiện. Thực sự làm việc từ thiện, 

cơ cấu làm việc từ thiện này rất lớn, chăm sóc cho người già phải dùng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 443

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

nhiều nhân công, chắc chắn phải có phí tổn cần thiết, trừ những phí tổn 

nhất  định  cần  thiết  này  ra,  những  tài  khoản  còn  lại  đều  phải  dùng  để 

cúng dường cho người già, như vậy mới đúng. 

Chúng tôi có tham quan một làng của những người về hưu ở Úc  

Châu, làng này do tư nhân kinh doanh, chuyên môn chăm sóc người già, 

có thâu lệ phí. Chúng tôi đi quan sát, tìm hiểu, lệ phí của họ rất hợp lý, 

trong lệ phí đó gồm có lệ phí phục vụ, lệ phí phục vụ là gì? Là tiền trả 

lương cho những người làm công ở đó. Thâu bao nhiêu? Năm phần trăm. 

Người  già  cư  trú  ở  đó  phải  đóng  lệ  phí,  mỗi  tuần  một  trăm  bảy  mươi 

đồng là lệ phí sinh hoạt của họ, bao gồm tiền quét dọn và những lệ phí 

khác, tổng cộng là một trăm bảy mươi đồng. Dùng năm phần trăm của 

một trăm bảy mươi đồng để trả lương cho những người làm công, như 

vậy rất hợp lý. Cho nên tôi rất kính trọng họ, việc họ làm thực sự là sự 

nghiệp từ thiện. Họ chỉ nhận lấy một phần lương bổng rất thấp, chỉ tạm 

đủ sống, cống hiến tinh thần, khả năng của mình cho làng của người về 

hưu này, dốc hết tâm lực để chăm sóc cho những người già về hưu này; 

không  thể  nói  chỉ  chăm  sóc  cho  người  ta  rồi  mình  không  đủ  tiền  sinh 

sống, như vậy cũng không được, họ cũng phải lo cho đời sống của họ, 

cho nên họ cũng nhận tiền công một cách hợp lý, vậy là đúng như pháp. 

Những sự nghiệp từ thiện theo phương thức như vậy rất đáng cho chúng 

ta khen ngợi, đáng cho chúng ta giới thiệu và khuếch trương. Nếu không 

phải là cơ quan từ thiện chăm sóc cho người già, mà [dùng chiêu bài của 

cơ quan từ thiện] để quyên tiền thì làm vậy là tạo tội nghiệp. 

Xã hội ngày nay vô cùng phức tạp, trong đó chư Phật, Bồ Tát đem 

lại lợi ích cho chúng sanh, cũng có yêu ma quỷ quái mượn danh nghĩa từ 

thiện để tìm cầu danh lợi cho mình, gây tổn hại cho chúng sanh. Chúng 

ta phải nhận biết rõ ràng, phải có khả năng phân biệt, do đó thế gian hiện 

nay vô cùng bi thảm đáng thương. Cũng còn người có đạo nghĩa, tâm địa 

vẫn  còn  đôn  hậu  chứ  không  phải  chẳng  có,  nhưng  càng  ngày  càng  ít. 

Những người biết tri ân báo ân, kinh này nói tới những người này. 



Trong kinh đặc biệt nói  “đời vị lai” , chẳng nói hiện tại mà nói đời 

vị lai.  “Có người nam, người nữ, hoặc lúc bú mớm” , lúc đó là lúc nhỏ 

xíu, lúc còn bú đã bất hạnh sanh ra đúng lúc cha, mẹ, hoặc anh em qua 

đời.  Hoặc  lúc   “ba  tuổi,  năm  tuổi,  mười  tuổi  trở  xuống” ,  lúc  đó  người 

thân đã qua đời, lớn lęn nhớ không rő, trí nhớ rất mơ hồ. Hiện nay rất 

thuận tiện, hiện nay có thể chụp hình, hình màu, lại có thể thâu hình, cho 

nên tuy lúc còn nhỏ cha mẹ qua đời, nếu người nhà giữ được những hình 

ảnh, những cuộn phim này, lúc lớn lên họ vẫn có thể nhìn thấy hình dáng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 444

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

người đã khuất. Nếu có thể thâu âm, âm thanh và hình dáng đều có thể 

thâu lại thì tiện lợi hơn đời xưa quá nhiều. Khi coi tới những đoạn kinh 

này,  chúng  ta  phải  biết,  những  băng  thâu  hình,  thâu  âm  đời  sống  gia 

đình, đặc biệt là sự quan tâm chăm sóc của cha mẹ đối với con cái lúc 

còn nhỏ, [những việc này] rất tốt!  Đợi tới lúc người đó lớn lên quên mất 

hình dáng của cha mẹ, đem ra chiếu cho họ coi và nói: “Hồi nhỏ cha mẹ 

họ đã chăm sóc họ như thế nào”, nhắc họ biết hiếu đạo, ngày nay họ phải 

dùng thái độ như thế nào để đối xử với cha mẹ? 

Chúng  ta  đọc  kinh  phải  hiểu  đạo  lý  và  cách  làm  này.  Kinh  Địa 

Tạng dạy họ cách suy tư, suy nghĩ thì sẽ biết tình trạng của người nhà, 

thân quyến sau khi mất, họ phải có trí huệ, suy nghĩ nhiều rồi cũng có 

thể hiểu được. Hành trì cả đời của cha mẹ lúc còn sống, thiện nhân chắc 

chắn sẽ cảm thiện quả, ác nhân chắc chắn sẽ được ác báo, nhân quả báo 

ứng  tơ  hào  chẳng  sai.  Ngày  nay  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển  vô  cùng 

thuận tiện, mỗi gia đình đều có thể thu hình cuộc sống của mình. Ngày 

xưa  chẳng  có  những  công  cụ  khoa  học  này,  người  tới  tuổi  già  thường 

tưởng nhớ tới cha mẹ mình, tưởng nhớ tới người nhà thân quyến, chẳng 

biết họ sanh tới cõi nào, ở thế giới nào? Sanh tới cõi trời nào? Người có 

ý tưởng như vậy đa số đều là người học Phật, đều là những tín đồ có tín 

ngưỡng  tôn  giáo  nhiệt  thành,  thì  họ  mới  nghĩ  tưởng  như  vậy.  Người 

chẳng tin tôn giáo sẽ chẳng nghĩ tới việc người nhà thân quyến thác sanh 

tới cõi  nào? Sanh  cõi  trời nào?  Họ sẽ  chẳng  nghĩ tới việc này.  Chỉ  có 

người  có  tín  ngưỡng  tôn  giáo  mới  nghĩ  như  vậy.  Ở  ngoại  quốc  những 

người có tín ngưỡng tôn giáo đều coi trọng, lúc trước tôi đã cư trú ở Mỹ 

rất lâu, bậc tiểu học ở Mỹ đã coi trọng tín ngưỡng tôn giáo rồi, thầy giáo 

khuyên học trò lựa chọn một tôn giáo; nếu học trò không có tín ngưỡng 

tôn giáo thì thầy sẽ cho rằng học trò là học sinh có vấn đề. Nếu học trò 

có tín ngưỡng tôn giáo, bất luận là tín ngưỡng tôn giáo nào, thầy giáo 

đều rất vui vẻ, tôn trọng, ái hộ, giúp đỡ học trò. Người ngoại quốc vô 

cùng coi trọng tín ngưỡng [vì] tôn giáo có thể duy trì phẩm đức của con 

người, họ có thể kính thầy, đọc kinh thì tư tưởng hành vi tự nhiên sẽ dè 

dặt,  không  dám  làm  chuyện  bậy  bạ,  họ  coi  đó  là  giáo  dục  đạo  đức. 

Ngược lại người đông phương thời nay lại sơ sót trong việc này. Chúng 

ta đọc đoạn kinh tiếp theo: 

 Thị nhân nhược năng tố họa Địa Tạng Bồ Tát hình tượng, nãi 

 chí văn danh, nhất chiêm nhất lễ, nhất nhật chí thất nhật mạc thoái sơ 

 tâm, văn danh kiến hình chiêm lễ cúng dường. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 445

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

是人若能塑畫地藏菩薩形像。乃至聞名。一瞻一禮。

一日至七日莫退初心。聞名見形瞻禮供養。

 (Nếu  người  đó  có  thể  đắp  vẽ  hình  tượng  của  Bồ  Tát  Địa  Tạng, 

 thậm chí nghe danh hiệu, một lần chiêm ngưỡng một lần đảnh lễ, từ một 

 ngày  cho  đến  bảy  ngày  đừng  thoái  thất  tâm  nguyện  ban  đầu  mà  nghe 

 danh hiệu, ngắm hình tượng, chiêm lễ, cúng dường.) 



Đây là phương pháp đức Thế Tôn dạy chúng ta tu hành, bạn muốn 

biết  sau  khi  mất  người  nhà  thân  quyến  sanh  tới  cõi  nào,  thế  giới  nào, 

[dùng phương pháp này] có thể thỏa mãn nguyện vọng của bạn, Phật dạy 

bạn phương pháp tu hành. Câu quan trọng trong phương pháp này tức là 

đừng thoái thất tâm ban đầu, bốn chữ  “mạc thoái sơ tâm” . Phương pháp 

tu hành có mấy loại,  “đắp vẽ hình tượng Địa Tạng Bồ Tát”  là một loại, 

 “nghe danh chiêm lễ”  là loại thứ nhì; nói cách khác pháp môn rất nhiều, 

chỉ nêu ra một hai mà thôi. Quan trọng nhất là  “một ngày tới bảy ngày, 

 đừng  thoái  tâm  ban  đầu,  nghe  danh  thấy  hình  tượng,  chiêm  lễ  cúng 

 dường” , lập lại thêm lần nữa. Việc này trong sách xưa của Trung Quốc 

có ghi chép rất nhiều, người Trung Quốc coi trọng hiếu đạo, đề xướng 

giáo  dục  hiếu  kính,  do  đó  căn  bản  giáo  dục  Trung  Quốc  chính  là  dạy 

hiếu, dạy kính. Tư tưởng của nền giáo học này từ xưa tới cuối đời nhà 

Thanh chẳng hề thay đổi, có thể nói tông chỉ của nền giáo dục ở Trung 

Quốc là hiếu kính. Hiếu Kính được thực hiện trong việc cúng tế, cho nên 

trong đời sống của dân chúng đời xưa, cúng tế là một vấn đề quan trọng 

nhất trong cuộc sống. 

Chúng ta đọc Cổ Lễ, trong đó quan trọng nhất, trong sáu lễ, thứ 

nhất là Tế Lễ, Tế Lễ cũng gọi là Cát Lễ, chữ cát ở đây là chữ cát trong từ 

ngữ cát tường (tốt lành), Cát Lễ tức là Tế Lễ, cúng tế. Đối tượng cúng tế 

của  người  Trung  Quốc  là  cúng  tổ  tiên,  kinh  điển  nhà  Phật  gọi  là  quỷ 

thần, quỷ thần là tổ tiên, chẳng phải là ai khác, là tế tổ tiên. Nếu không 

phải là tổ tiên của mình mà bạn cúng tế thì là nịnh hót, nịnh nọt, chẳng 

liên  can  gì  tới bạn  thì bạn  nịnh  hót  họ  làm  gì?  Cúng  tế tổ tiên  là việc 

đáng làm, là việc đương nhiên. Cúng tế quan trọng nhất là “cúng thần 

như thần hiện diện ở đó”, là ý nghĩa nói trong đoạn này. Người chủ trì 

việc cúng tế gọi là “tế công”, tức là người trai giới tế lễ, chủ trì việc cúng 

tế. Chữ trai nghĩa là gì? Trai giới. Ba ngày trước khi cúng tế, người chủ 

trì phải trai giới. Trai nghĩa là gì? Trai nghĩa là tu tâm thanh tịnh, dùng 

cách nói hiện nay của chúng ta, người chủ lễ phải bế quan ba ngày, trịnh 

trọng như vậy. Ba ngày này không tiếp khách, buông bỏ hết thảy sự việc. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 446

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

Ba ngày này ở trong một căn phòng nhỏ, ăn uống có người trông nom, 

cung cấp, cũng giống như bế quan vậy. Trong ba ngày này họ làm gì? 

Suy nghĩ, vì người đó cúng tế cha mẹ tổ tiên của mình, người đó nghĩ về 

đời sống của cha mẹ tổ tiên lúc còn sanh tiền, nhà Phật chúng ta gọi là 

quán tưởng, phải nghĩ tưởng để mời họ đến, được vậy thì tế lễ mới có 

cảm ứng. Trong ba ngày ba đêm tưởng nhớ tới âm thanh, dung mạo, nhất 

cử nhất động của tổ tiên lúc còn sống, đó gọi là tưởng nhớ. Do đó lúc 

cúng tế phảng phất nghe đến âm thanh, phảng phất nhìn thấy hình tướng 

thì buổi tế lễ đó mới có hiệu quả. Đâu giống như tế lễ bây giờ, đều dùng 

tâm loạn xạ, ngay cả khái niệm căn bản cũng không có, chỉ tới đó cúi 

xuống vái một hai lần cho có rồi thôi, chẳng có một chút thành ý gì hết, 

hoàn toàn chỉ làm lấy có thì làm sao có cảm ứng! 



Phật pháp còn coi trọng việc tế lễ này hơn người Trung Quốc, bảy 

ngày  bảy  đêm,  một  ngày  tới  bảy  ngày,  người  Trung  Quốc chỉ  tế lễ ba 

ngày,  còn  Phật  pháp  nói  bảy  ngày.  Do  đó   “đừng  thoái  tâm  ban  đầu, 

 nghe  danh  thấy  hình,  chiêm  lễ  cúng  dường” ,  cúng  dường  là  tịnh  tâm 

cúng  dường,  chẳng  đặt  nặng  ở  những  phẩm  vật,  tâm  cung  kính  tức  là 

cúng dường. Dùng cách bình thường của chúng ta mà nói, chân thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi là cúng dường. Do đó có thể biết, 

cúng dường chẳng phải là cúng những phẩm vật này, chẳng đặt nặng ở 

chỗ này, hình thức không quan trọng. Trên hình thức thì tận tâm tận lực 

làm, chẳng cần phải cầu kỳ, chẳng quá đáng, chỉ tùy phần tùy sức, tượng 

trưng  cho  tâm  tôn  kính,  ý  chân  thành  của  chúng  ta.  Thật  ra  nếu  hoàn 

cảnh gia đình rất thanh bần, rất nghèo túng thì cúng một ly nước là đủ 

rồi, tâm  thành kính  của  chúng  ta  cũng  có  thể  biểu  đạt  được.  Nếu  nhất 

định  phải  làm  cho  đẹp  đẽ,  làm  ra  vẻ  long  trọng,  đi  mượn  tiền  để  mua 

những phẩm vật ấy thì sai rồi, tổ tiên của bạn nhất định chẳng hy vọng 

bạn mắc nợ, nếu chúng ta mắc nợ để cúng dường thì là chẳng cung kính, 

đó là đại bất kính. Tại sao vậy? Cha mẹ, tổ tiên của bạn thấy vậy sẽ lo 

lắng, bạn mắc nợ như vậy thì tương lai làm sao trả đây? Không mắc nợ 

thì  khỏe  khoắn,  tùy  khả  năng  của  mình  mà  cúng  dường,  viên  mãn  rốt 

ráo, chúng ta phải hiểu đạo lý này, đặc biệt trong Phật pháp rất chú trọng 

vấn đề này. Trong hết thảy sự cúng dường, pháp cúng dường là tốt nhất, 

trong pháp cúng dường thì y giáo tu hành cúng dường là quý nhất, nghĩ 

tới lời dạy của cha mẹ tổ tiên là gì? Chúng ta có làm được chưa? Chúng 

ta học Phật, lời dạy của Phật, Bồ Tát chúng ta có hiểu không, có ghi nhớ 

không, có làm theo hay không? Đó mới là cúng dường thực sự. 

 “Văn danh kiến hình”  đều là nhắc nhở, nghe đến danh hiệu Địa  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 447

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

Tạng Bồ Tát, nghĩ tới những lời dạy trong kinh này, không phải chỉ nói 

danh hiệu này mà thôi, trong danh hiệu còn có ý nghĩa, trong ý nghĩa có 

Lý có Hạnh, đây chính là điều Phật pháp Đại Thừa thường nói  “một tức 

 là hết thảy” (nhất tức nhất thiết), một danh hiệu có thể bao gồm hết thảy 

Phật pháp vào trong đó. Không chỉ là Đại Phương Quảng, danh hiệu A 

Di Đà Phật bao gồm hết thảy mà danh hiệu của bất cứ một vị Phật, Bồ 

Tát  nào  cũng  bao  gồm  hết  thảy,  cho  nên  nhất  chẳng  phải  là  một  nhất 

định nào, nhất là bất cứ nhất nào. Không những là Phật pháp, thế pháp 

cũng không ngoại lệ, có pháp nào không bao dung hết thảy pháp? Pháp 

pháp đều viên dung, như vậy mới nói tới chỗ chân thật, chỗ cứu cánh. 

Như vậy chúng ta mới biết như thế nào là tu kính. Ngày nay Niệm Phật 

Đường  chúng  ta  chính  là  tu  pháp  môn  này.  Quan  trọng  nhất  là  không 

thoái thất tâm ban đầu, tâm ban đầu rất quý, người xưa thường nói  “sơ 

 phát tâm, thành Phật còn có dư” , nhưng tại sao nhiều người đều không 

thành công? Vì họ chẳng giữ nổi tâm ban đầu, tâm ban đầu là chân tâm, 

lâu rồi thì họ sẽ mệt mỏi, sẽ giải đãi, sẽ chán ghét, tâm [ban đầu ấy sẽ] 

thay đổi. Dù có tu đều là trên hình thức, cái tâm chân thành đó chẳng còn 

nữa, nên chẳng đạt được hiệu quả. Cúng dường ở đây chúng ta phải hiểu 

là  “cúng  dường  bằng  cách  tu  hành  y  như  lời  dạy” .  Xin xem  tiếp  đoạn 

sau, đoạn sau nói về quả báo: 

 Thị  nhân  quyến  thuộc,  giả  nhân  nghiệp  cố  đọa  ác  thú  giả,  kế 

 đương kiếp số. 

是人眷屬。假因業故墮惡趣者。計當劫數。

 (Thì quyến thuộc của người đó nếu do ác nghiệp mà bị đọa vào 

 đường ác lẽ ra phải chịu đến nhiều số kiếp.) 

 “Thị nhân”  tức là người đã khuất,  “giả nhân nghiệp cố” , nghiệp 

là nghiệp báo mà họ đã tạo trong đời quá khứ, họ đã tạo ác nghiệp. Tạo 

ác nghiệp thì nhất định sẽ đọa cõi ác, chữ  “ác thú”  là ba đường ác, thời 

gian đọa ác thú rất dài. 

 Thừa tư nam nữ huynh đệ tỷ muội, tố họa Địa Tạng hình tượng 

 chiêm lễ công đức, tầm tức giải thoát. 

承斯男女兄弟姊妹。塑畫地藏形像。瞻禮功德。尋即

解脫。

 (Nay nhờ công đức đắp vẽ hình tượng Bồ Tát Địa Tạng và chiêm  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 448

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

 lễ của con cái, anh em chị em, nên liền được giải thoát.) 



Người  nhà  quyến  thuộc  của  họ  thường  thường  nghĩ  nhớ  họ, 

thường có thể y giáo phụng hành, hồi hướng công đức này cho họ thì họ 

sẽ  được  lợi  ích,  có  thể  nhờ đó  mà  thoát ra  khỏi  tam  ác  đạo. Kinh  này 

cũng  nói  lúc  bình  thường  chúng  ta,  đặc  biệt  là  người  học  Phật,  mộng 

thấy người nhà, mộng thấy cha mẹ hoặc thân quyến đã mất, họ tới tìm 

mình để làm gì? Họ nhờ bạn giúp đỡ. Sau khi bạn tỉnh dậy, tốt nhất là 

bạn  tụng  kinh,  niệm  Phật  hồi  hướng  cho  họ,  lý  do  họ  tới  là  như  vậy. 

Người thế gian, người không học Phật, nằm mộng thấy như vậy thì làm 

sao? Đốt giấy tiền vàng bạc cho người mất, vì họ cần giúp đỡ. Hơn phân 

nửa những người đã khuất mà bạn mộng thấy đều ở cõi ngạ quỷ, nếu ở 

cõi súc sanh và cõi người thì họ sẽ không tìm bạn, chúng sanh ở cõi địa 

ngục  không  có  khả  năng  thoát  ra  khỏi  địa  ngục,  do  đó  hơn  phân  nửa 

những người đến tìm bạn đều ở cõi ngạ quỷ. 



Lúc tôi vừa học Phật, tôi có một người bạn làm chung sở, cả nhà 

họ đều tin Cơ Đốc Giáo. Vợ của ông này chết đi, người hàng xóm cũng 

là người làm chung sở và là một người học Phật, họ thường tiếp xúc nên 

chúng tôi rất thân. Vợ người bạn học Phật này nằm mộng liên tiếp ba lần 

trong một tuần, mộng thấy vợ người bạn tin Cơ Đốc Giáo đến xin tiền. 

Vì trong mộng bà ấy cũng quên là người kia đã khuất nên bà nói: “Nếu 

cần tiền, chị nên xin chồng chị chứ sao lại xin tôi”. Bà kia nói “Chồng 

tôi không có tiền, xin chị giúp đỡ”. Bà này kể chuyện nằm mộng cho tôi 

nghe, tôi nói: “Họ tin Cơ Đốc Giáo nên không đốt giấy tiền vàng bạc, 

nên bà ấy không có tiền. Bà ấy đến tìm bà đề làm gì? Là để xin tiền, bà 

hãy đốt chút giấy tiền cho bà ấy”. Sau khi đốt giấy tiền vàng bạc cho bà 

ấy  thì  chẳng  nằm  mộng  thấy  bà  ấy  lại  nữa.  Đây  đều  là  chân  tướng  sự 

thật, do đó ở cõi ngạ quỷ, đốt giấy tiền vàng bạc cũng khá hữu dụng. 



Chúng  ta học  Phật  nên  biết  tốt  nhất  là tụng kinh,  niệm  Phật hồi 

hướng cho họ, làm vậy rất có hiệu quả. Thí dụ nếu nằm mộng thấy họ thì 

bạn hãy tụng một cuốn kinh Địa Tạng, hoặc niệm ba cuốn, hoặc niệm 

một vạn danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát hồi hướng cho họ, định số để hồi 

hướng cho họ. Họ đến tìm bạn, bạn giúp như vậy đích thật có thể giúp 

họ thoát khổ. Bạn tụng kinh, niệm Phật hồi hướng cho họ, họ được lợi 

ích bao nhiêu thì phải coi bạn tụng niệm có thành tâm hay không, tâm 

bạn càng kiền thành, càng thanh tịnh thì phước họ được càng lớn. Nếu 

bạn tụng kinh, niệm Phật có xen tạp, dùng tâm tạp loạn mà niệm thì họ 

sẽ được lợi ích rất nhỏ. Do đó càng cung kính, càng thành tâm thì phước 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 45

 449

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyền Hạ  

càng lớn, phước mình tu được cũng lớn, trong kinh nói chúng ta được 

sáu phần bảy, họ được một phần bảy. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây. 

Tập 46 (Số 14-12-46) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển hạ, trang sáu mươi lăm, xin xem 

kinh văn: 

 Sanh  nhân  thiên  trung,  thọ  thắng  diệu  lạc,  thị  nhân  quyến 

 thuộc như hữu phước lực, dĩ sanh nhân thiên thọ thắng diệu lạc giả, 

 tức thừa tư công đức chuyển tăng thánh nhân, thọ vô lượng lạc. 

生人天中。受勝妙樂。是人眷屬如有福力。已生人天

受勝妙樂者。即承斯功德轉增聖因。受無量樂。

 (Sanh  trong  cõi  trời  cõi  người,  hưởng  sự  vui  thù  thắng  vi  diệu. 

 Nếu quyến thuộc của người đó có phước lực, đã được sanh vào cõi trời, 

 cõi người và hưởng thụ sự vui thù thắng vi diệu rồi, thì sẽ nhờ công đức 

 này mà nhân Thánh tăng trưởng, hưởng vô lượng sự vui.) 



Trong chú giải vừa mở đầu liền nói  “đã sanh vào cõi thiện, tăng 

 ích công huân, chưa thoát khổ luân, sớm sanh Tịnh Độ” , giống như ý 

nghĩa của đoạn kinh này. Đây là nói rõ nếu quyến thuộc trong nhà lúc 

còn sống làm việc thiện, tu phước, đời sau còn được thân người. Nếu sức 

mạnh  của thiện hạnh,  phước  đức ấy  rất  lớn thì họ có thể sanh  lên trời 

hưởng phước cõi trời. Quyến thuộc vì người đó cúng dường hình tượng 

Địa Tạng Bồ Tát, tu học noi theo phương pháp dạy trong kinh điển, để 

siêu độ cho họ, vun bồi phước đức cho họ, họ có thể thành tựu công đức 

như vậy. Kinh này nói rất rõ ràng  “Quyến thuộc người đó, nếu có phước 

 lực” , làm theo phương pháp này là tu phước, tu học như vậy họ có thể 

được lợi ích hay không? Có thể được lợi ích, tăng thêm phước báo của 

họ. Ở đây nói  “Nhờ vào công đức đó chuyển tăng nhân Thánh” , nhân

Thánh là cơ duyên gặp Phật pháp, trong lúc họ thọ phước báo cõi người 

hoặc cõi trời họ có duyên gặp Phật pháp, đương nhiên chúng ta có thể 

thấy việc này là do oai thần của Địa Tạng Bồ Tát gia trì làm cho họ có 

thể tiếp nhận Phật pháp, tín ngưỡng và hiểu rõ Phật pháp, y giáo tu hành, 

được vậy thì quả báo của họ sẽ rất thù thắng,  “thọ vô lượng niềm vui” . 

 “Vô lượng niềm vui”  là một tiêu chuẩn, đến lúc nào mới thực sự được vô 

lượng niềm vui? Tổng quy về pháp môn Tịnh Độ mới thực sự được vô 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 450

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

lượng niềm vui, vả lại trong thời gian rất ngắn liền có thể đạt được, cổ 

đức thường nói  “Phật pháp thành tựu ngay trong đời này” , chẳng cần 

phải đợi tới đời sau. 



Do đó có thể biết, pháp môn này thực sự đúng như đại sư Thiện  

Đạo đã dạy, Ngài nói  “chín phẩm vãng sanh đều do gặp duyên chẳng 

 giống nhau” . Từ lời dạy của Ngài chúng ta có thể hiểu được sau khi con 

người chết đi thác sanh vào cõi nào cũng là do gặp duyên khác nhau, quý 

bạn  nghĩ  coi  đúng  không?  Trong  đời  này  nếu  chúng  ta  gặp  ác  duyên, 

hoàn cảnh nhân sự và hoàn cảnh vật chất đều không tốt, trong tâm phiền 

muộn,  bồn  chồn,  thường  khởi  tham-sân-si-mạn  thì  sẽ  đọa  tam  ác  đạo. 

Tại sao đọa tam ác đạo? Vì gặp duyên chẳng giống nhau. Nếu trong đời 

này bạn gặp được thiện tri thức, gia đình êm ấm, học trường tốt, gặp thầy 

giáo tốt, bạn bè tốt thì bạn nhất định có tâm thiện, hành vi thiện, bạn nhất 

định  sẽ  ở  trong  tam  thiện  đạo,  do  vậy  mới  biết  duyên  rất  quan  trọng. 

Trong Phật pháp gọi là duyên, hiện nay người trong thế gian gọi là cơ 

hội, tuy ngôn từ khác nhau nhưng ý nghĩa đều giống nhau. Do đó trong 

sách xưa chúng ta đọc thấy chuyện “Mẹ ngài Mạnh Tử ba lần dời chỗ 

ở”, việc này rất có đạo lý. Mẹ ngài Mạnh Tử dọn nhà ba lần, chư vị nên 

biết hiện nay dọn nhà rất bình thường, nhất là ở ngoại quốc, dân tộc du 

mục thường xuyên dọn nhà, c ̣n Trung Quốc thời xưa dọn nhà chẳng dễ, 

[phần đông người ta] đều cư trú mãi ở một địa phương, bao nhiêu đời 

cũng ở một chỗ, ở trong ngôi nhà xưa, làm gì có việc thường thường dọn 

nhà? Tại sao mẹ Mạnh Tử phải dọn nhà ba lần? Đều vì con cái, vì hoàn 

cảnh  sinh hoạt  của  con nhỏ,  nơi đó  duyên  không  tốt thì phải dọn  nhà, 

chọn lựa nơi nào người hàng xóm đều là người thiện, người tốt, để cho 

con nhỏ sinh hoạt trong hoàn cảnh tốt đẹp, từ nhỏ đứa con có thể huân 

tập những sự tốt lành. Lý do Mạnh Tử có thể trở thành thánh nhân là nhờ 

được mẹ dạy dỗ, được mẹ săn sóc chu đáo. Hiện nay chúng ta thấy rất 

nhiều gia đình con cái chẳng thuận thảo, con cái chẳng nghe lời, nguyên 

nhân  là  gì?  Con  cái  tiếp  xúc  với  những  đám  bạn  xấu,  hoàn  cảnh  sinh 

sống không tốt, nguyên nhân này rất lớn. 



Đời này chúng ta học Phật, nếu muốn thành tựu thì chúng ta phải 

chọn một hoàn cảnh tốt đẹp [thuận tiện] cho sự học Phật. Đây cũng là lý 

do chúng tôi muốn xây làng Di Đà, xây Niệm Phật Đường, chẳng qua là 

muốn tạo dựng một hoàn cảnh tu hành tốt đẹp. Mọi người đều biết Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, tại sao [những người ở đó] có thể thành tựu 

nhanh chóng? Vì hoàn cảnh tu học tốt đẹp, cõi nước chư Phật ở mười 

phương cũng không thể so sánh với thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 451

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

là nơi  “chư thượng thiện nhân tụ hợp tại một chỗ” , bạn nói hoàn cảnh 

này tốt biết mấy? Cổ đại đức giải thích chữ thượng thiện, thượng thiện là 

chỉ những người nào? Là chỉ Đẳng Giác Bồ Tát. Thập Địa Bồ Tát đã rất 

thiện, còn thêm chữ thượng, thượng thiện là Đẳng Giác Bồ Tát. Do đó 

có thể biết Bồ Tát ở Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là Đẳng Giác Bồ 

Tát. Ở trong hoàn cảnh này tu học thì làm sao bạn không thành Phật cho 

được? Đây là nơi mười phương cõi nước chư Phật cũng không thể sánh 

bằng, đạo lý là như vậy. Khi chúng ta chọn hoàn cảnh tu học, tại sao lại 

chọn thế giới Cực Lạc? Tại sao chư Phật Như Lai đều khuyên chúng ta 

chọn  thế  giới  Cực  Lạc?  Đạo  lý  là  như  vậy.  Hoàn  cảnh  tu  học  ở  mười 

phương  cõi  nước  chư  Phật  tuy  là  tốt,  nhưng  làm  sao  tìm  được  nhiều 

Đẳng Giác Bồ Tát ở chung một chỗ như vậy, không thể nào tìm được. 

Thanh văn, Duyên Giác, Bồ Tát đều có, vả lại tu học đều thành tựu theo 

thứ lớp, phải từ Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng dần 

dần  nâng  cao  lên.  Cho  dù  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  hạ  hạ  phẩm 

vãng sanh, khi sanh tới đó đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là lời đức 

Phật A Di Đà nói trong bốn mươi tám lời nguyện của Ngài. Câu này là 

bổn nguyện công đức của Phật A Di Đà, nguyện của Ngài đều đã thành 

hiện thực, Ngài đã thành Phật. Sanh tới Tây Phương Cực Lạc thế giới 

liền làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là pháp khó tin, ai tin nổi việc này? 

Đây là lời đức Phật nói. Phật chẳng thể nào vọng ngữ, lời Phật nói tuyệt 

đối là chân thật, chúng ta phải nên tin sâu chẳng nghi, cho nên chúng ta 

phải lựa chọn hoàn cảnh tu học [tốt đẹp nhất ở cõi Cực Lạc]. Câu này 

tuy không nói rõ nhưng đã bao gồm ý nghĩa  “chuyển tăng nhân thánh, 

 thọ nhận vô lượng niềm vui”  trong đó. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Thị nhân cánh năng tam thất nhật trung, nhất tâm chiêm lễ Địa 

 Tạng hình tượng, niệm kỳ danh tự mãn ư vạn biến, đương đắc Bồ Tát 

 hiện vô biên thân, cụ cáo thị nhân quyến thuộc sanh giới. 

是人更能三七日中。一心瞻禮地藏形像。念其名字滿

於萬遍。當得菩薩現無邊身。具告是人眷屬生界。

 (Nếu người đó lại có thể trong hai mươi mốt ngày nhất tâm chiêm 

 lễ hình tượng Bồ Tát Địa Tạng và niệm danh hiệu của Ngài đủ một vạn 

 biến, thì sẽ được Bồ Tát hiện thân vô biên, nói cho người đó cõi giới mà 

 quyến thuộc của họ đã sanh về.) 

Phía  trước  nói  thời  gian  tu  hành  là  một  ngày  cho  tới  bảy  ngày, 

chẳng thoái tâm ban đầu. Chỗ này tăng thêm một bậc  “có thể trong vòng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 452

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

 ba tuần” , chữ quan trọng then chốt nhất trong sự tu hành là ở chỗ nhất 

tâm, hai chữ này rất quan trọng! Nếu là loạn tâm, tạp tâm thì hiệu quả sẽ 

không được vậy, chỉ có thể được một chút phước báo, do đó trong kinh 

nói nhất tâm, nhất lễ, nhất chiêm, chữ này rất quan trọng. Ở đây nói rõ 

hơn  đoạn  trước,  “nhất  tâm  chiêm  lễ  hình  tượng  Địa  Tạng,  niệm  danh 

 hiệu ngài, đủ một vạn lần” . Chữ vạn ở đây không phải là con số, chữ 

này tiêu biểu ý viên mãn, rốt ráo. Viên mãn nghĩa là trong ba tuần, hai 

mươi mốt ngày bạn dốc hết sức niệm, thật ra nói niệm cũng chẳng phải 

là niệm bao nhiêu danh hiệu, quan trọng là niệm được tương ứng, vậy 

mới quan trọng! Niệm được nhiều nhưng nếu không tương ứng thì cũng 

như người xưa nói  “hét bể cổ họng cũng uổng công! ”. Do đó quan trọng 

nhất là phải tương ứng,  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm 

 tương ứng niệm niệm Phật” , quan trọng là ở chỗ tương ứng. Như thế nào 

mới là tương ứng? Lúc niệm Địa Tạng Bồ Tát, tâm là tâm của Địa Tạng 

Bồ Tát. Tâm Địa Tạng Bồ Tát là tâm gì? Độ thoát hết thảy chúng sanh 

khổ nạn trong pháp giới, hiếu kính hết thảy chúng sanh trong pháp giới, 

đó là tâm Địa Tạng. 

Tâm chúng ta tương ứng với tâm của Địa Tạng Bồ Tát, hạnh cũng 

phải tương ứng. Hạnh là hành vi, thực sự là cống hiến thân tâm để phục 

vụ hết thảy chúng sanh, tạo tăng thượng duyên cho mọi chúng sanh được 

độ,  đó  là  hạnh.  Tùy  lúc  tùy  chỗ  tận  tâm  tận  lực  khuyến  hóa  hết  thảy 

chúng sanh, giúp cho hết thảy chúng sanh hiểu rõ trạng huống trong thập 

pháp giới, đặc biệt là trong sáu nẻo luân hồi. Chúng ta phải nói cho họ 

biết  rõ  tình huống trong sáu nẻo  luân hồi,  để  họ biết  lựa chọn.  Không 

những phải nói cho họ nghe, mà còn phải làm khuôn mẫu cho họ thấy, 

giúp họ giác ngộ. Nếu bạn chỉ nói mà làm không nổi, người ta nghe cũng 

không tin. Bạn phải làm cho bằng được thì người ta nhìn thấy mới có thể 

tiếp nhận, tin tưởng, học tập, đó là hạnh tương ứng. Tâm hạnh tương ứng 

thì gọi là niệm, nhất tâm xưng niệm, do đó chư Phật, Bồ Tát chẳng có 

niệm  thứ  nhì,  chỉ  có  [một  niệm]  là  giúp  đỡ  chúng  sanh,  đây  là  điều 

chúng  ta  phải  nên  học  tập.  Nhất  tâm,  chân  thành  tới  mức  cùng  cực, 

người xưa có câu thành thì linh, linh nghĩa là cảm ứng, chân thành tới 

cùng cực thì cảm ứng vô cùng rõ ràng, cho nên bạn có thể cảm ứng được 

Địa Tạng Bồ Tát hiện thân, nói cho bạn biết thân quyến của bạn hiện nay 

sanh tới cõi nào, không phải bạn đang quan tâm tới họ sao? Vì quan tâm 

muốn biết thân quyến ở nơi nào, bạn mới nhất tâm tu học pháp môn này, 

Bồ Tát chẳng  làm bạn thất vọng, Ngài sẽ hiện thân thuyết pháp cho bạn. 

Nhất tâm, trong chú giải có nói về Sự Nhất Tâm và Lý Nhất Tâm, 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 453

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

bạn có thể chuyên tâm lễ lạy, lễ lạy hình tượng Địa Tạng Bồ Tát, chuyên 

tâm niệm thánh hiệu Địa Tạng Bồ Tát, đó là Sự Nhất Tâm. Đó cũng là 

nguyên  tắc  mà  chúng  ta  thường  nói   “không  hoài  nghi,  không  xen  tạp, 

 không gián đoạn” . Đoạn sau nói  “khế nhập như hư không vô biên” , đây 

là Lý Nhất Tâm. Đây là nói tương ứng với Chân Như tự tánh là Lý Nhất 

Tâm, hoặc nói tương ứng với Nhất Chân thì là Lý Nhất Tâm. Chân tâm 

chính là pháp giới, chính là Chân Như, chính là tự tánh. Tâm tánh rộng 

lớn như hư không, chẳng có biên giới, khế nhập cảnh giới này là đã siêu 

việt thập pháp giới. Thập pháp giới còn có biên giới, còn có phạm vi, do 

đó siêu việt thập pháp giới là Lý Nhất Tâm. Cảnh giới này rất khó hiểu, 

chẳng dễ gì đạt được. Trong những kinh thông thường đức Phật nói để 

chúng ta hiểu được, phải niệm tới lúc phiền não dứt hết, phá được Phiền 

não  chướng,  phá  luôn  Sở  tri  chướng,  đó  là  Lý  Nhất  Tâm.  Phiền  não 

chướng rất rộng, [bao gồm] Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não. Trần 

Sa và Vô Minh thuộc về Sở tri chướng, Kiến Tư là Phiền não chướng. 

Chư vị cũng hiểu rất rõ ràng, chúng ta có khả năng đoạn dứt hay không? 

Khởi tâm động niệm vẫn còn nhân ngã thị phi, chúng ta bị phiền não trói 

buộc chẳng có khả năng dứt trừ. Nhưng chư Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức 

đều cho chúng ta biết phiền não đều là hư vọng, chẳng phải thật. Đã là 

hư vọng thì nhất định có thể dứt trừ. Tự tánh chân tâm là sẵn có, vì là 

sẵn  có  nên  nhất  định  có  thể  chứng  được.  Làm  sao  dứt  trừ  phiền  não, 

chứng được Chân Như đều ở trong vòng một niệm, một niệm này nhất 

định phải do chính người đó hạ công phu, ai cũng chẳng thể giúp được. 

Do  đó  những  gì  đức  Phật  có  thể  giúp  cho  chúng  ta  chỉ  là  nói  rõ  ràng 

những  chân  tướng  sự  thật  này  cho  chúng  ta  biết,  dạy  rõ  những  kinh 

nghiệm phương pháp mà Ngài đã dùng để dứt trừ phiền não, chứng nhập 

tự tánh cho chúng ta tham khảo, Ngài chỉ có thể làm tới mức này, còn 

những chuyện khác thì Ngài không thể giúp được. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này,  đây  là  lời  chân  thật. 

Người thực sự có thể giúp chúng ta là chính mình, đúng như câu nói  “tự 

 mình ngộ, tự mình tu, tự mình chứng” , chẳng kêu bạn phải nương nhờ 

người khác. Chúng ta nghe Phật, Bồ Tát, nghe tổ sư đại đức giảng kinh 

thuyết  pháp,  tự  mình  giác  ngộ  rồi,  sau  khi  giác  ngộ  thì  chính  mình  sẽ 

chịu  tu,  tu  cái  gì?  Tu  chỉnh  hết  thảy  sự  sai  lầm.  Bấy  lâu  nay  khi  đối 

người, đối sự, đối vật chúng ta nghĩ sai, thấy sai, nói sai, làm sai nên mới 

tạo nghiệp, sai lầm tức là tạo nghiệp, chiêu cảm khổ báo trong tam đồ 

lục  đạo,  đó  là  phàm  phu.  Đúng  là  tâm  luân  hồi  tạo  nghiệp  luân  hồi, 

những gì chúng ta làm đều là như vậy. Trong đời này chúng ta gặp nhân 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 454

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

duyên thù thắng, hiếm có, khó gặp, có thực sự hiểu rõ thì chúng ta mới 

sanh lòng cảm ân, mới biết tri ân báo ân. Ân đức của Phật pháp đối với 

chúng ta quá lớn! Nếu đời này không gặp được, bạn làm sao có cơ hội 

thoát ly luân hồi? Chẳng có cơ hội, chắc chắn bạn sẽ tạo nghiệp tiếp tục. 

Cho nên có duyên gặp được [Phật pháp] mới tỉnh ngộ, sau khi tỉnh ngộ 

thì  phải  chân  tu,  tu  cái  gì?  Tuyệt  đối  không  tạo  nghiệp.  Không  những 

không  tạo  ác nghiệp,  nói  với  chư  vị biết,  thiện nghiệp cũng không tạo 

luôn. Mọi người phải hiểu câu này, nếu nói thiện nghiệp cũng không tạo 

thì đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh, thuyết pháp có phải là thiện 

nghiệp hay không? Độ chúng sanh có phải là việc tốt hay không? Nếu 

chuyện  tốt  cũng  không  làm  thì  đức  Phật  Thích  Ca  nhập  Niết  Bàn  rồi, 

chẳng cần phải giảng kinh thuyết pháp nữa. 

Phật, Bồ Tát vẫn thị hiện những việc đoạn ác, tu thiện cho người 

ta coi, cả hai thứ thiện ác Ngài cũng không tạo. Không làm ác thì chúng 

ta  dễ  hiểu,  còn  không  làm  thiện  nghĩa  là  gì?  Ngài  làm  hết  thảy  pháp 

thiện nhưng tuyệt đối không khởi lên ý niệm  mong cầu quả báo thiện, 

như vậy gọi là không tạo nghiệp thiện, nhất định không mong cầu thiện 

quả. Người thế gian trồng thiện nhân muốn được thiện quả, tại sao họ tu 

thiện? Vì mong có thiện quả nên họ mới chịu tu thiện. Phật, Bồ Tát đã 

giác ngộ thực sự nên không cầu thiện quả. Đó gọi là không suy nghĩ ác, 

không suy nghĩ thiện, cắt đứt cả thiện lẫn ác, đó mới là người tu hành 

thực sự. Bạn hãy quan sát kỹ càng họ thực sự được đại tự tại. Chỉ có cắt 

đứt cả thiện lẫn ác thì mới được tự tại. Nếu vẫn còn mong cầu thiện quả 

thì sẽ không tự tại, quả báo của họ ở tại nhân thiên; nhân thiên có thiện 

quả, chẳng thể thoát lìa Tam Giới, chẳng thể thoát mười pháp giới. Vì 

chẳng dứt cái niệm mong cầu thiện quả này, đây là điều chúng ta phải 

hiểu rõ. Nếu chúng ta cắt đứt ý niệm về quả báo thiện phước trong thế 

gian thì bạn chắc chắn sẽ thoát khỏi Tam Giới, bạn mới có thể siêu việt 

thập pháp giới. 

Nếu trong đời sống hằng ngày có thể dụng công như vậy, không 

những chắc chắn vãng sanh, vả lại nhất định sẽ vãng sanh tới Thật Báo 

Độ,  không  tới  Đồng  Cư  Độ  và  Phương  Tiện  Độ.  Có  bao  nhiêu  người 

niệm Phật cầu vãng sanh, mong cầu Tây Phương Cực Lạc thế giới, mong 

gặp A Di Đà Phật, họ có tâm này. Chúng ta thường nói đới nghiệp vãng 

sanh, khi vãng sanh Cực Lạc là sanh về Đồng Cư Độ, Phương Tiện Độ. 

Cõi Đồng Cư và Phương Tiện ở thế giới Cực Lạc khác với mười phương 

thế giới, giống như cõi Thật Báo, đây là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn, 

cho nên chư Phật nói đây là pháp khó tin. Chúng ta hiểu đạo lý và chân 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 455

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

tướng  sự  thật  này  thì  nhất  định  phải  cầu  tương  ứng,  làm  thế  nào  mới 

tương ứng? Bạn hãy tự suy nghĩ, bạn có thể suy nghĩ được, một niệm 

tương ứng thì một niệm Phật. 

Do đó trên mặt sự tướng có cần mỗi ngày lễ lạy Địa Tạng Bồ Tát  

hay  không?  Cần  chứ,  rất  cần.  Cần  xưng  niệm  hay  không?  Cần  chứ. 

Chúng ta chuyên tu Tịnh Tông, mỗi ngày lễ Phật A Di Đà, xưng niệm A 

Di Đà Phật thì cũng được. Nếu chúng ta kính ngưỡng Địa Tạng Bồ Tát 

thì có thể thỉnh một tượng Địa Tạng Bồ Tát thờ ở một bên tượng A Di 

Đà Phật, chúng ta xưng niệm A Di Đà Phật thì đã bao gồm Địa Tạng Bồ 

Tát trong đó; chúng ta lễ Phật A Di Đà thì cũng bao gồm Địa Tạng Bồ 

Tát ở trong đó, như vậy dễ đạt được nhất tâm. Chẳng cần phải niệm bao 

nhiêu tiếng A Di Đà Phật, lại niệm thêm bao nhiêu tiếng Địa Tạng Bồ 

Tát, rồi lại niệm bao nhiêu tiếng Quán Âm Bồ Tát, như vậy thì sẽ phân 

tâm. Do đó chúng ta thờ Tây Phương Tam Thánh, niệm một câu A Di 

Đà Phật thì đã niệm hết thảy, như vậy thì dễ nhiếp tâm hơn. Đoạn này 

nói về việc tưởng nhớ người nhà quyến thuộc quá vãng, thậm chí những 

vị chưa từng gặp mặt, hoặc lúc nhỏ đã gặp mặt, khi lớn lên dần dần quên 

mất, thường tưởng nhớ người nhà không biết họ đang ở cõi nào thì dùng 

phương pháp tu học như trên, Bồ Tát sẽ nói cho bạn biết, trong lúc cảm 

ứng  sẽ  nói  cho  bạn  biết  người  nhà  của  bạn  hiện  nay  đang  ở  cõi  nào? 

Chữ  “sanh giới”  nghĩa là cõi nào. Xin xem tiếp kinh văn: 

 Hoặc  ư  mộng  trung,  Bồ  Tát  hiện  đại  thần  lực  thân  lãnh  thị 

 nhân, ư chư thế giới kiến chư quyến thuộc. 

或於夢中。菩薩現大神力親領是人。於諸世界見諸眷

屬。

 (Hoặc trong giấc mộng, Bồ Tát hiện đại thần lực, đích thân dắt 

 người đó đến các thế giới để thấy hàng quyến thuộc của mình.) 

Cảm ứng này rất rõ ràng, hoặc trong mộng bạn thấy Bồ Tát, Bồ 

Tát dắt bạn đi tới các thế giới bạn sẽ thấy được người nhà quá vãng của 

bạn.  Chúng  ta  hãy  đọc  một  đoạn  trong  Chú  giải:   “thượng  thị  hiển  cơ 

 hiển ứng cố ư xưng lễ chi tế, hiện thân cáo tri kỳ giới” (trên đây hiển thị 

cảm ứng rõ ràng, nhờ xưng niệm lễ bái nên [Bồ Tát[ hiện thân cho biết 

[người  nhà  quá  vãng]  sanh  tới  cõi  nào),  đây  là  câu  kết  luận  cho  đoạn 

trên. Hiển cảm hiển ứng, rất rõ ràng giống như cô Bà La Môn nói ở đoạn 

trước, cảm ứng vô cùng rõ ràng, tuy Giác Hoa Định Tự Tại Vương Phật 

chẳng hiện thân, nhưng có âm thanh nói cho cô biết mẹ cô hiện đang ở 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 456

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

cõi nào. Như vậy là rất rõ ràng.  “Quyến thuộc minh cơ minh ứng, cố ư 

 mộng trung tương cáo” (Quyến thuộc cảm ứng âm thầm, nên [Bồ Tát] 

hiện trong mộng cho biết), đoạn này nói [Bồ Tát hiện] trong mộng. Rất 

nhiều người trong mộng thấy Phật, Bồ Tát đến chỉ dạy, việc này chúng 

ta thường gặp, thường nghe nói, còn hiển cảm hiển ứng khá ít, minh cảm 

minh ứng nhiều hơn. Phía sau Ngài nêu một thí dụ, việc này  “giống như 

 chuyện người cõi trời hiện ra trong mộng như trong luật Thiện Kiến 80  đã 

 nói, đấy  chính là  giấc  mộng  chân  thật” , giấc  mộng này  chẳng  phải từ 

vọng tưởng biến hiện ra, thông thường khi phàm phu nằm mộng đều là 

do vọng tưởng trong ý thức biến hiện ra. Còn mộng này thực sự là Phật, 

Bồ Tát hoặc thiện thần cảm ứng hiện ra cảnh trong mộng như vậy, mộng 

như vậy mới đáng tin. 

Phía sau Ngài nói ba câu rất hay,  “nhiên tu liễu tri thiện ác phàm 

 thánh chi sự vô phi thị mộng” (sau đó nên biết những chuyện thiện ác 

phàm thánh chẳng qua cũng là mộng), đây là lời đức Phật dạy chúng ta 

trong kinh Kim Cang  “hết thảy pháp hữu vi như mộng huyễn bọt bóng” . 

Chúng  ta  hiện  nay  sanh  sống  trong  thế  giới  này,  bạn  hãy  quan  sát  kỹ 

càng nó cũng là cảnh trong mộng. Nói tới hôm qua, hôm qua đã đi mất, 

hôm qua vĩnh viễn sẽ chẳng trở lại, chuyện ngày hôm qua rõ ràng cũng 

chỉ là  cảnh  trong  mộng.  Nói  tới hôm  nay,  hôm  nay  lại  biến  thành quá 

khứ nữa rồi, chúng ta sống một trăm năm, mỗi ngày đều ở trong mộng, 

có  thứ  nào  là  chân  thật?  Trong  mộng  đừng  tạo  nghiệp  thì  kể  như  bạn 

cũng giác ngộ rồi. Chẳng có việc gì là thật cả, vậy thì so đo tính toán làm 

chi!  Tại  sao  ở  trong  cảnh  mộng  không  làm  việc  tốt?  Làm  thêm  một 

chuyện  thiện,  tích  lũy  công  đức,  thì  sau  này  bạn  còn  tiếp  tục  có  giấc 

mộng đẹp. Nếu tạo tội nghiệp thì sau này giấc mộng của bạn sẽ toàn là 

ác  mộng.  Nếu  bạn  không  muốn  ác  mộng,  chỉ  muốn  mộng  đẹp  thì  bạn 

phải  làm  việc  tốt.  Biết  niệm  niệm  đều  ở  trong  mộng,  mỗi  ngày  đều  ở 

trong mộng thì chúng ta mới thực sự khâm phục đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni, khâm phục tới năm vóc sát đất, lời Ngài nói đều là sự thật,  “mộng 

 huyễn bọt bóng” ,  “như sương cũng như điện chớp” , có phải thực sự tồn 

tại hay chăng? Chẳng phải! [Tất cả đều biến đổi] trong từng sát-na. 

Tối  hôm  qua  trong  buổi  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm,  tổng  kết  đoạn 

kinh Đâu Suất Thiên Vương, quy kết về niệm Phật, chư vị nên lắng lòng 

80 Luật Thiện Kiến là gọi tắt của bộ luật Thiện Kiến Luật Tỳ Bà Sa (tức là bộ chú giải 

về Luật Tứ Phần) do ngài Giác Âm (Buddhaghosa) biên soạn, do ngài Tăng Già Bạt 

Đà La (Sanghabhadra) dịch sang tiếng Hán, được đánh số 1462 trong tập 24 của Đại 

Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 457

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

tìm  hiểu.  Người  học  Phật  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  nguyên  lý, 

nguyên  tắc  trong  đó,  nhất  định  phải  thâm  giải  ý  thú.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  đức  Phật  nói  hết  thảy  pháp,  bao  gồm  pháp  thế  gian,  xuất  thế 

gian, hư không pháp giới  “duy tâm hiện” . Tướng hiện nay của chúng ta, 

tướng này từ đâu đến? Do tâm hiện. Tâm hiện tướng, hết thảy những tạo 

tác  trong  tướng  là  thức,  “duy  thức  biến” ,  thức  đang  tạo  tác,  tâm  hiện 

tướng. Nói cho chư vị biết tướng là vọng tướng, thức cũng là vọng thức, 

đều chẳng phải thật. Do đó tướng đưọc hiện và thức được biến ấy, trong 

Bách  Pháp  đều  thuộc  về  pháp  hữu  vi,  pháp  hữu  vi  đều  là  giả,  đều  là 

mộng  huyễn  bọt  bóng.  Cái  có  thể  hiện  tướng  là  thật,  chân  như  vô  vi. 

Chúng ta trong giả tướng,  vọng thức giác  ngộ  xong,  có  thể tương  ứng 

với Chân Như Vô Vi, vọng thức tới tiếp dẫn hết thảy chúng sanh, giúp 

hết thảy chúng sanh giác ngộ, đó là Bồ Tát hạnh. 

Bồ  Tát  nói  chuyện,  Bồ  Tát  sinh  hoạt,  khởi  tâm  động  niệm,  hết 

thảy tạo tác đều nhằm giác ngộ chúng sanh. Tuy giác ngộ chúng sanh, 

chẳng có mảy may mong cầu, chỉ cần có một ý niệm mong cầu thì liền 

không tương ứng với tự tánh. Ngày nay chúng ta khuyên người cầu sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới có phải là mong cầu hay không? Tương 

ứng  với  tự  tánh  hay  không?  Chẳng  tương  ứng.  Tuy  chẳng  tương  ứng, 

nhưng  đang  đi  trên  con  đường  tương  ứng  với  tự  tánh,  cùng  phương 

hướng này, cùng mục tiêu này, dần dần tới gần minh tâm kiến tánh. Đến 

Cực Lạc thế giới để làm gì? Để minh tâm kiến tánh, hoàn cảnh tu học ở 

nơi đó tốt đẹp, đạo lý là như vậy, đây gọi là đới nghiệp vãng sanh, đới 

nghiệp vãng sanh Cực Lạc thế giới là tốt nhất! Thù thắng nhất! Sau khi 

hiểu rõ rồi chúng ta mới không hoài nghi, mới chết lòng trọn ý tu học 

pháp môn này, đối với hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều không 

mong cầu, đều buông xuống, chỉ cầu sanh Tịnh Độ, chỉ cầu gặp A Di Đà 

Phật, đó gọi là đới nghiệp. Đây là việc phàm phu chúng ta trong một đời 

này chắc chắn có thể thành tựu, khẳng định không luống uổng. Sanh tới 

Tây Phương Cực Lạc thế giới rồi mới buông xả ý niệm mong cầu này 

sạch sành sanh, lúc đó mới rốt ráo thành Phật đạo. 

Các  đồng  tu  học  Phật  hiện  nay,  việc  khó  xả  nhất  là  tâm  cầu 

nguyện. Những sở cầu, sở nguyện đều là hư vọng, họ mong cầu phú quý, 

phước đức hiện tiền; nói thật ra những thứ này đều có thể đạt được nếu 

bạn  biết  đạo  lý  nhân  quả.  Bạn  muốn  được  thiện  quả  thì  phải  tu  thiện 

nhân; nếu tâm  hạnh của bạn không thiện  thì  chắc  chắn sẽ không được 

thiện quả, đây là cầu phước báo trong lục đạo, chẳng rốt ráo. Nhưng đại 

đa số con người chỉ nhìn việc trước mắt, chẳng có nhãn quang lâu dài 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 458

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

rộng lớn; chỉ có người thực sự giác ngộ mới thực sự phát tâm thoát ra 

khỏi sáu nẻo luân hồi, tâm đó là tâm thuần thiện. Mong cầu vãng sanh, 

mong cầu thoát ra khỏi sáu nẻo luân hồi, niệm niệm vẫn còn tạo nghiệp 

thì nguyện vọng này của bạn vĩnh viễn sẽ không đạt được. Tại sao vậy? 

Vì những gì bạn làm trái nghịch với tâm nguyện của bạn, trái nghịch thì 

bạn làm sao mãn nguyện được? Muốn vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, thế giới Cực Lạc là thế giới như thế nào? Trong kinh nói rất rõ 

ràng,  rất  rành  rẽ,  đó  là  thế  giới  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  chẳng  phải  Bồ  Tát 

thông thường. Nói cách khác, hạnh của Bồ Tát thông thường không thể 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc thì phải tu 

hạnh Phổ Hiền. Kinh Vô Lượng Thọ giảng vô cùng rõ ràng, kinh Hoa 

Nghiêm cũng giảng rõ ràng như vậy. Có lẽ bạn đồng tu sẽ hỏi chúng tôi 

thấy rất nhiều bà cụ, ông cụ niệm Phật vài năm liền được vãng sanh, đó 

là  thật  chứ  chẳng  giả.  Lúc  lâm  chung  họ  nói  với  những  người  xung 

quanh “A Di Đà Phật tới tiếp dẫn tôi, tôi đi theo Ngài”, đó là thật chẳng 

phải giả.  Chúng  ta  hãy  hỏi  “Họ  có  tu  hạnh  Phổ  Hiền  hay  không?”  Có 

chứ!  Niệm  cuối  cùng  là  niệm  của  hạnh  Phổ  Hiền  thì  chắc  chắn  được 

sanh, đạo lý là như vậy. 

Hạnh  Phổ  Hiền  là  gì?  Là  tâm  thanh  tịnh  và  tâm  bình  đẳng;  tâm 

thanh  tịnh  là  Phổ,  tâm  bình  đẳng  là  Phổ.  Tâm  bạn  không  thanh  tịnh, 

không  bình  đẳng  thì  có  giới  hạn,  có  giới  hạn  thì  sẽ  không  bình  đẳng. 

Nói cách khác bạn vẫn còn phân biệt, vẫn còn chấp trước thì không phải 

hạnh Phổ Hiền. Chúng ta bố thí, cúng dường, chiêm lễ, xưng danh đều là 

tu hành, đều là những việc mọi người làm hằng ngày, nhưng nếu bạn có 

phân biệt, có chấp trước thì đó không phải là hạnh Phổ Hiền, chỉ có thể 

nói là hạnh Bồ Tát chứ không phải là hạnh Phổ Hiền. Trong hạnh Phổ 

Hiền không có phân biệt, không có chấp trước. Xa lìa hết thảy phân biệt 

chấp  trước  thì  một  lần  chiêm  lễ  là  hạnh  Phổ  Hiền,  bố  thí  cúng  dường 

cũng là hạnh Phổ Hiền, thậm chí nói chúng ta mặc áo ăn cơm cũng là 

hạnh  Phổ  Hiền.  Khởi  lên  phân  biệt  chấp  trước  thì  không  phải  là  hạnh 

Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền tương ứng với pháp giới, chẳng có giới hạn, 

thường thì chúng ta nói công đức đó lớn nhất, chẳng thể nghĩ bàn. Niệm 

niệm đều tương ứng với hư không pháp giới, đó thuộc về Lý Nhất Tâm. 

Phàm là người vãng sanh, niệm sau cùng nhất định sẽ không có hết thảy 

phân  biệt  chấp  trước  rồi  mới  ra  đi.  Nếu  niệm  sau  cùng  còn  phân  biệt 

chấp trước thì họ sẽ đọa lạc. Chúng ta làm sao có thể bảo đảm niệm sau 

cùng của mình không có phân biệt chấp trước? Việc này quá khó, quá 

khó. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 459

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

Do đó tu hành là sửa đổi tư tưởng, kiến giải, hành vi sai lầm của 

chúng ta, nhất định phải trong đời sống hằng ngày của chúng ta xa lìa 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, công phu đắc lực rồi thì tự mình mới 

thực sự nắm chắc việc vãng sanh. Trong đời sống sinh hoạt thường ngày, 

bất  luận  là  đời  sống  vật  chất  hay  đời  sống  tinh  thần,  có  cũng  được, 

không có cũng được. Có cũng không phân biệt, không chấp trước, không 

có cũng đừng phân biệt đừng chấp trước thì bạn sẽ được tự tại. Không có 

thì muốn cho có, khi có rồi lại sợ  mất đi, lo được lo mất, vậy thì một 

ngày  bạn  niệm  mười  vạn  tiếng  Phật  hiệu,  mỗi  ngày  lạy  mười  vạn  lạy 

cũng chưa chắc thoát ra khỏi sáu nẻo luân hồi. Nguyên nhân là gì? Sáu 

nẻo  luân  hồi  là  do  chấp  trước  tạo  thành,  nếu  bạn  vẫn  còn  chấp  trước 

nặng  nề  như  vậy  thì  làm  sao  có  thể  thoát  được?  Thập  pháp  giới  là  do 

phân biệt tạo thành, chỉ cần có phân biệt, có chấp trước thì bạn sẽ không 

có  cách  chi  thoát  ra  khỏi  sáu  nẻo  và  thập  pháp  giới,  những  gì  bạn  tu 

chẳng phải là hạnh Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền nói một cách đơn giản cho 

quý vị đồng tu nghĩa là đối với hết thảy pháp đều không sanh tâm phân 

biệt, không sanh tâm chấp trước thì bất luận bạn tu pháp gì cũng là hạnh 

Phổ Hiền, lúc nảy có nói mặc áo ăn cơm cũng là hạnh Phổ Hiền, điểm 

này rất quan trọng! 

Nếu  hết  thảy  đều  không  phân  biệt,  không  chấp  trước  thì  bạn  sẽ 

chuyển được cảnh giới, sẽ không bị cảnh giới chuyển. Năm mươi ấm ma 

nói trong kinh Lăng Nghiêm, bất cứ loại ấm ma nào cũng không thể bén 

sát  thân  bạn.  Bạn  sẽ  hỏi  tại  sao  không  bén  sát  thân  bạn  được?  Vì  bạn 

chẳng có thân thì [ấm ma] bén sát vào cái gì? Nếu bạn có thân thì nó mới 

có thể bén sát vào được. Rõ ràng là có tấm thân này, tại sao lại nói không 

có thân? Có tức là không, [nghĩa là] bạn có thân này, nhưng bạn không 

chấp trước thân này là thân nên thân này không tồn tại. Tại sao oán gia 

chủ nợ tìm được thân của bạn? Bạn chấp trước vật này là thân của bạn 

thì oán gia trái chủ sẽ tìm được; nếu bạn không chấp trước thân này thì 

họ không nhìn thấy bạn, không tìm thấy bạn. Vì chấp trước thân này là 

Tôi, nên họ nhìn thấy, tìm bạn báo thù. Nếu bạn không chấp trước vật 

này  là  thân  của  bạn  thì  họ  tìm  không  thấy  bạn,  [bạn  chẳng  hiện  hữu] 

chẳng có. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, yêu ma quỷ quái gì cũng không 

thể bén sát thân bạn được. Vậy thì bạn ở đâu? Tận hư không trọn khắp 

pháp  giới  đều  là  bạn,  yêu  ma  quỷ  quái  cũng  không  lìa  khỏi  hư  không 

pháp giới, bạn bao gồm họ, họ không thể bao gồm bạn. Bất luận họ phá 

phách như thế nào, đó chỉ là một chút bệnh nhẹ thôi, giống như thân thể 

bạn có chỗ nào đau ngứa, gãi gãi một chút là xong, không thể bị tổn hại. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 460

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

Nếu bạn có phân biệt chấp trước thì phiền phức sẽ lớn lắm. 

Cho nên nói lời chân thật với bạn, con người sẽ không sanh bệnh. 

Bệnh từ đâu đến? Bệnh đến từ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Con 

người cũng không suy già, [vậy thì] tại sao lại già? Vì vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước nên mới già. Con người cũng không chết, [vậy thì] tại 

sao lại chết? Vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nên bạn mới chết. Lìa 

khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  tất  cả  [bệnh,  già,  chết]  đều 

không  có!  Trong  hư  không  pháp  giới,  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  có 

duyên, trong kinh nói tùy loại hóa thân, tùy theo căn cơ mà thuyết pháp, 

bạn coi như vậy tự tại biết bao! Tùy loại hóa thân, hiện tướng cũng như 

vô tướng, không có thân cũng như có thân, có và không có là một chứ 

chẳng phải hai. Thuyết pháp là để giúp đỡ chúng sanh giác ngộ, tuy tận 

tâm tận lực giúp đỡ họ nhưng dường như có dường như không. Trong 

kinh Kim Cang đức Phật nói  “độ vô lượng vô biên chúng sanh nhưng 

 thật ra không có chúng sanh được độ” . Do đó bạn gây phiền phức cho 

Phật cũng không được, thật là không có chúng sanh được độ. Bạn muốn 

hủy  báng  đức  Phật Thích  Ca  Mâu  Ni,  đức  Phật  Thích Ca nói  suốt  đời 

Ngài chưa từng nói một câu nói, nếu bạn nói đức Phật thuyết pháp là bạn 

báng Phật, bạn làm sao phê bình Ngài? Ngài chẳng nói một câu, chẳng 

nói một chữ,  “nói tức là không nói, không nói mà nói” , nói và không nói

là một chứ chẳng phải hai, bạn hãy lắng lòng tìm hiểu ý tứ này, thật là 

cao minh. Nếu nói người ta dựa vào đó mới có thể hủy báng chúng ta, thì 

chúng ta sai rồi. Nếu họ không nói thì họ làm sao sai được? Có nói là có 

lỗi, không nói thì không lỗi, quý bạn hãy lắng lòng suy nghĩ về ý này. 

Họ  “làm nhưng không làm, không làm mà làm” . 

Thế gian này chúng ta có giảng kinh thuyết pháp, đức Phật nói với 

chúng ta Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng có giảng kinh thuyết pháp, 

nếu bạn thực sự tới Tây Phương Cực Lạc thế giới, bạn nghe đức Phật A 

Di Đà giảng kinh gì, giảng pháp gì? Chẳng có. Giảng kinh thuyết pháp là 

đối với phàm phu chúng ta nói, Tây Phương Cực Lạc thế giới có giảng 

kinh thuyết pháp hay không? Không có. Không giảng tức là giảng, giảng 

tức là không giảng, đó là thuyết pháp thực sự, bạn nghe thực sự. Trong 

kinh  nói  không  sai,  lục  trần  cũng  thuyết  pháp,  sáu  trần  có  nói  không? 

Không có, đó là tiêu biểu pháp, bạn nhìn sắc tướng, tai nghe âm thanh 

liền khai ngộ, càng ngộ càng sâu, càng ngộ càng rộng, chẳng có ai nói 

từng  câu, từng  câu  dài  dòng  cho bạn  nghe,  chẳng  cần  phiền  phức  như 

vậy! [Nếu nói vậy thì là] coi thường thế giới Cực Lạc quá đỗi. Mỗi ngày 

cúng dường mười phương chư Phật, trong lúc cúng dường bạn liền ngộ 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 461

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

được diệu pháp, thật ra cảnh giới này kinh Hoa Nghiêm đã hiển thị quá 

rõ ràng, do đó lúc bạn mở kinh Hoa Nghiêm ra vô cùng hoan hỷ, chỉ cần 

bạn  đọc  và  hiểu  ý  nghĩa  trong  đó  thì  bạn  sẽ  hoan  hỷ  không  cùng  tận. 

Đâu cần phải nói chi dài dòng? Chỗ nào cũng là tiêu biểu pháp, tiêu biểu 

pháp tức là thuyết pháp. Tại sao đức Phật không trực tiếp thuyết pháp 

cho chúng ta, nói tên của những quỷ thần, các vị thiên vương, cứ nói trực 

tiếp đi. Những vị đó đều là chư Phật, Bồ Tát, Pháp Thân đại sĩ, tại sao 

không nói vị Đẳng Giác Bồ Tát này, vị Pháp Vân Địa Bồ Tát kia, tại sao 

không nói như vậy? Nếu nói như vậy thì mệt chết được. 

Đức  Phật  dùng  những  tạp  thần,  dùng  chư  thiên,  thiên  vương  để 

tiêu biểu pháp, [những vị này đều] sống động, dạy bạn khi thấy hết thảy 

vạn vật thì liền biết đó là cảnh giới Hoa Nghiêm. Thấy cây cối, thần cây, 

thấy nước, thần nước hết thảy đều là cảnh giới Hoa Nghiêm. Cảnh giới 

Hoa Nghiêm ở đâu? Những gì lục căn chúng ta tiếp xúc đến đều là [cảnh 

giới Hoa Nghiêm]. Nhìn thấy hết thảy chúng sanh đều là Pháp Thân đại 

sĩ, đều là những vị tạp thần. Thấy những vị lãnh đạo các tầng lớp trong 

xã hội đều là các vị thiên vương, nhân vương, do đó kinh này biến thành 

rất sống động. Thì ra kinh Đại Phương Quảng Hoa Nghiêm chính là xã 

hội của chúng ta, bạn nói con người sống trong hoàn cảnh này, một hạt 

bụi một cọng lông, một hạt cát một giọt nước, chẳng có gì không phải là 

cảnh giới Hoa Nghiêm, con người sinh hoạt trong đó làm sao không vui 

sướng  cho đuợc?  Làm  sao  không hoan hỷ  cho  được?  Hoàn cảnh  xung 

quanh đều là chư Phật Như Lai, đều là Pháp Thân đại sĩ. Nếu bạn hiểu 

được thì cõi này chính là [cảnh giới Hoa Nghiêm]; nếu bạn không hiểu 

thì hãy tới thế giới Cực Lạc, tới đó để huân tập, để hun đúc. Nếu hiểu 

được thì tận hư không, trọn khắp pháp giới đều là Cực Lạc thế giới, đều 

là Hoa Tạng thế giới. 

Chúng ta có thể khế nhập vào tầng này thì bạn mới thực sự cảm 

được ân đức của chư Phật, mới biết lời đại sư Thiện Đạo đã nói tới tuyệt 

mức rồi, [Ngài nói]  “gặp duyên chẳng giống nhau” , chúng ta gặp được 

duyên  này  quá  thù  thắng,  vô  cùng  thù  thắng.  Đúng  như  câu  Bành  Tế 

Thanh  đã  nói   “một  ngày  hiếm  có  khó  gặp  được  trong  vô  lượng  kiếp 

 qua” , chúng ta đã gặp được ngày này. Bạn làm thế nào mới có thể khế 

nhập?  Bạn phải chân tu, sau khi hiểu rõ rồi phải buông xuống, buông 

xuống hết thảy thân tâm thế giới, chẳng mong cầu gì hết. Chẳng cầu thì 

tự tánh sẽ hiện tiền, bổn tánh sẽ hiện tiền. Nếu cầu thì một niệm mong 

cầu ấy chính là chướng ngại của tự tánh. Đây là chân tướng sự thật, đích 

thật  là  mộng  huyễn  bọt  bóng,  chúng  ta nằm  mộng  hằng ngày,  liên  tục 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 462

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

từng sát-na nối tiếp nhau. Câu cuối trong chú giải rất hay, hàng thứ hai 

trang sáu mươi bảy bắt đầu từ chính giữa,  “cố viết như mộng cần gia, 

 không danh hoặc tuyệt. Hồi quán thế gian giai mộng trung sự. Duy đại 

 giác  lãng  nhiên  xưng  đại  mộng  giác  nhĩ”   (cho  nên  nói:  Trong  mộng 

càng thêm siêng gắng, danh từ (tức ngôn ngữ) rỗng không, phiền não dứt 

bặt,  nhìn  lại  thế  gian  đều  là  chuyện  trong  mộng.  Chỉ  có  đại  giác  rành 

rành  nên gọi [đại giác] là sự giác ngộ trong giấc mộng lớn vậy81). Cảnh 

giới của chư Phật, Bồ Tát là đại giác lãng nhiên, từ trong giấc mộng lớn 

tỉnh ngộ trở lại, đây là chư Phật, Bồ Tát. Tốt lắm, xin mời xem tiếp đoạn 

kinh sau:

 Cánh năng mỗi nhật niệm Bồ Tát danh thiên biến, chí ư thiên 

 nhật. 

更能每日念菩薩名千遍。至於千日。

 (Nếu người đó lại có thể mỗi ngày đều niệm danh hiệu Bồ Tát một 

 ngàn biến, luôn đến một ngàn ngày.) 

Đây là nói về việc tu nhân, thời gian dài hơn, phía trước nói một 

ngày tới bảy ngày, sau đó nói ba tuần. Tới đoạn này thời gian dài hơn, 

một ngàn ngày, là ba năm, ba năm không gián đoạn, đủ thấy tâm bền bĩ 

và nghị lực của người đó. Ba năm không gián đoạn, tức là mỗi ngày bạn 

có định khóa, định khóa tuy không nhiều, nhưng một ngày cũng không 

thiếu, đây là sự liên tục nói trong kinh, phù hợp yêu cầu tịnh niệm tương 

tục. Tới giờ thì nhất định phải làm công khóa, niệm một ngàn danh hiệu 

Bồ Tát, thời gian này cũng không dài lắm, phải có tâm bền bỉ, suốt ba 

năm không gián đoạn. 

 Thị nhân đương đắc Bồ Tát khiển sở tại thổ địa quỷ thần chung 

 thân vệ hộ. 

是人當得菩薩遣所在土地鬼神終身衛護。

 (Thì người đó sẽ được Bồ Tát sai các quỷ thần và thổ địa sở tại hộ 

 vệ trọn đời.) 

Bồ Tát phái thần hộ pháp bảo hộ bạn, thật ra là vì bạn tu trì có  

81 Ý nói: Tất cả đều là huyễn, chỉ có giác ngộ là chân thật. Do từ trong huyễn cảnh có 

thể siêng tu, dứt bặt đối đãi để đạt đến giác ngộ, cho nên sự giác ngộ ấy có thể gọi là 

từ trong giấc mộng lớn mà giác ngộ vậy. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 463

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

công phu, những quỷ thần này kính trọng ngưỡng mộ bạn, Địa Tạng Bồ 

Tát hoan hỷ, cảm được quỷ thần hộ vệ. Đây đều là quả báo, bạn được 

quỷ thần hộ vệ. 

 Hiện thế y thực phong ích, vô chư tật khổ, nãi chí hoạnh sự, bất 

 nhập kỳ môn, hà huống cập thân. 

現世衣食豐溢。無諸疾苦。乃至橫事。不入其門。何

況及身。

 (Hiện đời y phục thức ăn dư dật, không có các thứ bệnh khổ, cho 

 đến  các  hoạnh  sự  còn  không  hề  vào  đến  cửa,  huống  nữa  là  đến  nơi 

 thân.)

Chúng ta coi đoạn kinh này, đây là những gì hoàn cảnh sinh hoạt 

trước mắt chúng ta cần đến. Hiện nay thế gian này có tai nạn, tai nạn quá 

nhiều chúng ta không thể nào dự liệu được, bất cứ lúc nào, bất cứ ở đâu 

đều có thể gặp, chúng ta làm sao đối phó? Lúc trước thầy Lý dạy chúng 

ta chỉ có cách duy nhất là nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Do đó 

trong tai nạn lớn lao bạn vẫn có thể được bình yên, y phục thức ăn của 

bạn không thiếu thốn, phải tu như thế nào? Phải tu bố thí, đừng sợ chúng 

ta bố thí hết sạch thì chẳng còn gì để ăn, chẳng có mặc thì phải làm sao? 

Bạn bố thí hết sạch, bạn chẳng có ăn chẳng có mặc thì Phật, Bồ Tát sẽ 

gởi đồ ăn, đồ mặc tới cho bạn, bạn phải có lòng tin như vậy. Nếu tới lúc 

đó  Phật,  Bồ  Tát  không  đem  tới thì làm  sao?  Nghiệp chướng của  mình 

quá nặng, nỗ lực cố gắng nhất tâm niệm Phật, tuyệt đối không oán trời, 

trách người, cảm ứng đạo giao.  “Không có các tật bệnh, khổ đau” . Tật 

là bệnh, bạn sẽ không bị bệnh tật, sẽ không bị khổ nạn.  “Hoạnh sự”  là

tai họa,  thiên tai nhân  họa, những sự việc  không  thể đoán trước  được, 

bạn sẽ không gặp phải những sự việc này. Những tai biến này  “không hề 

 đến cửa huống chi là đến thân” , nghĩa là nơi bạn cư trú sẽ chẳng xảy ra 

những chuyện này, đương nhiên thân bạn sẽ không bị những tai nạn này. 

Nghĩ tới điều này thì bạn sẽ niệm Phật, niệm Bồ Tát rất thiết tha, hiện 

giờ đích thật có thể dứt trừ nghiệp chướng, miễn trừ hết thảy tai nạn, tiêu 

tai miễn nạn, đây là phương pháp tu học duy nhất. 

Niệm A Di Đà Phật rất tốt, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát cũng tốt, 

niệm Địa Tạng Bồ Tát cũng tốt, [nhưng] phải nhất tâm xưng niệm. Ghi 

nhớ tâm hạnh tương ứng, cảm ứng sẽ thù thắng. Nếu miệng niệm mà tâm 

không tương ứng, vẫn còn làm những chuyện tổn hại người ta lợi ích cho 

mình, tổn hại chúng sanh, tổn hại xã hội, bạn niệm như thế nào đi nữa 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 464

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

cũng uổng công, tại sao vậy? Vì chẳng tương ứng. Nhất định phải ghi 

nhớ  [lời  dạy]  trong  kinh  này,  nguyên  tắc  nói  ở  đoạn  trước,  mỗi  ngày 

xưng niệm một ngàn tiếng trong vòng một ngàn ngày, không thể rời khỏi 

nguyên tắc này, đó chính là nhất tâm xưng niệm. Trong nhất tâm nhất 

định không có xen tạp, không có vọng tưởng, không có phân biệt, không 

có chấp trước thì mới gọi là nhất tâm. Vả lại phải biết cách niệm danh 

hiệu Phật, Bồ Tát, đây là một bài tập trong lớp, bài học trong lớp, sau khi 

học xong phải áp dụng vào đời sống thì mới có ích lợi. Không thể nói tôi 

ở  trong  chùa  niệm  Phật  nhất  tâm  được  một  tiếng  đồng  hồ,  nửa  tiếng 

đồng  hồ,  niệm  xong  bước  ra  ngoài  lại  làm  chuyện  thị  phi  nhân  ngã, 

chuyện  tham-sân-si-mạn,  vậy  thì  không  được.  Phải  giữ  được  nhất  tâm 

suốt ngày; tôi đối sự, đãi người, tiếp vật đều thành tâm, thành ý, đều đem 

lại  lợi  ích  cho  chúng  sanh,  lợi  ích  cho  người  khác,  đó  mới  là  tu  hành 

chân thật, mới gọi là biết dụng công thực sự, mới có cảm ứng đạo giao. 

Tuyệt đối không phải là hối lộ Phật, Bồ Tát, mỗi ngày đều nghĩ nhớ tới 

các Ngài, làm theo phương pháp này, các Ngài sẽ bảo hựu cho tôi được 

thăng  quan,  phát  tài.  Còn  đối  với  oan  gia,  tôi  hy  vọng  người  đó  chết 

sớm, bạn khởi ý niệm như vậy thì sai rồi, hoàn toàn không đúng. Phải tu 

như thế nào? Phải khởi tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi đối sự, 

đãi  người,  tiếp  vật.  Niệm  Phật,  tâm  của  mình  phải  giống  tâm  Phật, 

nguyện của mình giống nguyện của Phật, hạnh giống hạnh của Phật, áp 

dụng vào đời sống hằng ngày. Sáng  mai  niệm, sợ ngày  mai quên  mất, 

ngày  mai niệm thêm một lần nữa. Mỗi ngày đều làm vậy, làm suốt ba 

năm thì bạn sẽ quen, bạn sẽ làm mãi mãi, do đó mới được thiện thần ủng 

hộ, Phật, Bồ Tát hộ niệm. 

 Thị nhân tất cánh đắc Bồ Tát ma đảnh thọ ký. 

是人畢竟得菩薩摩頂授記。

 (Người đó rốt ráo sẽ được Bồ Tát xoa đảnh thọ ký cho.) 



Đây là được quả báo cứu cánh viên mãn. Ở đây chữ Bồ Tát là Địa 

Tạng Bồ Tát, nhất định sẽ được Địa Tạng Bồ Tát xoa đảnh thọ ký cho 

bạn, bạn tu nhân chân thật thì quả báo đương nhiên sẽ thù thắng. Phật, 

Bồ Tát dạy bạn làm thế nào tu nhân chứng quả, đó là xoa đảnh thọ ký. 

Xem  tiếp  đoạn  sau,  đây  là  đoạn  thứ  tư,  “thành  độ  sanh  chứng  quả” . 

Kinh văn càng về sau càng thù thắng, càng gần tới kết thúc, càng tỏ rõ 

Phật, Bồ Tát từ bi. Chúng ta hãy lắng lòng quan sát, coi Bồ Tát đau lòng 

rát miệng khuyên chúng ta. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 465

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

 Phục  thứ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát!  Nhược  vị  lai  thế  hữu  thiện 

 nam tử thiện nữ nhân, dục phát quảng đại từ tâm, cứu độ nhất thiết 

 chúng sanh giả, dục tu Vô Thượng Bồ Đề giả, dục xuất ly Tam Giới  

 giả. 

復次觀世音菩薩。若未來世有善男子善女人。欲發廣

大慈心。救度一切眾生者。欲修無上菩提者。欲出離三界

者。

 (Lại nữa, này Bồ Tát Quán Thế Âm! Vào đời vị lai, nếu có kẻ thiện 

 nam người thiện nữ nào muốn phát lòng từ rộng lớn để cứu độ tất cả 

 chúng sanh, muốn tu Đạo Bồ Đề Vô Thượng, muốn ra khỏi Tam Giới.)  

Trước hết nói rõ điều kiện, đây là những hạng người nào? Đây là 

người  rất  phi  thường,  đích  thật  là  Bồ  Tát.  “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân” ,  chữ  thiện  này  nhất  định  phải  đầy  đủ  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước 

mới  là  thiện,  không  phải  là  thiện  thông  thường  [của  người  thế  gian]. 

Người thiện trong thế gian không có tâm lượng lớn như vậy, người thiện 

Nhị  Thừa  cũng  không  có  tâm  lượng  này,  đây  là  thiện  của  Bồ  Tát  Đại 

Thừa.  Họ phát tâm từ bi rộng lớn, bốn chữ  “quảng đại từ tâm”  bao gồm 

mười một điều trong Tịnh Nghiệp Tam Phước. Sau đó nói cụ thể,  “cứu 

 độ hết thảy chúng sanh” , hết thảy nghĩa là tận hư không, trọn khắp pháp 

giới,  chẳng  hạn  định  ở  một  địa  phương  nào,  Ngài  phát  tâm  rộng  lớn 

 “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”   trong  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện. 

 “Muốn tu đạo Bồ Đề vô thượng” , đây là nguyện  “Phật đạo vô thượng 

 thệ nguyện thành”  trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện.  “Muốn thoát ra khỏi 

 Tam Giới”  chính là  “phiền não vô biên thệ nguyện đoạn” , như vậy thì 

bạn mới thoát ra khỏi Tam Giới, đó mới là thực sự giác ngộ. 

Lời chú thích trong chú giải rất hay  “thử thị đại Bồ Tát tâm, tập 

 hạnh Bát Nhã Ba La Mật, cố năng phát khởi độ nhân chi tâm. Nhiên từ 

 bi bổn cụ, tích giả ngã nhân cố phân bỉ thử. Kim tri đồng thể cố phát 

 đẳng tâm” (Đó là tâm to lớn của Bồ Tát, tập hạnh Bát Nhã Ba La Mật, 

cho nên có thể khởi tâm độ người. Từ bi vốn đầy đủ, lúc trước còn phân 

chia mình và người nên còn đối đãi. Nay biết hết thảy đều cùng chung 

một thể nên khởi tâm bình đẳng), chúng ta có phát tâm này chưa? Nếu 

chưa  thì  hãy  mau  phát  tâm  này,  tuy  phát  tâm  nhưng  trong  đời  sống 

thường  ngày  vẫn  còn  khi  có  khi  không  thì  tâm  ấy  không  khẩn  thiết, 

không  chân  thật,  cho  nên  công  phu  tu  học  không  đắc  lực,  không  thể 

chuyển cảnh giới thì cũng như không thực sự phát tâm, do đó phát tâm 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 466

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

nhất định  phải  chân thật.  Tâm  chân  thật nhất định  phải   “trụ chân thật 

 huệ” , ở đây nói  “tập hạnh Bát Nhã Ba La Mật” , trong kinh Vô Lượng 

Thọ gọi là trụ chân thật huệ, tâm của bạn mới có thể phát được, do đó 

 “từ bi vốn đầy đủ” . Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi 

đều là những gì tự tánh chúng ta vốn đầy đủ, vốn đã có, cùng hết thảy 

chư Phật Như Lai không hai, không khác. 

Tại  sao  bây  giờ  bạn  không  có  tâm  này?  Vì  bạn  chấp  vào  Ta  và 

Người (nhân ngã), kinh Kim Cang nói về bốn tướng “ngã tướng, nhân 

tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng”.  Bốn  tướng  này  trên  thực  tế 

chính  là  vì  bạn  trong  cảnh  giới  khởi  lên  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước, bạn sai ở chỗ này. Bạn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nên 

bạn chia ranh giới, cho rằng có ta có người, tâm từ bi của bạn không thể 

khơi dậy. Chẳng những không thể khởi tâm từ bi, tâm chân thành cũng 

không khởi được, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác đều hoàn toàn không 

thể khởi lên, tánh đức vốn sẵn có không thể khởi tác dụng. [Nếu vậy thì] 

cái gì khởi tác dụng? Phiền não, vọng tưởng khởi tác dụng, đời sống của 

bạn làm sao yên ổn được? Dĩ nhiên là sẽ không yên ổn, không dễ chịu. 

Nếu trí huệ đức năng vốn sẵn có trong tánh đức của bạn khởi tác dụng 

thì đời sống của bạn sẽ yên ổn, sẽ vui sướng, bạn sẽ sống đời sống của 

Phật,  Bồ  Tát.  Trong  các  buổi  giảng  chúng  tôi  thường  nói  bạn  sẽ  sống 

một cuộc đời có trí huệ cao độ, người đời nay gọi là đời sống có nghệ 

thuật cao, thật ra người thế gian nói về đời sống có nghệ thuật chỉ là có 

danh vô thật. Giống như người thế gian nói về  “chân thiện mỹ” , chân

thiện mỹ của người thế gian cũng có danh vô thật, chỉ có Phật, Bồ Tát 

mới thật, đời sống các Ngài mới thực sự chân thiện mỹ. Do đó nhất định 

phải  phát  tâm  này,  phải  phát  tâm  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  xả  mình  vì 

người. 

Chúng ta thờ Phật, chúng ta dùng đèn, [hương, và nước] để cúng 

Phật,  đèn  tượng  trưng  cho  ý  nghĩa  thiêu  đốt  chính  mình  chiếu  soi  kẻ 

khác.  Đèn  đời  xưa  đều  là  đèn  dầu,  dầu  đốt  một  thời  gian  thì  cạn  dần, 

phát ra ánh sáng chiếu soi kẻ khác, đèn cầy còn sáng hơn nữa. Do đó khi 

nhìn  thấy  đèn, bạn liền  biết  hy  sinh  chính  mình  để  thành tựu  kẻ  khác, 

nếu không thì bạn cúng đèn cũng uổng công. Còn hương tiêu biểu Ngũ 

Phần  Pháp  Thân:  Giới,  Định,  Huệ,  Giải  Thoát,  Giải  Thoát  Tri  Kiến. 

Nước tiêu biểu thanh tịnh, bình đẳng. Những vật này đều nhằm nhắc nhở 

bạn khi nhìn thấy đèn, hương, nước thì bạn phải biết tu học như thế nào, 

chứ Phật, Bồ Tát đâu cần những thứ này làm chi! [Đèn, hương, và nước] 

chẳng qua là để giúp chúng ta, làm tăng thượng duyên cho chúng ta tự  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 467

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

độ mà thôi. 

Câu cuối trong chú giải nói về việc thoát ly Tam Giới, chúng ta 

hãy đọc:  “Xuất ly Tam Giới giả, tức Viên Giáo Sơ Tín chí Thất Tín, Kiến 

 Tư  tiên  khử,  trường  biệt  Tam  Giới  khổ  luân  dã” (Người  thoát  ra  khỏi 

Tam Giới là Bồ Tát Viên Giáo Sơ Tín đến Thất Tín, đã đoạn dứt Kiến 

Tư phiền não, vĩnh viễn xa lìa nỗi khổ trong Tam Giới). Đây là lời nhắc 

nhở chúng ta, Bồ Tát Sơ Tín trong Viên Giáo đã đoạn hết tám mươi tám 

phẩm Kiến Tư Hoặc trong Tam Giới, công phu đoạn phiền não của Bồ 

Tát Sơ Tín tương đương với quả vị Sơ Quả của Tiểu Thừa. Chúng ta biết 

quả vị Sơ Tín nhập dòng Thánh, nghĩa là nhập vào cảnh giới thánh nhân, 

chẳng còn là phàm phu. Tuy Bồ Tát Sơ Tín chưa thoát ra khỏi Tam Giới, 

vẫn ở trong hai cõi Trời, Người tu hành, chắc chắn không đọa vào ba cõi 

ác,  họ  bảo  đảm  không  đọa  tam  đồ.  Tại  sao  không  đọa  tam  đồ?  Vì  họ 

không tạo ác nghiệp của tam đồ nữa, đã đoạn nghiệp nhân sinh vào cõi 

ác. Nói cách khác họ chẳng còn vì chính mình nữa. Trong Kiến Hoặc tuy 

nói  có  tám  mươi  tám  phẩm,  nhưng  quy  nạp  chẳng  ra  ngoài  năm  loại. 

Thứ  nhất là  Thân  Kiến,  họ không chấp trước  cái thân  này  là Ta,  phần 

trước có nói yêu ma quỷ quái sẽ không thể bén sát vào thân họ được, họ 

biết  thân  này  không  phải  là  Ta.  Cách  nói  thông  thường  của  chúng  ta, 

thân là đồ vật mà ta có cũng giống như ta có quần áo vậy, quần áo này 

của ta chứ không phải là ta, xả bỏ rất dễ, bỏ cái cũ để đổi lấy cái mới. Họ 

biết thân chẳng phải ta, thân là vật của ta, do đó trong mười pháp giới 

thọ thân, xả thân rất dễ, họ chẳng chấp trước. Thân này hư rồi bèn đổi 

một  thân  khác,  cũng  như  không  thích  quần  áo  này  đổi  quần  áo  khác, 

không nhất định phải đợi mặc cũ rách rồi mới đổi, có thể thay đổi bất cứ 

lúc nào. Đây là nói sanh tử rất tự tại, không chấp trước mảy may. 

Phàm phu mê hoặc, họ cho rằng thân này là Ta nên họ rất khó xả, 

rất khó buông bỏ, cứ thương tiếc không chịu buông bỏ thân này. Giống 

như mấy đứa con nít, chúng nó rất tham trước mặc quần áo đẹp, kêu nó 

thay  quần  áo  khác  thì  nó  la  khóc  um  sùm  không  chịu  thay,  nó  cũng 

giống như chúng ta [không chịu xả bỏ thân này vậy]. Cho nên hiểu rõ 

chân tướng sự thật rồi thì xả thân thọ thân chẳng khó khăn gì cả, chẳng 

sợ hãi, vậy thì sau khi thay đổi họ được thân tốt hơn, trang nghiêm hơn. 

Nếu tham luyến, chấp trước, không chịu buông xả thân này, thì ngược lại 

càng đổi  càng xấu, mất  đi  thân người, đổi thân  ngạ quỷ,  súc  sanh, địa 

ngục, lý do đều vì chẳng buông bỏ tham-sân-si. Đức Phật dạy chúng ta 

tu  hành  phải  dồn  sức  vào  những  việc  này,  dứt  trừ  tâm  tham,  tâm  sân 

giận. Đoạn được tâm tham thì không đọa ngạ quỷ, đoạn tâm sân giận thì 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 468

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

không đọa địa ngục, đoạn tâm ngu si thì không đọa súc sanh, vĩnh viễn 

xa lìa tam ác đạo. Xin xem tiếp: 

 Thị chư nhân đẳng kiến Địa Tạng hình tượng cập văn danh giả, 

 chí tâm quy y. 

是諸人等見地藏形像及聞名者。至心歸依。

 (Những  người  đó  thấy  hình  tượng  Bồ  Tát  Địa  Tạng  cùng  nghe 

 danh hiệu, rồi chí tâm quy y.) 

Đây là phương pháp tu hành. Trong câu này quan trọng nhất là ở 

chỗ chí tâm. Quy nghĩa là trở về, Y nghĩa là nương tựa, chân tâm quay 

về noi theo kinh Địa Tạng Bổn Nguyện mà tu hành, đó gọi là quy y Địa 

Tạng Bồ Tát. Nếu bạn không chịu tu hành noi theo kinh giáo thì không 

gọi là quy y, bạn chẳng quay về, bạn không làm theo, y là phải làm theo. 

Những gì trong kinh dạy, chúng ta phải làm cho được, những gì kinh dạy 

không được làm thì chúng ta nhất định không làm,  y giáo phụng hành 

mới kể là quy y, làm với tâm chân thành thì bạn chí tâm quy y, công đức 

này rất lớn, quá lớn, phải quay lại từ trong tâm. Câu sau nêu lên những 

sự tướng: 

 Hoặc dĩ hương hoa, y phục, bảo bối, ẩm thực cúng dường chiêm 

 lễ. 

或以香華。衣服。寶貝。飲食供養瞻禮。

 (Hoặc đem hương hoa, y phục, vật báu, đồ ăn thức uống để cúng 

 dường chiêm lễ.) 

Hương  hoa  tiêu  biểu  cho  ý  nghĩa  gì  chúng  ta  phải  hiểu  rõ, 

 “Hương”   là  giới  hương,  phải  trì  giới,  phải  tuân  giữ  pháp  luật.  “Hoa” 

tiêu biểu Lục Độ,  “Y”  tiêu biểu Nhẫn Nhục.  “Vật báu”  là vật người thế 

gian trân quý, tiêu  biểu tài vật;  “Ẩm thực”   để  nuôi dưỡng  sanh  mạng, 

chẳng  thể  thiếu.    Dùng  những  thứ  này  để  cúng  dường  chiêm  lễ,  cúng 

trước hình tượng Bồ Tát, đây là việc làm trong mỗi khóa tụng niệm hằng 

ngày.  Ứng  dụng  vào  sinh  hoạt  nghĩa  là  phải  cứu  giúp  hết  thảy  chúng 

sanh, đặc biệt là những chúng sanh đang chịu khổ nạn, chúng ta làm sao 

dùng hương để cúng dường cho họ? Dạy họ tuân giữ pháp luật, dạy họ 

giữ giới, vậy nghĩa là dùng hương để cúng dường chúng sanh. Làm thế 

nào dùng hoa để cúng dường? Dạy họ bố thí, dạy họ làm nhân thiện mới 

được quả thiện, dạy họ xử sự đãi người tiếp vật phải nhẫn nại, phải nhẫn 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 469

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ  

nhịn, đó là bố thí cúng dường. Dạy họ học Phật, quy y Tam  Bảo, tiếp 

nhận lý luận, phương pháp của Phật dạy để tu hành, đó là cúng dường 

của báu. Lúc họ bị khổ nạn, chúng ta chăm sóc đời sống vật chất cho họ 

là ẩm thực cúng dường. Chúng ta phải đem những bài tập trong lớp học 

ứng dụng vào đời sống thì mới gọi là tu hành. Nếu nói chỉ làm ở trong 

chùa hoặc chỉ làm trong gia đình mình, mỗi ngày đều cúng dường Phật, 

Bồ Tát như vậy, chiêm lễ xưng danh, bạn có thể cứu độ hết thảy chúng 

sanh hay sao? Bạn có thể chứng Vô Thượng Bồ Đề hay sao? Bạn có thể 

thoát ly Tam Giới hay sao? Không thể được. 

Cho  nên  chúng  ta  trong  khóa  tụng  sáng  tối,  bất  luận  là  ở  trong 

chùa hay là trong phòng thờ Phật ở nhà, bạn phải hiểu ý nghĩa của khóa 

tụng sáng tối, tôi đã nhắc đi nhắc lại nhiều lần, khóa tụng buổi sáng là 

nhắc mình phải làm, phải thực hiện [những lời dạy của Phật], vậy thì cây 

hương  bạn  đốt  buổi  sáng  không  uổng  phí.  Đốt  cây  hương  này  là  nhắc 

mình hôm nay xử sự, đối người, tiếp vật phải đúng như pháp, như pháp 

nghĩa là giữ giới, và cũng khuyên người khác tuân giữ pháp luật, giữ quy 

củ.  Khuyên  người  ta  trồng  thiện  nhân,  đoạn  ác  tu  thiện,  đó  là  “cúng 

hoa”, thì hoa đó mới không uổng phí. Do đó những sự tiêu biểu pháp này 

đều  nhắc  nhở  chính  mình,  tự  mình  phải  làm,  phải  khuyên  người  khác 

làm.  Khóa tụng buổi tối phản tỉnh,  kiểm điểm, thành tích của mình hôm 

nay ra sao? Mình có làm được hay không? Có sốt sắng làm không? Tự 

mình thỏa mãn thành tích của mình hay không? Nếu tự mình cảm thấy 

không  thỏa  mãn  thì  phải  sám  hối,  phải  sửa  lỗi,  ngày  mai  làm  tốt  hơn 

hôm nay, đó gọi là tu hành; khóa tụng sáng tối này của bạn thành tựu 

công đức chân thật, chẳng phải chỉ làm trên hình thức. Ngày nay người 

ta tu hành chỉ có hình thức, chẳng có thật tế, do đó họ không thể thành 

công. Câu cuối cùng: 

 Thị  thiện  nam  nữ  đẳng  sở  nguyện  tốc  thành,  vĩnh  vô  chướng 

 ngại. 

是善男女等所願速成。永無障礙。

 (Thì  điều  nguyện  cầu  của  các  thiện  nam  thiện  nữ  đó  sẽ  chóng 

 được thành tựu, vĩnh viễn không bị chướng ngại. 

 “Sở  nguyện”   là  ba  nguyện  nói  ở  phần  trước,  nguyện  độ  chúng 

sanh,  nguyện  thành  Phật  đạo,  nguyện  thoát  ra  khỏi  Tam  Giới,  lục  đạo 

đều có thể thành tựu. Chúng ta phải ghi nhớ, hiểu rõ việc này. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng đến đây thôi. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 46

 470

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tập 47 (Số 14-12-47) 

Xin mở cuốn Khoa Chú, quyển Hạ, trang sáu mươi chín. 

 Phục  thứ  Quán  Thế  Âm!  Nhược  vị  lai  thế  hữu  thiện  nam  tử 

 thiện nữ nhân, dục cầu hiện tại vị lai bách thiên vạn ức đẳng nguyện, 

 bách thiên vạn ức đẳng sự, đản đương quy y, chiêm lễ, cúng dường, 

 tán thán Ðịa Tạng Bồ Tát hình tượng, như thị sở nguyện sở cầu tất 

 giai thành tựu. 

復次觀世音。若未來世有善男子善女人。欲求現在未 

來百千萬億等願。百千萬億等事。但當歸依。瞻禮。供養 

。讚歎地藏菩薩形像。如是所願所求悉皆成就。

 (Lại nữa, này Bồ Tát Quán Thế Âm! Vào đời vị lai, nếu có kẻ thiện 

 nam người thiện nữ nào muốn cầu trăm ngàn vạn ức điều nguyện, trăm 

 ngàn vạn ức sự việc về hiện tại cùng vị lai, chỉ nên quy y, chiêm lễ, cúng 

 dường,  ngợi  khen  hình  tượng  của  Bồ  Tát  Địa  Tạng;  thì  các  điều  sở 

 nguyện sở cầu như thế ắt đều thành tựu cả.) 

Ðây là đoạn thứ năm, dùng cách hiện nay để nói chính là có cầu ắt 

ứng, có nguyện ắt thành. Đây là nói về người thế gian, bất luận là trong 

quá  khứ  hay  trong  hiện  tại,  bất  luận  là  người  Trung  Quốc  hay  ngoại 

quốc, có thể nói chẳng có một chúng sanh nào chẳng mong cầu như vậy. 

Ai cũng có mong cầu, mấy ai trong đời có thể thỏa mãn tâm nguyện của 

mình? Chắc chắn là người mong cầu rất nhiều, người thực sự được toại 

nguyện vô cùng hiếm hoi. Người thế gian có mong cầu, khi nguyện ấy 

được toại nguyện, đại đa số đều là trong mạng của người đó có sẵn. Họ 

cầu tiền tài, trong mạng người ấy đích thật có tiền tài, khi thời cơ, nhân 

duyên chín muồi thì họ sẽ phát tài. Trong mạng họ có địa vị, tới lúc thời 

cơ nhân duyên chín muồi thì họ sẽ được làm quan, đó đều là trong mạng 

có  sẵn.  Sự  mong  cầu  nói  trong đoạn  này  là  trong  mạng bạn  chẳng  có, 

chẳng có mà bạn cầu được mới gọi là có cầu ắt ứng. Trong mạng có sẵn 

thì không tính, đây là trong mạng chẳng có. Nếu chẳng có mà muốn cầu 

được thì rất khó, chẳng dễ đâu. Ðây là oai thần chư Phật Bồ Tát gia trì, 

nói thật ra gia trì vẫn thuộc về tăng thượng duyên, thực sự nguyên nhân 

chủ yếu cũng là chính mình, chính mình y theo lời dạy của Phật, sốt sắng 

nỗ lực tu học, bây giờ tu thì bây giờ được cảm ứng. Ðây chẳng phải là do 

đời trước, mạng đời trước của bạn chẳng có, là do bạn tạo ngay bây giờ. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 471

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Chúng ta phải hiểu rõ quan hệ nhân quả trong đó, hiểu rành rẽ thì bạn sẽ 

không ngờ vực, và cũng không trách Phật, Bồ Tát bảo hựu người khác 

mà chẳng bảo hựu bạn? Vì họ làm theo, bạn không làm theo, nếu bạn 

hiểu được việc này thì mới biết thực sự là có cầu ắt ứng. 



Phía trước nói người mong cầu, việc được mong cầu, trong kinh 

nói rất rõ ràng, đặc biệt nói  “nếu trong đời tương lai” , trong đoạn này 

mỗi một tiết đều nói về đời vị lai, thời đại hiện nay của chúng ta thuộc 

 “đời vị lai”  này. Ðiều kiện của người mong cầu, phát nguyện này nhất 

định  phải  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  thiện  là  chữ  then  chốt;  nếu 

không phải là thiện nam tử, thiện nữ nhân, bạn y theo phương pháp này 

để cầu chưa chắc sẽ được cảm ứng, do đó chữ này là chữ then chốt. Hồi 

trước tôi giảng kinh Ðịa Tạng có thính chúng từng hỏi, tại sao họ tu học 

y theo kinh điển này, họ rất thành tâm, rất thành khẩn, thiết tha, nhưng 

cầu không được? Do đó họ nghi ngờ lời dạy trong kinh không đáng tin, 

họ tới hỏi tôi. Tôi chỉ chữ này, tôi nói: “Ông có làm được [tới tiêu chuẩn 

của] chữ thiện này hay không?” Ông ta suy nghĩ và hiểu được [rằng ông 

chưa  làm  đến  tiêu  chuẩn  của  chữ  thiện  này].  Vì  kinh  này  là  kinh  Ðại 

Thừa,  bạn  tu  học  y  theo  phương  pháp  này,  nguyện  của  bạn  là  nguyện 

nhỏ thì bạn chỉ cần có thiện nhỏ là được. Nếu nguyện của bạn là nguyện 

to lớn thì bạn nhất định phải có thiện lớn. Tiêu chuẩn của thiện là Tam 

Phước, bạn muốn cầu được sự việc thù thắng và quả báo thù thắng trong 

cơi trời và người, thì bạn phải làm việc thiện trong cõi trời người  “hiếu 

 dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, tu mười nghiệp 

 thiện” ,  bạn  làm  được  hay  chưa?  Nếu  bạn  thực  sự  làm  được  thì  bạn  là 

thiện nam tử, thiện nữ nhân trong thế gian, phước báo thù thắng trong 

thế gian bạn có thể cầu được. Còn quả báo thù thắng xuất thế gian bạn 

chưa chắc sẽ cầu được, tại sao vậy? Tiêu chuẩn thiện ấy cần phải nâng 

cao lên mới được. 



Cho nên bạn mong cầu quả báo Nhị Thừa thì nhất định phải  “thọ 

 trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi” , ba câu này thoạt 

nghe hình như chẳng khó hiểu, nhưng thật ra chẳng dễ, chẳng dễ hiểu. 

Tam quy là gì? Hiện nay rất nhiều người coi nhẹ việc này, họ coi việc 

này rất đơn giản, rất dễ dàng. Cứ tìm pháp sư, ở trước tượng Phật niệm 

vài câu kệ thì tưởng là đã quy y, làm gì có chuyện tiện nghi như vậy? 

Quy là thực sự quay về, Y là thực sự nương tựa. Quy y Phật là từ mê 

hoặc điên đảo quay lại, thực sự nương vào tự tánh giác. Quy y Pháp là từ 

tà tri tà kiến, tức là tư tưởng sai lầm, kiến giải sai lầm quay lại, nương 

vào chánh tri chánh kiến. Quy y Tăng là từ hết thảy ô nhiễm quay trở lại 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 472

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nương vào tâm thanh tịnh, dễ gì làm được như vậy? Ðây là thiện pháp 

xuất  thế  gian.  Ðiều  thứ  nhất  trong  Tam  Phước  là  thiện  pháp  thế  gian, 

điều  thứ  hai  là  thiện  pháp  xuất  thế  gian.  Do  đó  có  thể  biết  ngày  nay 

chúng  ta  thọ  Tam  Quy  và  thọ  giới,  người  xưa  nói  chẳng  sai  “có  danh 

không thật”, tự mình phải hiểu rõ. Hiện nay người xuất gia thọ giới Tỳ 

Kheo tự cho mình đã thuộc vào hàng tỳ-kheo, đại sư Ngẫu Ích nói đó là 

vọng ngữ. Họ chẳng đắc giới tỳ-kheo, cứ tưởng là mình là tỳ-kheo, lỗi 

này rất nặng. Ðại sư Ngẫu Ích nói từ đời Nam Tống trở về sau ở Trung 

Quốc đã chẳng có tỳ-kheo nữa, giới tỳ-kheo tối thiểu phải được năm vị 

tỳ-kheo truyền giới, đương nhiên tốt nhất là mười vị, nếu tìm không đủ 

mười vị thì năm vị. Ðủ năm vị tỳ-kheo mới có thể truyền giới tỳ-kheo. 



Sau  đời  Nam  Tống,  Trung  Quốc  chẳng  có  tỳ-kheo,  nhưng  cũng 

truyền  giới  theo  lệ,  trong  tâm  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ  đây  là 

truyền giới trên mặt danh tự, chẳng có thực chất. Tại sao phải làm hình 

thức này? Chúng ta đọc tụng Giới Kinh, tránh cho người khác hủy báng, 

Giới Kinh nói người chưa thọ giới không được xem, chúng ta thọ giới 

trên hình thức để đọc Giới Kinh. Hồi trước đại sư Chương Gia nói với 

tôi khi bạn thực sự có thể làm được một điều, hiểu được một điều thì làm 

một điều, vậy thì bạn đã thọ giới điều này, [thọ giới] chẳng ở trên hình 

thức. Tuy bạn đã thọ giới ở giới đàn, nhưng bạn không giữ tròn giới đó 

thì kể như là bạn chẳng có thọ giới, do đó chúng ta nhất định phải biết 

thân phận  của  mình.  Sau  khi đại  sư  Ngẫu  Ích thọ  giới  Tỳ  Kheo  xong, 

Ngài đối trước Phật, Bồ Tát trả lại giới, Ngài trì giới Sa Di. Vì không có 

tỳ-kheo, nên có thể thề trước Phật, Bồ Tát để thọ giới Sa Di, thọ giới Bồ 

Tát cũng vậy, do đó cư sĩ tại gia có thể thọ giới Bồ Tát và giới Sa Di vì 

thọ hai giới này không cần có tỳ-kheo. Còn giới Tỳ Kheo và Tỳ Kheo Ni 

cần phải có tỳ-kheo thực sự, nếu không có tỳ-kheo thực sự thì tuyệt đối 

không đắc giới. Do đó đại sư Ngẫu Ích cả đời tự xưng là Bồ Tát Giới Sa 

Di, đây là tổ sư đại đức làm gương cho chúng ta. Lão nhân gia tự xưng 

là sa-di, đồ đệ của Ngài là pháp sư Thành Thời không dám xưng là sa-di. 

Pháp sư Thành Thời chỉnh lý trước tác của đại sư Ngẫu Ích xong khắc 

ván lưu thông, công đức này rất lớn. Nếu không có pháp sư Thành Thời 

thì  trước  tác  của  đại  sư  Ngẫu  Ích  sẽ  không  được  truyền  cho  hậu  thế. 

Pháp sư Thành Thời tự xưng Bồ Tát Giới Xuất Gia Ưu Bà Tắc. Ngày 

nay chúng ta gọi Ưu Bà Tắc là cư sĩ, bạn coi pháp sư Thành Thời khiêm 

tốn như vậy đó. Tôi là cư sĩ xuất gia, các bạn là cư sĩ tại gia, đây là thân 

phận  “danh phù hợp thật” , là quan niệm và lý luận chính xác. Gần đây 

pháp  sư  Hoằng  Nhất  là  một  vị  rất  thông  thạo  giới  luật,  Ngài  cũng  tự 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 473

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

xưng là Xuất Gia Ưu Bà Tắc. Ðây là việc chúng ta nhất định phải hiểu, 

phải biết thân phận mình là gì thì mới không đến nỗi phạm sai lầm. 



Nhưng Xuất Gia Ưu Bà Tắc có thể học Bồ Tát không? Có thể học, 

Bồ Tát Xuất Gia Ưu Bà Tắc đương nhiên có thể học Bồ Tát. Ðiều thiện 

của Bồ Tát nhất định phải phát tâm Bồ Ðề, phát tâm Bồ Ðề tức là thực 

sự phát tứ hoằng thệ nguyện  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , bạn 

còn  làm  tổn  thương  hết  thảy  chúng  sanh  nữa  sao?  Bạn  giúp  họ  còn 

không xuể thì làm sao có thể gây tổn thương cho họ? Nếu chúng ta bất 

mãn đối với bất cứ một chúng sanh nào, chê bỏ họ, dùng tâm sân hận để 

đối xử với họ thì tâm Bồ Ðề của chúng ta chẳng còn nữa. Tâm Bồ Ðề là 

tâm đại từ đại bi, thanh tịnh, bình đẳng, giác. Từ thanh tịnh, bình đẳng, 

giác sanh khởi đại từ bi, có tâm Bồ Ðề thì bạn mới có thể giúp đỡ hết 

thảy chúng sanh. Muốn giúp đỡ hết thảy chúng sanh thì trước hết phải 

thành tựu đức hạnh, trí huệ của mình, do đó phải đoạn phiền não, đoạn 

tập khí,  “phiền não vô biên thệ nguyện đoạn” ; thành tựu học vấn và trí 

huệ  của  mình là   “pháp  môn  vô  lượng thệ  nguyện  học” .  Sau  đó   “Phật 

 đạo  vô  thượng  thệ  nguyện  thành” ;  ba  nguyện  sau  là  để  hoàn  thành 

nguyện thứ nhất, bạn thành Phật để làm gì? Ðoạn phiền não để làm gì? 

Bạn học pháp môn để làm gì? Thành Phật đạo để làm gì? Là để độ hết 

thảy chúng sanh, chẳng phải vì chính mình. Nếu nói đoạn phiền não là vì 

chính mình, học pháp môn cũng là vì chính mình thì đó là Tiểu Thừa, 

Quyền  Giáo  Bồ  Tát,  họ  chưa  đoạn  hết  ngã  chấp  và  pháp  chấp,  đương 

nhiên  ngã  chấp  và  pháp  chấp  của  họ  ít  hơn  phàm  phu  chúng  ta  quá 

nhiều, nhưng vẫn chưa sạch sẽ rốt ráo, chúng ta nhất định phải hiểu đạo 

lý này. Do đó chữ thiện ở đây là chữ then chốt, chúng ta đã thực hiện 

được chưa? Chúng ta có phải là thiện nam tử, thiện nữ nhân như trong 

kinh nói hay không? [Đoạn này] giải thích về “người có thể cầu” trước. 

Tiếp theo sau là nói về những việc mong cầu. Những việc mong 

cầu  rất  rộng,  rất  nhiều,  chuyện  bạn  mong  cầu  không  có  gì  không  toại 

nguyện.  Chú  giải  ghi  rất  hay,  chúng  ta  hãy  đọc  thử   “nguyện  niệm  tại 

 nội”   (nguyện  vọng  và  ý  niệm  ở  bên  trong)  bạn  có  nguyện,  có  ý  niệm 

mong cầu, có ý:  “Sự tướng cứ ngoại” (sự tướng ở bên ngoài), việc bạn 

mong cầu ở bên ngoài.  “Ước thế xuất thế gian, tắc hữu bách thiên vạn 

 ức” (Trong thế  gian,  xuất  thế  gian,  có trăm  ngàn vạn  ức),  chuyện  bạn 

mong  cầu  quá  nhiều,  nói  chẳng  hết.  “Hoặc  cầu  hiện  sanh  quả  toại” 

(hoặc  cầu  đời  này  được  quả  báo  toại  nguyện),  hoặc  cầu  trong  đời  này 

nguyện  vọng  của  bạn  đều  được  xứng  tâm  như  ý,  “toại”  nghĩa  là  xứng 

tâm như ý.  “Hoặc kỳ tha thế tùng tâm” (hoặc mong cầu đời sau sự việc 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 474

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

xứng tâm vừa ý), hoặc hy vọng đời sau, việc bạn mong cầu chẳng phải là 

đời này, mà đời sau có quả báo thù thắng. Sau đó pháp sư dẫn Ðịa Tạng 

Thập Luân Kinh, kinh nói  “thử thiện nam tử, tùy sở tại xứ, nhược chư 

 hữu tình, hoặc vi đa văn” (Người trai lành ấy ở bất cứ nơi đâu, nếu các 

hữu tình vì muốn được đa văn), ở đây nêu vài thí dụ, hy vọng trong đời 

này có cơ duyên tốt có thể nghe được Phật pháp. Hoặc là  “tịnh tín, tịnh 

 giới,  tịnh  lự” ,  tịnh  lự  là  thiền  định,  “đó  là  thần  thông,  bát  nhã,  giải 

 thoát,  diệu  sắc  thanh,  hương,  vị,  xúc,  lợi  dưỡng,  danh  văn,  công  đức, 

 hoa quả, rừng cây, giường chiếu, nhà cửa, v.v.” , đây là vài thí dụ, những 

gì người thế gian, xuất thế gian hy vọng mong cầu quá nhiều, quá nhiều. 

Tiếp theo là Ngài dạy chúng ta phương pháp: 

 Ðản đương quy y, chiêm lễ, cúng dường, tán thán Ðịa Tạng Bồ 

 Tát hình tượng, như thị sở nguyện sở cầu tất giai thành tựu. 

但當歸依。瞻禮。供養。讚歎地藏菩薩形像。如是所

願所求悉皆成就。

 (Nên chỉ quy y, chiêm lễ, cúng dường, ngợi khen hình tượng của 

 Bồ  Tát  Địa  Tạng  thì  các  điều  sở  nguyện  sở  cầu  như  thế  ắt  đều  thành 

 tựu.) 

Ðoạn này thật ra chính là  “Tu hành đúng như lời dạy”  trong Phẩm 

Hạnh Nguyện, đây là câu thứ nhất trong các pháp cúng dường. Chỉ cần 

bạn có thể thực sự cúng dường bằng cách tu hành đúng như lời dạy thì 

nguyện của bạn không khi nào chẳng được toại nguyện, bạn đều có thể 

đạt được. Do đó nhất định phải hiểu ý nghĩa của câu này thật rõ ràng, 

thật thấu triệt, bốn chữ  “quy y cúng dường”  này quan trọng nhất. Quy là 

quay về, từ hết thảy những sai lầm của chúng ta thực sự quay lại, quay 

về nghĩa là sám hối. Lúc tôi mới học Phật, đại sư Chương Gia dạy tôi 

 “Trong  cửa nhà  Phật,  có  cầu ắt  ứng” , đây  là  thật  chứ  chẳng  giả.  Lúc 

bạn có cầu nhưng không ứng được, chẳng có cảm ứng là vì nguyên nhân 

gì?  Vì chính bạn có nghiệp chướng, chỉ cần bạn sám hối, tiêu trừ nghiệp 

chướng  thì  cảm  ứng  sẽ  hiện  ra.  Tôi  thỉnh  giáo  Ngài  làm  sao  sám  trừ 

nghiệp chướng? Ngài dạy tôi bốn chữ “hậu bất tái tạo” (sau không làm

nữa),  nghe  xong  tôi  hiểu  được.  Thiện  tri  thức  thực  sự  chẳng  nói  dối, 

cũng không nói vòng vo dài dòng, lời Ngài dạy vô cùng đơn giản, trọng 

yếu.  Trong  nhà  Phật  rất  nhiều  nghi  thức  sám  hối  đều  chẳng  cần  thiết 

[nếu  bạn  hiểu  được  bốn  chữ  trên].  Khi  biết  bạn  sai  rồi,  từ  rày  về  sau 

không phạm lại cùng  một sai lầm đó nữa, như vậy gọi là thực sự sám 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 475

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hối. Tôi học theo Ngài ba năm, cách Ngài dạy khác với cách dạy của các 

pháp sư, đại đức khác, làm cho chúng tôi cảm thấy rất hợp tình, hợp lý, 

hợp pháp, chẳng thể không khâm phục. 

Từ đó tôi mới hiểu tự biết mình phạm lỗi thì đó là giác ngộ; chữ 

biết đó chính là giác, bạn đã giác ngộ. Có thể sửa lỗi và cải chính trở lại 

là tu hành, là sám hối. Cho nên nhà Phật nói về chuyện tu hành, hai chữ 

sám hối đều bao gồm hết thảy [chuyện tu hành], tức là không tái phạm 

những lỗi lầm giống vậy. Nhà Nho nói “bất nhị quá” (không phạm lỗi 

hai lần) chẳng khác những gì nhà Phật nói, lỗi chỉ có thể phạm một lần, 

không thể phạm lỗi lần thứ hai, lần thứ nhất là vì bạn ngu si, sau khi hiểu 

xong và giác ngộ rồi không phạm lại lần thứ hai, đó là quay về, thực sự 

quay lại. Sau khi quay về thì đời sống chúng ta, hành vi chúng ta, xử sự 

đãi người tiếp vật nên noi theo cái gì? Noi theo lời dạy trong kinh Địa 

Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, đó gọi là quy y, bạn quy y Địa Tạng Bồ Tát. 

Nếu chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói hành động trái ngược với lời 

dạy trong kinh này thì chúng ta chẳng có quy y, chúng ta không có nơi 

nương dựa.  Bạn  không noi theo  và  làm  theo  lời dạy  của  Địa Tạng Bồ 

Tát. Sự quy y đó là giả, có danh không thật. Mang tiếng là quy y nhưng 

không thực sự quy y, nói cho chư vị biết không những chẳng có lợi ích 

mà còn có tội lỗi nữa. Khi chưa quy y bạn phạm tội thì chỉ kết một tội; 

sau khi quy y, bạn đã biết rõ mà cố phạm thì bạn sẽ phạm hai tội. Đạo lý 

này không khó hiểu, tôi tin người có căn tánh bậc trung đều có thể hiểu 

rõ ràng. Cho nên người thiện là người thực sự quy y. 

 “Chiêm lễ”  là tụng niệm hằng ngày, hiện nay chúng ta gọi là khóa 

tụng sáng tối, đây là để nhắc nhở chính mình, trong khóa tụng sáng tối 

bạn phải chiêm ngưỡng, lễ lạy hình tượng Địa Tạng Bồ Tát. Lễ lạy là 

cung kính, biểu lộ lòng thành kính của mình, y giáo phụng hành. Chúng 

ta noi theo kinh luận nào để tu hành? Chúng ta không có khả năng học 

thuộc lòng hết bộ kinh, thì phải trích lục những lời dạy quan trọng trong 

kinh  ghi  ra  rồi  học  thuộc  lòng,  mỗi  ngày  phải  đọc  cho  thuộc.  Đương 

nhiên nếu bạn có thời giờ thì mỗi ngày đọc kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện một lần cũng tốt, nói thật ra niệm một lần cũng chưa đủ, tại sao 

vậy? Không nhớ nổi. Vẫn phải chọn những lời dạy quan trọng rồi chép 

ra, cũng như cuốn Quy Tắc Tu Học Tịnh Tông vậy, chúng tôi chọn từ 

kinh Vô Lượng Thọ và chép ra sáu mươi điều để cho dễ nhớ. Chúng ta 

phải làm cho bằng được  mỗi điều trong sáu mươi điều này. Chúng tôi 

cũng chọn sáu mươi điều từ kinh Bảo Tích, từ kinh Phát Khởi Bồ Tát 

Thù Thắng Chí Nhạo. Trong kinh này, Thế Tôn chuyên nói về đời Mạt 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 476

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Pháp, tức là thời đại hiện nay chúng ta, những lỗi lầm mà người xuất gia 

chúng  ta  thường  phạm  mà  chính  chúng  ta  cũng  không  biết,  tự  mình 

không biết mình đã phạm sai lầm, vẫn nghĩ là mình làm đúng. Đức Phật 

kể ra chúng ta mới bất chợt tỉnh ngộ, mỗi ngày đều tạo tội nghiệp mà 

còn cảm thấy là chính mình tu hành rất giỏi; tương lai rơi vào ba đường 

ác rồi còn không biết tại sao lại đọa lạc, bạn nói có đáng thương, có đáng 

sợ hay không? Do đó bộ kinh này rất quan trọng. 

Lời  khai  thị  của  Thế  Tôn  đối  với  người  xuất  gia  đời  Mạt  Pháp, 


quở trách một số lỗi lầm chúng ta nên sửa đổi, chẳng phải chỉ nêu trong 

kinh  này  mà  thôi.  Nhưng  chúng  ta  trích  lục  ra  vài  điều  này,  trước  hết 

chúng ta phải sửa những lỗi lớn trước, sau đó mới sửa lỗi nhỏ. Nếu lỗi 

lớn không sửa nổi thì lỗi nhỏ sẽ không dễ gì sửa được, chẳng đạt được 

hiệu quả. Do đó phải thực sự tu hành y theo lời dạy trong kinh Địa Tạng 

Bồ Tát Bổn Nguyện, lời dạy trong kinh cũng phải chọn ra vài chục điều, 

bày trước mặt chúng ta, phải làm theo hằng ngày, đó gọi là  “cúng dường 

 bằng cách tu hành y theo lời dạy” , đó là việc tự tu. Không những chính 

bạn  phải  y  giáo  phụng hành,  bạn  còn  phải  giáo  hóa  chúng  sanh,  đó  là 

pháp Đại Thừa. Điều thiện của Bồ Tát Đại Thừa  “Phát Bồ Đề tâm, tin 

 sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa” , phía sau còn  “khuyến tấn hành giả” , 

cho nên tự mình làm cũng chưa đủ, còn phải khuyên người ta làm theo. 

 “Tán thán Địa Tạng Bồ Tát hình tượng” , chữ hình tượng này, nói 

cho chư vị biết chẳng phải là hình tượng do đúc nặn, tô vẽ mà có, các 

bạn suy nghĩ coi đây là hình tượng gì? Là hình tượng của Bồ Tát Địa 

Tạng thị hiện trong nhân gian. Ngài dùng tâm gì khi xử sự, đãi người, 

tiếp vật, Ngài dùng thái độ như thế nào khi tiếp xúc với hết thảy người, 

hết thảy sự, hết thảy vật, đó gọi là hình tượng. Lời xưng tán, giảng giải 

công đức của Địa Tạng Bồ Tát, đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng giải 

kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện,  kinh  Địa  Tạng  Thập  Luân,  kinh 

Chiêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo, đó là chuyên tán thán hình tượng Địa 

Tạng Bồ Tát. Cho nên mọi người đừng hiểu lầm rằng tạo một tượng Bồ 

Tát là tán thán, nghĩ vậy thì sai rồi. Chữ tán thán ở đây, một là vì người 

diễn  thuyết,  hai  là  làm  gương  cho  người  khác,  bạn  tu  pháp  môn  Địa 

Tạng, bạn có giống Địa Tạng Bồ Tát hay không? Hình tượng của bạn có 

phải là hình tượng của Địa Tạng Bồ Tát hay không? Đó mới gọi là tán 

thán thực sự. Nếu bạn có thể làm như vậy, Địa Tạng Bồ Tát trong thời 

kỳ Mạt pháp thay mặt Thế Tôn hoằng pháp lợi sanh, tiếp dẫn đại chúng, 

thì những gì bạn nguyện, bạn cầu đâu lẽ nào không thành tựu cho được? 

Chư vị nghĩ coi những gì bạn cầu, bạn nguyện là công đức trong tự tánh 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 477

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

của bạn hiện tiền hay là do Phật, Bồ Tát gia trì cho bạn? Cả hai đều có, 

tự tánh công đức là nhân, Phật, Bồ Tát gia trì là duyên. Nếu chính mình 

không tu trì chân thật thì duyên của Phật, Bồ Tát chẳng thể gia trì, [các 

Ngài]  muốn  tạo  tăng  thượng  duyên  cho  bạn  cũng  không  được,  chẳng 

giúp gì được. Nhất định tự mình phải có nhân, bạn có nhân thực sự, sau 

đó Phật, Bồ Tát tạo trợ duyên cho bạn, quả sẽ thành tựu rất thuận lợi, 

đạo lý là như vậy. Xin xem đoạn kinh tiếp theo: 

 Phục nguyện Địa Tạng Bồ Tát cụ đại từ bi, vĩnh ủng hộ ngã, thị 

 nhân ư thùy mộng trung tức đắc Bồ Tát ma đảnh thọ ký. 

復願地藏菩薩具大慈悲。永擁護我。是人於睡夢中即

得菩薩摩頂授記。

 (Nếu lại cầu mong Bồ Tát Địa Tạng, đấng đầy đủ lòng đại từ bi, 

 mãi mãi ủng hộ cho mình, thì người đó trong giấc chiêm bao liền được 

 Bồ Tát xoa đảnh thọ ký cho.) 

Chú  giải  chú  thích  rất  hay   “quy  cúng  hiệp  pháp” (quy y cúng

dường đúng pháp), câu này quan trọng vô cùng, quy y cúng dường đúng 

pháp;  “cầu khẩn như tâm, cố cảm Đại Sĩ mộng trung thọ ký” (cầu khẩn 

như tâm nên cảm được Đại Sĩ trong mộng thọ ký), đây là Bồ Tát tạo tăng 

thượng  duyên  cho  bạn.  Nếu  bạn  quy  y  cúng  dường  chẳng  đúng  như 

pháp, bạn  có  mong cầu như  thế nào  đi  nữa  đều không được cảm  ứng. 

Cho  nên  nói  mong  cầu  đúng  lý  đúng  pháp  thì  nhất  định  sẽ  được  toại 

nguyện, vả lại cho dù vì mình cũng là vì chúng sanh. Như tứ hoằng thệ 

nguyện: Nguyện đoạn phiền não, nguyện học pháp môn, nguyện thành 

Phật đạo, tại sao vậy? Vì chúng sanh. Nếu nói chỉ vì muốn thành tựu cho 

chính mình chứ chẳng dốc hết tâm lực để ủng hộ chúng sanh, thì nguyện 

ấy rất khó thành tựu. Vì chúng sanh và cũng vì chính mình là chẳng sai, 

nhưng vẫn có chướng ngại, có chướng duyên. Vì chúng sanh không vì 

chính mình thì nguyện đó sẽ rất thuận lợi, rất dễ được thành tựu. Nhiều 

khi nguyện vì chúng sanh chẳng vì chính mình không thể thành tựu là do 

nguyên nhân gì? Nghiệp chướng của chúng sanh rất nặng, không phải là 

Bồ Tát chẳng chịu giúp đỡ, nhưng nghiệp chướng của chúng sanh quá 

nặng, không chịu nghe lời dạy, họ nhất định sẽ thọ quả báo, sau khi nhận 

chịu quả báo mới tỉnh ngộ, đến lúc đó Phật, Bồ Tát sẽ đến cứu họ. Do đó 

có thể biết Phật, Bồ Tát hiện thân hay không, Phật, Bồ Tát thuyết pháp 

hay không, Phật, Bồ Tát dạy chúng sanh hay không đều là từ bi. Ngài 

không  hiện  thân,  không  thuyết  pháp,  không  dạy  chúng  sanh  vì  duyên 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 478

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chưa chín muồi. Duyên này là ở bên phía của chúng sanh, chẳng ở bên 

Phật, Bồ Tát. Chính mình nhất định phải giữ tâm tốt, làm việc tốt, phát 

nguyện lành thì mới có thể cảm được Phật, Bồ Tát hiện thân thuyết pháp 

và đến để giúp đỡ chúng ta. Nếu tâm chúng ta không thiện, hạnh chẳng 

thiện thì Phật, Bồ Tát tuyệt đối sẽ chẳng đến, khi hiểu những đạo lý này 

rồi mới biết tại sao có người cầu thì Phật, Bồ Tát liền hiện thân? Còn có 

người ngày nào cũng cầu, đã cầu hết bao nhiêu năm nhưng ngay cả bóng 

của Phật, Bồ Tát cũng chẳng thấy được, đạo lý là như vậy. 

Nói thật ra chư Phật, Bồ Tát giảng hết thảy kinh pháp chẳng qua là 

nhằm giải thích rõ về những sự lý chân tướng trong vũ trụ nhân sinh, và 

những sự lý nhân quả chuyển biến tương tục. Những chân tướng sự thật 

này, những đạo lý và sự thật của việc chuyển biến đều ở trước mắt chúng 

ta, sáu căn chúng ta mỗi ngày tiếp xúc những cảnh giới này, giống như 

trong  kinh  có  nói  khi  tiếp  xúc  chúng  ta  mê  chứ  chẳng  giác,  bày  ngay 

trước  mặt  nhưng  nhìn  chẳng  ra,  nghe  chẳng  hiểu.  Chư  Phật,  Bồ  Tát 

thương xót chúng ta, trong những sự tướng trước mắt, các Ngài nhắc cho 

chúng ta tỉnh ngộ. Chư vị hãy quán sát kỹ lưỡng, suy nghĩ kỹ càng. Bạn 

coi kinh Hoa Nghiêm, hết thảy những kinh luận Đại Thừa, Tiểu Thừa có 

phải là như vậy hay không? Nếu chúng ta có thể hiểu được thì giống như 

trong  đại  kinh  có  nói  chư  Phật  Như  Lai  vì  hết  thảy  chúng  sanh  giảng 

kinh  thuyết  pháp   “trần  thuyết     82 ,  sát  thuyết,  vô  gián  đoạn thuyết” (vi

trần nói, cõi nước nói, nói không gián đoạn), đây là sự thật. 

Chiều hôm qua, ông Lý hội trưởng mời tôi cùng đi thăm cụ Hồng, 

cụ  Hồng  bị  bệnh  rất  nặng  suốt  mấy  năm  nay,  cụ  phát  tâm  hiến  tặng 

miếng đất cho chúng tôi xây làng Di Đà, miếng đất ở Dương Thác Cảng 

là của cụ. Lúc trước tôi có đi thăm cụ một lần, bệnh cụ đã tới thời kỳ 

nguy ngập, âm thanh nói chuyện của cụ rất mơ hồ, tôi ở kế bên ráng hết 

sức lắng nghe nhưng không hiểu cụ nói gì, cụ nói tiếng Phước Kiến, tôi 

hiểu tiếng Phước Kiến nhưng chẳng hiểu cụ nói gì. Thân thể cụ rất yếu, 

chính cụ cũng cảm thấy [mình bệnh quá nặng] sáng không bảo đảm [có 

sống được tới] tối hay không, cho nên cụ hiến miếng đất này để xây làng 

Di Đà, cụ vô cùng khẩn thiết, mỗi ngày gọi rất nhiều cú điện thoại cho 

ông Lý Mộc Nguyên, ông Lý Mộc Nguyên mỗi ngày đi thăm cụ Hồng 

82 Gọi là trần thuyết vì theo cái nhìn của Phật, trong một vi trần có vô lượng vô biên 

cõi nước, nên kinh nói “khai đại thiên kinh quyển ư vi trần” tức là trong một vi trần 

đã hàm chứa vô lượng vô biên chẳng thể nghĩ bàn  ý nghĩa. Sát thuyết là tất cả sự 

việc, tất cả pháp hữu tình hay vô tình đều bao hàm vô lượng nghĩa lý, đều thể hiện 

Nhất Chân nên cả cõi nước đều là thuyết pháp. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 479

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ba bốn lượt, có một hôm ông đã đi tới đó bảy lượt. Hôm qua tôi đi thăm 

thấy cụ [so với lần trước] là hai người hoàn toàn khác hẳn, bây giờ cụ 

sắc mặt hồng hào, nói chuyện được rất nhiều, âm thanh rất rõ ràng, mỗi 

câu nói tôi đều nghe được rất rõ ràng, tôi đều hiểu được [ý cụ nói]. Tinh 

thần, khí sắc, thể lực đều rất tốt, nghe nói mỗi sáng cụ đều đi xuống lầu 

vận động, lúc trước còn ngồi xe lăn hiện nay khỏi phải ngồi xe lăn rồi, 

cụ có thể đi xuống lầu tập thể dục, thật là chẳng thể nghĩ bàn! 

Hôm qua nghe cụ nói: “Tôi phát nguyện hiến tặng miếng đất này, 

hy vọng tôi có thể khỏi bệnh, tới nay quả thật đã khỏi bệnh rồi”. Chỗ ung 

thư ở cổ họng của cụ đã mổ xong, bác sĩ nói vết mổ ở cổ họng sau hai 

tháng  có  thể  bình  phục,  sức  khoẻ  sẽ  hoàn  toàn  bình  phục.  Hôm  qua 

chúng tôi đã cùng nhau bàn bạc rất nhiều chuyện, cụ tiếp đãi chúng tôi 

thật thân thiết. Lý Mộc Nguyên nói với tôi, lão cư sĩ Hồng đích thật là 

một người làm từ thiện nổi tiếng ở địa phương này, có cầu ắt ứng, ai cầu 

cụ giúp đỡ nhất định sẽ không thất vọng. Cư Sĩ Lâm có lần đã từng kêu 

gọi cụ giúp đỡ, cụ vô cùng khảng khái, hỏi cụ hiến tặng bao nhiêu tiền, 

cụ  viết  một  tấm  chi  phiếu  trống  không  và  nói  “Quý  vị  cần  dùng  bao 

nhiêu thì tự ghi số tiền vào chi phiếu”. Cả đời làm việc thiện, đến già bị 

bệnh này, đây là thánh nhân (nhân duyên thánh thiện), đi đâu tìm được 

cơ hội nhân duyên này, cụ có thể gặp được, lại có thể khảng khái như 

vậy. Dựa trên giá cả hiện nay, miếng đất của cụ trị giá sáu chục triệu, lúc 

nói chuyện với Lý Mộc Nguyên, cụ giảm xuống còn bốn chục triệu, sau 

cùng bớt còn hai mươi lăm triệu, bây giờ giảm tới mười lăm triệu, vả lại 

còn nói với chúng tôi tương lai xây dựng làng Di Đà không đủ tiền cụ sẽ 

cho thêm, cụ vô cùng hoan hỷ. 

Sau khi  rời  khỏi  chỗ  của  cụ  Hồng,  chúng  tôi  đến thăm  lão  Lâm 

Trưởng  Trần  Quang  Biệt,  ông  Biệt  hiện  nay  cũng  đang  bị  bệnh,  mỗi 

ngày nghe kinh, coi băng giảng kinh, mỗi ngày coi tám tiếng đồng hồ. 

Trong phòng ngủ của ông có đặt một máy TV và máy hát băng video, 

hiện nay ông đang coi giảng ký kinh Kim Cang, vạn duyên buông xuống 

một lòng niệm Phật. Gần đây có mấy vị cư sĩ đều bị bệnh rất nặng, vừa 

phát tâm liền hết bệnh, hoàn toàn lành bệnh, đi tái khám đều trở lại bình 

thường,  thực  sự  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Cho  nên  cầu  Địa  Tạng  Bồ  Tát 

vĩnh  viễn  bảo  hựu,  thực  sự  có  thể  làm  được.  Chỉ  cần  thiện  tâm  chẳng 

thoái chuyển, Bồ Tát trước sau cũng sẽ bảo hựu bạn; nếu bạn thoái tâm 

thì  Bồ  Tát  liền  rời  khỏi.  Vĩnh  viễn  chẳng  thoái  tâm,  vĩnh  viễn  y  giáo 

phụng hành, càng làm thì lòng tin càng kiên định, càng thanh tịnh, pháp 

hỷ sung mãn, càng làm càng hoan hỷ, chư Phật, Bồ Tát làm sao không 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 480

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hộ niệm cho được! Chư Phật, Bồ Tát hộ niệm, thiên long thiện thần sẽ 

ủng hộ, đây là đạo lý nhất định. Cho nên những chuyện này đều bắt đầu 

từ sự chân tu của chính mình. Sự cầu nguyện này là của Đại Thừa Bồ 

Tát, cầu Địa Tạng Bồ Tát đại từ đại bi vĩnh viễn bảo hựu; Bồ Tát đáp 

ứng thì sẽ hiện trong mộng của bạn, trong mộng bạn thấy Bồ Tát xoa đầu 

thọ  ký.  Trong  bộ  chú  giải,  [ngài  Thanh  Liên]  giảng  câu  cuối  cùng  là 

 “Nhược phi tín lực kiên cố, an hữu như thị thoại tướng” (nếu không có 

lòng tin vững chắc thì làm sao có tướng tốt lành như vậy), tướng lành hy 

hữu này đều nhờ lòng tinh thanh tịnh kiên cố mà có. Chúng ta đọc xong 

phải  nên  học  theo.  Xem  tiếp  đoạn  thứ  sáu,  “phát  hiện  sanh  trí  huệ” 

(sanh trí huệ trong đời này), nói thật ra chuyện này có quan hệ quá lớn 

đối với chúng ta. Chúng ta nghiên cứu kinh điển, học Giáo mà trí huệ 

chưa mở mang, đoạn này dạy chúng ta phương pháp mở mang trí huệ. 

 Phục thứ Quán Thế Âm Bồ Tát! Nhược vị lai thế. 

復次觀世音菩薩。若未來世。

 (Lại nữa, này Bồ Tát Quán Thế Âm! Vào đời vị lai.) 

Câu này nói về chúng ta ngày nay, nói cách khác đều là dạy chính 

chúng ta, chẳng phải dạy người khác. 

 Thiện nam tử, thiện nữ nhân. 

善男子善女人。

 (Nếu có kẻ thiện nam người thiện nữ nào.  )

Chú ý chữ thiện này, Tịnh Nghiệp Tam Phước quan trọng lắm, đó 

là  “Tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời chư Phật” . Học Phật pháp phải 

bắt đầu từ đâu? Tam Phước là cơ sở, nếu bỏ sót, lơ là chuyện này, chẳng 

sốt sắng mong cầu thì cả đời bạn không thể thành tựu. Giống như xây 

nhà, trừ phi bạn dựng túp lều tranh thì còn được, nếu bạn muốn xây lầu 

cao thì tuyệt đối không thành, tại sao vậy? Vì bạn chẳng xây nền móng, 

Tam Phước là nền móng, là cơ sở. Cơ sở của bạn xây vững chắc thì căn 

lầu của bạn mới có thể xây cao. Ngày nay người ta xây những nhà cao cả 

mấy chục tầng, trên một trăm tầng, nền móng ấy phải xây cho thật vững 

chắc. 

Tam  Phước  chính  là  cơ  sở  cho  việc  thành  Phật.  Chỉ  có  câu  thứ 

nhất  là  cơ  sở  của  phước  báo  nhân  thiên,  chẳng  thoát  ra  khỏi  lục  đạo, 

thiện nhân thiện quả phước báo trong lục đạo bạn chắc chắn sẽ hưởng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 481

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

được vì bạn có cơ sở này, có thể nói là bạn sẽ không đọa ba đường ác, 

đời đời kiếp kiếp đều hưởng phước báo nhân thiên. Nếu phước thứ hai 

trong Tam Phước bạn tu được rất sốt sắng, rất cứng cáp thì quả báo của 

bạn ở trong Tứ Thánh pháp giới, Tứ Thánh pháp giới trong thập pháp 

giới gồm có: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, và quả vị Phật trong thập 

pháp giới, bạn sẽ được phước báo này. Bạn có đủ phước báo của Bồ Tát 

Đại Thừa thì bạn mới có thể siêu việt thập pháp giới, hưởng phước báo 

của Nhất Chân pháp giới. Nếu chúng ta không sốt sắng tu tập cơ sở này 

thì chúng ta sẽ không đạt được những công đức lợi ích thù thắng trong 

Phật pháp. Chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này, nhất định phải hiểu 

rõ. 

Xin xem kinh văn, Khoa Chú quyển Hạ, trang bảy mươi, kinh văn  

trong đoạn hai: 

 Phục thứ Quán Thế Âm Bồ Tát! Nhược vị lai thế thiện nam tử 

 thiện nữ nhân, ư Đại Thừa kinh điển thâm sanh trân trọng, phát bất 

 tư nghị tâm, dục độc dục tụng, túng ngộ minh sư giáo thị lịnh thục, 

 toàn  đắc  toàn  vong,  động  kinh  niên  nguyệt  bất  năng  độc  tụng,  thị 

 thiện  nam tử  đẳng hữu  túc  nghiệp  chướng vị đắc tiêu  trừ cố,  ư  Đại 

 Thừa kinh điển vô độc tụng tánh. 

復次觀世音菩薩。若未來世善男子善女人。於大乘經

典深生珍重。發不思議心。欲讀欲誦。縱遇明師教視令熟

。旋得旋忘。動經年月不能讀誦。是善男子等有宿業障未

得銷除。故於大乘經典無讀誦性。

 (Lại nữa, này Bồ Tát Quán Thế Âm! Vào đời vị lai, nếu có người 

 thiện nam thiện nữ nào đối với kinh điển Đại Thừa sanh lòng trân trọng 

 thâm sâu, phát tâm không nghĩ bàn muốn đọc, muốn tụng, dầu gặp được 

 bậc minh sư dạy bảo cho thành thục, song đọc rồi lại quên, trải đến cả 

 tháng, cả năm vẫn không đọc tụng được; những kẻ thiện nam này vì có 

 nghiệp chướng đời trước chưa trừ sạch, cho nên đối với kinh điển Đại 

 Thừa không có tánh đọc tụng.) 

Câu này dạy chúng ta phương pháp cầu trí huệ. Vì nếu không có 

trí huệ, muốn tu học Đại Thừa không những chẳng thể khai ngộ, ngay cả 

kinh văn cũng chẳng thuộc. Trong thời đại chúng ta, những người trung 

niên trở lên học Phật thường gặp phải sự khó khăn này. Người trẻ tuổi 

học Phật vẫn là thiểu số, họ phải là người đời trước có thiện căn sâu dày 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 482

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thì lúc còn trẻ mới có thể tiếp xúc [tới Phật pháp]. Tôi có cơ hội tiếp xúc 

Phật pháp lúc hai mươi sáu tuổi, lúc đó tôi biết đã quá trễ, gặp được Phật 

pháp quá trễ rồi, lúc trẻ tuổi, trong thời gian tốt nhất [để học Phật] tôi 

chẳng có duyên phận [gặp được Phật pháp], đến lúc có thể hiểu sự việc, 

có thể giác ngộ thì tuổi đã cao, đọc tụng tương đối khó khăn. May là đời 

trước còn có một chút thiện căn, trong thế gian còn chưa bị mê hoặc, khi 

gặp được kinh điển Đại Thừa tôi vô cùng hoan hỷ, thích thú nghiên cứu, 

đọc tụng, có thể hiểu sâu nghĩa thú.  “Túng ngộ minh sư” (Dù gặp minh 

sư), câu này rất khó thực hiện. Minh sư là  người đã từng trải qua, có tu 

có chứng, [ngày nay chúng ta] đi đâu tìm được minh sư như vậy? Cổ đại 

đức thế gian và xuất thế gian thường nói  “thiện tri thức có thể gặp chứ 

 không thể cầu” , có thể gặp được là nhờ thiện căn, nhân duyên đời trước, 

nếu đời trước không có thiện căn, phước đức, nhân duyên thì bạn làm 

sao  gặp  được?  Thiện  căn  phước  đức  mỏng,  gặp  rồi  nhưng  không  chịu 

tin,  không chịu tiếp nhận lời dạy, cho dù tiếp nhận nhưng chỉ tiếp nhận 

bề ngoài, còn bên trong thì trái nghịch, cho nên người đó sẽ không thể 

thành tựu. 

Tiên sinh Phương Đông Mỹ ở Đài Loan dạy học, đại sư Chương 

Gia, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam vô cùng nhiệt tâm dạy người ta, nhưng có 

mấy ai chịu nghe lời? Có mấy ai chịu y giáo phụng hành? Các Ngài mỗi 

ngày  dạy  học,  mỗi  ngày  đều  khuyên  học  trò,  khổ  nỗi  người  học  bên 

ngoài thì vâng lời, còn bên trong thì chống trái. Tuy vậy, người dạy cũng 

không nản chí, đây là đại từ đại bi. Tuy bạn không vâng lời, chỉ cần bạn 

chịu đến nghe, không làm cũng không sao, các Ngài gieo hạt giống thiện 

căn cho bạn. Biết đời sau kiếp sau, hoặc đời sau kiếp sau nữa, một khi 

gặp duyên trở lại thì hạt giống thiện căn của bạn sẽ khởi lên. Biết rõ họ 

làm không nổi, chỉ cần họ chịu đến nghe thì các Ngài đều dạy. Nếu bạn 

nghe  hiểu  rồi,  hiện  nay  có  thể  làm  được  thì  hiện  nay  được  lợi  ích. 

Những người như vậy vẫn là thiểu số. Thầy Lý ở Đài Trung giảng kinh 

thuyết pháp ba mươi tám năm, người nghe thầy giảng kinh thuyết pháp, 

tôi  phỏng  đoán  rất  dè  dặt  cũng  phải  vượt  hơn  năm  trăm  ngàn  người, 

người y giáo phụng hành vãng sanh Tịnh Độ có chừng năm trăm người, 

chư vị nghĩ coi trong năm trăm ngàn người chỉ có năm trăm người vãng 

sanh, những người còn lại chỉ trồng thiện căn mà thôi. Do đó lão nhân 

gia  thường  nói  “trong  một  vạn  người  hiếm  có  được  vài  người  vãng 

sanh”, vấn đề là bạn nghe xong có hiểu hay không? Có phát tâm sốt sắng 

thực  hành  hay  không?  Nhất  định  phải  có  thể  tin,  có  thể  hiểu,  có  thể 

nguyện, có thể hành thì bạn mới được lợi ích. Cho nên điều kiện đầu tiên 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 483

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cho sự học Phật là gặp được thầy tốt, đây là điều kiện then chốt quyết 

định sự tu học cả đời của mình sẽ thành công hay thất bại. 

Thầy giáo dạy chúng ta  “giáo thị lịnh thục” (dạy xem cho thuộc), 

trong  kinh  văn  không  có  nói   “giáo  niệm”   (dạy  niệm),  chẳng  có  nói 

 “giáo thính” (dạy  nghe),  Ngài  dùng  chữ   “dạy  xem”   là  có  ý  nghĩa  gì? 

Chúng ta phải chú ý tới những chữ này,  những chữ này vô cùng quan 

trọng!  “Thị”  (xem, nhìn) nghĩa là quán, quán là thuộc về Huệ. Đức Phật 

dạy cương lãnh cho người dụng công tu hành là dạy quán, dạy bạn quán 

sát, dạy bạn quán chiếu. Quán sát là bước đầu dành cho người mới học; 

từ quán sát nâng lên thành quán chiếu, chỉ dùng quán, dùng chiếu, chứ 

không dùng tâm ý thức. Dùng tâm ý thức để quán chiếu thì không được; 

nhưng nói thật ra quán chiếu cũng chưa lìa khỏi tâm ý thức, thực sự lìa 

khỏi tâm ý thức người sơ học chúng ta chẳng làm nổi. Cho nên người sơ 

học  chúng  ta  chỉ  quán  sát,  quán  chiếu,  y  giáo  phụng  hành.  So  sánh 

những lý luận, phương pháp, cảnh giới mà đức Phật dạy trong kinh điển 

với đời sống hiện thực của chúng ta, trong quá trình đó [thực tập] quán 

sát coi chân tướng sự thật có tương ứng với lời dạy của Phật hay không? 

Phải bắt đầu từ đâu? Trước hết hãy quán sát nhân quả, bạn quán sát làm 

việc  thiện  có  được  quả báo  thiện  hay  không?  Quán  sát làm  việc  ác  có 

phải sẽ được quả báo ác hay không? Hãy bắt đầu quán sát từ những việc 

đơn giản, rõ ràng nhất. Sau đó quán sát những việc chi tiết hơn, dần dần 

khế nhập vào việc tinh tế hơn, từ đó bạn sẽ mở mang trí huệ, cho nên 

chẳng dùng  nghe,  chẳng  dùng  niệm.  Thiền  Tông nhập  môn  bắt  đầu  từ 

quán chiếu, công phu dần dần sâu dày thì tiến đến  “chiếu trụ” . Chiếu trụ 

nghĩa là đạt được Định, từ đó nâng cao lên là  “chiếu kiến” . Tâm Kinh

nói về công phu của Quán Thế Âm Bồ Tát  “Quán Tự Tại Bồ Tát hành 

 thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không” . Hôm

qua nói với chư vị về đoạn chót  “chiếu kiến ngũ uẩn giai không” , biết 

được trạng thái hiện thực trước mắt của chúng ta, đích thực là như mộng, 

huyễn, bọt, bóng, như kinh Bát Nhã dạy  “Nhất thiết pháp vô sở hữu, bất 

 khả đắc” (Hết thảy pháp không có sở hữu, chẳng có được), đó là chiếu 

kiến.  Cảnh  giới này  siêu việt thập pháp  giới, trong thập pháp giới vẫn 

còn  “năng và sở” , chiếu kiến ngũ uẩn giai không thì  “năng và sở”  đều 

mất hết, đó chính là Nhất Chân pháp giới hiện tiền. 

Thầy giáo dạy chúng ta như vậy, nói thật ra chúng ta vừa nghe rồi 

liền  quên,  “toàn  đắc  toàn  vong,  động  kinh  niên  nguyệt,  bất  năng  độc 

 tụng” (phút chốc được, phút chốc mất, trải qua năm tháng chẳng thể đọc 

tụng).  Chúng  ta  vẫn  tùy  thuận  phiền  não,  tùy  thuận  tập  khí,  chẳng  thể 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 484

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

khắc phục phiền não tập khí của mình, do đó trong kinh giáo không thể 

khai ngộ, đây là điều chúng ta nên phản tỉnh, kiểm thảo, thì chúng ta mới 

có thể tìm ra lỗi lầm của mình, mới biết nghiệp chướng của mình nặng 

bao  nhiêu.  Tự  mình phải khẳng định là nghiệp  chướng của  mình nặng 

nề,  có vậy  thì bạn  mới  có thể  khởi  ý  niệm  tiêu  nghiệp  chướng,  không 

tiêu trừ nghiệp chướng thì không được, nếu không tiêu trừ thì sẽ tiếp tục 

làm  chuyện  luân  hồi  trong  sáu  nẻo.  Chư  vị  phải  biết,  khi  luân  hồi  thì 

chúng ta sẽ quên hết những gì chúng ta học được trong đời này, làm sao 

biết  được?  Đời  trước  chúng  ta  đã  từng  học  Phật  pháp  rồi,  đời  này  lúc 

chưa tiếp xúc với Phật pháp không phải đã quên ráo trọi rồi sao? Bị cái 

mê khi cách ấm (nghĩa là bị mê khi chuyển sanh sang đời khác). Đời sau 

phải học lại từ đầu, đời sau có cơ hội gặp được minh sư hay không? Rất 

khó  nói,  chắc  chắn  không  phải  đời  nào  bạn  cũng  may  mắn  gặp  được, 

chẳng  có  chuyện  may  mắn  như vậy,  bài kệ khai  kinh  nói   “Trăm  ngàn 

 muôn kiếp khó gặp được” , lời này là thật. Cho nên nếu đời này không 

thể thành tựu, một khi mất thân người, tuyệt đối không thể nói là đời sau 

bạn sẽ gặp được, rất có thể là bạn sẽ bị ngăn cách hết mấy chục đời, mấy 

trăm đời, cho đến không biết bao nhiêu kiếp sau mới có cơ duyên gặp 

lại. Đây là nói về việc thoái chuyển, thời gian thoái chuyển này quá dài! 

Đây là điều chúng ta nhất định phải hiểu rõ, phải hiểu cho thật rành rẽ. 

Sau đó mới biết cơ duyên này hy hữu khó gặp, gặp rồi thì nhất định phải 

nắm chắc, tuyệt đối không thể thả lỏng, có gian khổ tới đâu cũng phải 

chịu  đựng,  cũng  phải  thành  tựu  ngay  trong  đời  này,  vậy  mới  là  người 

thông minh, mới là người thực sự giác ngộ, là người thực sự có trí huệ. 

Nói  thật  ra,  đức  Phật  nói  hạng  người  này  rất  nhiều,  đại  đa  số 

những người học Phật đều là hạng người này. Những thiện nam tử này 

có nghiệp chướng từ đời trước, nghiệp chướng chưa tiêu trừ. Phía trước 

đã nói cho chư vị biết phương pháp tiêu trừ nghiệp chướng, quy y cúng 

dường, cúng dường là y giáo tu hành, cúng dường thì sẽ tiêu trừ được. 

Phương pháp tiêu trừ nghiệp chướng có hiệu quả nhất, nhanh chóng nhất 

là nhất tâm niệm Phật. Thân tâm thế giới, thế pháp, Phật pháp thảy đều 

buông  xuống,  nhất  tâm  niệm  Phật,  khuyên  người  niệm  Phật,  phương 

pháp tiêu nghiệp chướng này nhanh chóng hơn bất cứ phương pháp nào 

khác. Bạn có thể đạt được Niệm Phật Tam Muội, Niệm Phật Tam Muội 

chính là thiền định, bạn có thể chứng được Lý Nhất Tâm Bất Loạn, trong 

Giáo Hạ gọi là Đại Khai Viên Giải, trong một đời này có thể làm được, 

người có nghiệp chướng cực nặng cũng có thể làm được. Đây chính là 

điều mà ngài Thiện Đạo nói  “gặp duyên chẳng giống nhau” , người có 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 485

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nghiệp chướng nặng hơn nữa cũng có thể làm được. Khi bạn đạt được 

Niệm Phật Tam Muội thì trí huệ sẽ mở mang, bạn có thể hoằng pháp lợi 

sanh hay  không?  Không nhất định.  Tại  sao  vậy?  Phải  coi pháp  duyên, 

tuy bạn đã khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh nếu bạn không 

có pháp duyên, tuy bạn có thể giảng rất hay, nhưng người ta sẽ không 

nghe. Đến lúc đó thì phải làm sao? Hơn phân nửa là vãng sanh tới thế 

giới Cực Lạc. 

Do đó người thành tựu [đạo nghiệp] trú hay không trú ở thế gian 

này chẳng phải là chuyện của chính bản thân họ, chẳng có quan hệ gì đối 

với nghiệp báo của chính họ. Trú hay không trú ở thế gian đều coi pháp 

duyên, nếu có duyên thì trú vài năm, nếu không duyên thì lập tức vãng 

sanh. Người thành tựu vãng sanh sẽ nhất định không có bệnh khổ, nhất 

định sẽ tự tại vãng sanh, nhưng họ thị hiện không nhất định đều giống 

nhau. Cũng có người thị hiện sanh bệnh, cũng có người thị hiện rất khổ, 

tại sao  vậy?  Vì  muốn  giác ngộ hết  thảy  chúng  sanh,  làm  cho  người  ta 

nhìn thấy tướng trạng đó có thể khởi tâm cảnh giác. Thị hiện cũng chẳng 

phải ý tứ của người đó, [họ sẽ] coi duyên của chúng sanh, nên thị hiện 

như thế nào thì họ sẽ thị hiện như vậy, đúng như câu nói  “tùy loại hóa 

 sanh, tùy cơ thuyết pháp” , đâu có nhất định phải như thế nào? Nhưng có 

một nguyên tắc, bất luận là thị hiện như thế nào thì nhất định phải đem 

lại lợi ích cho chúng sanh, khi có người nhìn thấy, có người nghe đến thì 

họ nhất định sẽ tỉnh ngộ. 

Cho  nên  việc  tiêu  nghiệp  chướng  rất  quan  trọng,  thông  thường 

chúng ta thường dùng phương pháp đọc kinh để tiêu nghiệp chướng, đọc 

tới tương ứng thì sẽ tiêu nghiệp chướng, niệm Phật niệm tới tương ứng 

sẽ  tiêu  nghiệp  chướng.  Trong  đời  sống  sinh  hoạt  hằng  ngày,  khi  khởi 

tâm động niệm đều đem lợi ích lại cho xã hội, cho chúng sanh thì cũng 

tiêu nghiệp chướng. Tuyệt đối đừng khởi một niệm mong cầu lợi ích cho 

mình,  chư  vị  nên  biết,  lợi  ích  cho  mình  là  tạo  nghiệp,  là  tăng  thêm 

nghiệp  chướng  của  mình.  Rất  nhiều  đồng  tu  không  thể  tiêu  nghiệp 

chướng, cho dù làm việc thiện, hạnh thiện, làm công việc từ thiện giúp 

đỡ người khác, nhưng họ vẫn còn cái Ta, nên nghiệp chướng của họ tiêu 

không nổi, họ vẫn phải chịu quả báo. Ngày nay chúng ta thật may mắn 

đã biết được đạo lý này, hiểu được chân tướng sự thật này nên nhất định 

phải buông bỏ cái Ta đi, hết thảy đều vì chúng sanh, vì xã hội, vì hình 

tượng tốt đẹp cho Phật pháp, vì Phật pháp trụ thế lâu dài; nếu chúng ta 

có thể luôn giữ tâm này, thường tu hạnh này thì nghiệp chướng sẽ tiêu 

trừ nhanh chóng. Xin xem kinh văn: 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 486

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Như thị chi nhân văn Địa Tạng Bồ Tát danh, kiến Địa Tạng Bồ  

 Tát tượng, cụ dĩ bổn tâm cung kính trần bạch, cánh dĩ hương hoa, y  

 phục, ẩm thực, nhất thiết ngoạn cụ cúng dường Bồ Tát, dĩ tịnh thủy 

 nhất  trản,  kinh  nhất  nhật  nhất  dạ,  an  Bồ  Tát  tiền,  nhiên  hậu  hiệp 

 chưởng thỉnh phục.  Hồi thủ hướng nam lâm nhập khẩu thời, chí tâm 

 trịnh trọng phục thủy ký tất, thận ngũ tân, tửu nhục, tà dâm, vọng ngữ 

 cập chư sát hại, nhất thất nhật hoặc tam thất nhật. 

如是之人聞地藏菩薩名。見地藏菩薩像。具以本心恭

敬陳白。更以香華。衣服。飲食。一切玩具供養菩薩。以

淨水一盞。經一日一夜。安菩薩前。然後合掌請服。迴首

向南臨入口時。至心鄭重服水既畢。慎五辛。酒肉。邪婬

。妄語及諸殺害。一七日或三七日。

 (Những hạng người này, khi nghe danh hiệu của Địa Tạng Bồ Tát 

 cùng thấy hình tượng của Địa Tạng Bồ Tát, thì nên đem hết bổn tâm mà 

 cung kính bày tỏ; rồi dùng hương hoa, y phục, đồ ăn thức uống, cùng tất 

 cả đồ trân ngoạn83 cúng dường Bồ Tát. Lại đem một chén nước trong đặt 

 trước Bồ Tát một ngày một đêm, sau đó chắp tay thỉnh để uống, mặt day 

 về hướng Nam; khi nước sắp vào miệng phải chí tâm trịnh trọng. Uống 

 nước xong, phải kiêng cữ ngũ tân, rượu, thịt, tà dâm, vọng ngữ và các 

 việc giết hại trong bảy ngày hoặc hai mươi mốt ngày.) 

Đoạn này dạy chúng ta phương pháp tu hành để mở mang trí huệ. 

Chúng ta gặp thầy giỏi, gặp bạn lành, gặp hoàn cảnh tu học tốt, nếu trí 

huệ không mở mang thì sẽ rất uổng phí, vô cùng đáng tiếc. Làm sao mở 

mang trí huệ? Phương pháp đức Thế Tôn dạy chúng ta rất hay. Người 

mong cầu mở mang trí huệ này  “nghe danh hiệu Địa tạng Bồ Tát, nhìn 

 thấy hình tượng Địa Tạng Bồ Tát” , nghe danh thấy tượng; chúng ta phải 

ghi nhớ hai chữ  “nghe, thấy”  ở đây là tam huệ  “văn, tư, tu”  của Bồ Tát, 

một là ba, ba là một, như vậy mới có thể tương ứng. Duyên ban đầu là 

nghe đến danh hiệu của Địa Tạng Bồ Tát, đương nhiên nghe danh hiệu 

này thì bạn nhất định phải hiểu ý nghĩa tiêu biểu pháp của danh hiệu, nếu 

83 Sở dĩ gọi là “ngoạn cụ” vì chúng thường dùng để trưng bày, nhìn ngắm cho sướng 

mắt,  sướng  lòng,  khoan  khoái,  di  dưỡng  tinh  thần,  chứ  nhiều  khi  không  có  giá  trị 

thực dụng nào hết, cũng như chẳng dùng để làm gì được. Nói cách khác là để thưởng 

ngoạn, như khánh, tranh cổ, bút cổ, lư, đỉnh, ấn, quạt, vòng, nghiên, lộc bình, tượng, 

đá  có  hình  dáng  lạ,  ngọc,  những  món  đồ  chạm  trổ  điêu  khắc  tinh  tế,  hoặc  thô  ráp 

nhưng độc đáo v.v... 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 487

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

bạn  không  hiểu  ý  nghĩa  tiêu  biểu  pháp  thì  bạn  nghe  cũng  như  không 

nghe. Địa là tâm địa, Tạng là trí huệ, trí huệ Bát Nhã, đức năng vốn sẵn 

có trong chân tâm bổn tánh của chúng ta, đây là hàm ý sâu xa trong danh 

hiệu Địa Tạng Bồ Tát. 

Nhìn thấy hình tượng Địa Tạng Bồ Tát, tượng này có thể là tượng 

điêu khắc hoặc tượng vẽ, liền nghĩ tới hành nghị của Địa Tạng Bồ Tát, 

nghĩ  tới  hết  thảy  những  việc  Ngài  làm  khi  Ngài  thị  hiện  ở  nhân  gian 

chúng ta.  Việc  Ngài làm  nhằm  thể hiện những lời dạy  trong kinh này. 

Những  gì  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  tán  thán,  Ngài  đều  đã  thực  hiện 

được; nếu Ngài chẳng làm được thì đức Phật làm sao khen ngợi Ngài? 

Cho nên chúng ta nghe danh hiệu, thấy hình tượng, biết trí huệ đức năng 

vốn có trong tự tánh chắc chắn là giống như hành nghị của Địa Tạng Bồ 

Tát, nên mới có thể khai phát kho tàng trong tâm địa chúng ta, khi đó 

chúng ta sẽ mở mang trí huệ, nghiệp chướng sẽ tiêu trừ. Nếu không thể 

bắt  chước  theo  Địa  Tạng  Bồ  Tát  thì  nghiệp  chướng  của  chúng  ta  sẽ 

chẳng tiêu nổi, đây là đạo lý thực sự. 

Ở  đây  nói  ở  trước  hình tượng  Phật,  Bồ  Tát  cầu  sám  hối,  “cụ dĩ 

 bổn tâm” (dùng bổn tâm), bổn tâm là chân tâm, thành tâm thành ý cầu 

sám hối. Trong chú giải chẳng chú thích nhiều, nhưng ý nghĩa rất sâu, 

 “văn  danh  kiến  tượng,  trần  bạch  bổn  tâm  giả,  dĩ  Địa  Tạng  chi  danh, 

 tùng trí huệ nhi sanh. Nhi đại sĩ chi tượng do công đức nhi lập” (Nghe

danh hiệu, thấy hình tượng, bạch rõ điều trong tâm ta mong cầu. Do vì 

danh hiệu Địa Tạng sanh từ trí huệ, hình tượng của Đại Sĩ do công đức 

mà thành), chúng  ta  phải  hiểu  ý  nghĩa  tiêu  biểu  pháp  này .  “Cố  xưng 

 danh cúng tượng, tức phát huệ tánh, nhiên tu cung kính, thỉ năng cảm 

 động,  dĩ  thành  năng  động  vật” (cho  nên  xưng  niệm  danh  hiệu,  cúng 

dường hình tượng thì huệ tánh sẽ phát sanh, nhưng cần phải cung kính 

thì mới có thể cảm động, bởi lẽ, lòng thành có thể cảm được muôn vật), 

động là cảm động, vật là chỉ hết thảy hữu tình chúng sanh, bao gồm chư 

Phật, Bồ Tát, bạn đều có thể cảm động.  “Bất thành vị hữu năng động giả 

 dã” (Chẳng thành kính chẳng có khả năng cảm động vậy), tâm địa của 

bạn không chân thành thì bạn không thể cảm động. Đặc biệt là đối với 

Phật, Bồ Tát, hết thảy thiện thần, người thiện, vật thiện thì phải dùng tâm 

chân thành để  cảm  động.  Nếu bạn  không  chân thành thì  cũng  có cảm, 

cảm  những  gì?  Yêu  ma  quỷ  quái,  tâm  yêu  ma  quỷ  quái  không  chân 

thành,  tâm  họ  đều  tà  vạy,  cong  vạy,  do  đó  có  tâm  sát  hại  chiêu  cảm 

chuyện gì? Chiêu cảm La Sát; tâm sân khuể chiêu cảm Tu La, tâm tham 

lam bỏn xẻn chiêu cảm ngạ quỷ, [khởi những tâm này] thì bạn sẽ cảm 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 488

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ứng với những thứ này. Nếu bạn muốn cảm ứng với chư Phật, Bồ Tát, 

cảm ứng với thiên địa thiện thần thì phải dùng tâm chân thành, điểm này 

vô cùng quan trọng! 

Sau khi chí tâm sám hối, còn phải tu cúng dường, cúng dường là 

tiêu biểu cho lòng thành kính, chúng ta gặp mặt người ta phải tặng một 

chút lễ vật, biểu hiện mình kính trọng người ta. Nếu không chuẩn bị lễ 

vật, bên mình có vật gì có thể tặng cho họ làm vật kỷ niệm, kết duyên 

cũng phải tặng cho họ. Hôm qua cư sĩ Lý đến tìm tôi, chúng tôi đi thăm 

lão cư sĩ Hồng, tôi đem theo một xâu chuỗi để kết duyên với cụ. Nhưng 

sau đó lại muốn đi thăm hội trưởng cũ của Cư Sĩ Lâm là lão cư sĩ Trần 

Quang Biệt, chúng tôi trước đó không có chuẩn bị lễ vật, nên tôi tặng 

cho ông xâu chuỗi tôi đeo trên mình, biểu thị lòng kính trọng. Do đó ở 

trước Phật, Bồ Tát chúng ta biểu lộ lòng thành kính của mình thì phải tu 

pháp  cúng  dường.  “Cánh  dĩ  hương,  hoa,  y  phục,  ẩm  thực,  nhất  thiết 

 ngoạn cụ, cúng dường Bồ Tát” (Dùng hương, hoa, y phục, thức ăn, hết 

thảy  đồ trân  ngoạn  cúng dường  Bồ  Tát). Trước  kia  có người đọc  kinh 

Địa  Tạng,  đọc  tới  đoạn  cúng  dường   “hương,  hoa,  y  phục,  ẩm  thực” , 

không thắc mắc gì hết, nhưng lại thắc mắc cúng dường  “đồ trân ngoạn” 

cho  Bồ  Tát  là  có  ý  nghĩa  gì?  Chú  giải  ghi  rất  rõ  ràng:  Đồ  trân  ngoạn 

tượng  trưng   “du  hý  thần  thông” ,  do  đó  đồ  trân  ngoạn  có  thể  dùng  để 

cúng Phật hay không?  Có thể dùng để cúng, đồ trân ngoạn tượng trưng 

cho du hý thần thông, đồ trân ngoạn tiêu biểu ý này. Chủ yếu là mượn 

nghi thức này để tỏ rõ lòng thành kính của mình. 

Sự tiêu biểu pháp ở đây rất hay, lời lẽ ngắn gọn nhưng ý nghĩa đầy 

đủ  “giả vật tưởng ý, tạ sự hiển tâm” (mượn vật để sáng tỏ ý, mượn sự để 

tỏ rõ tâm), cúng dường [vật dụng] trước Phật, Bồ Tát là có ý nghĩa này. 

 “Hương  thủ  thanh  viễn  tiềm  thông” (Hương  nhằm  ngụ  ý  thanh  khiết, 

ngầm thông đến tận nơi xa), hương là thanh hương ở xa cũng ngửi được; 

 “Hoa biểu viên mãn duyệt trạch” (Hoa biểu thị sự sung sướng tràn đầy 

viên  mãn)  chẳng  có  ai  không  thích  hoa,  hoa  tiêu  biểu  vui  thích,  hoàn 

toàn dùng tướng trạng bên ngoài để nói;  “y phục kiến tịch nhẫn bất xả” 

(y  phục  tiêu  biểu  nhẫn  nhục,  vắng  lặng);    “ẩm  thực  hiển  huệ  mạng 

 thường tồn” (thức ăn biểu thị huệ mạng thường tồn tại lâu dài) tiêu biểu 

ý này;  “ngoạn cụ chương du hý thần thông” (đồ trân ngoạn tiêu biểu du 

hý  thần  thông),  ở  đây  chỉ  nêu  vài  thí  dụ.  Phía  trước  chúng  tôi  đã  nói, 

hương tiêu biểu Tín, tiêu biểu Giới Định, tiêu biểu Ngũ Phần Pháp Thân, 

đều có ý thanh hương bay xa. Hoa tiêu biểu Lục Độ. Cúng thức ăn trước 

Phật, Bồ Tát, các Ngài đâu có cần thức ăn, cúng thức ăn có ý nghĩa huệ 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 489

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mạng thường tồn, vì chúng ta cần có thức ăn mới tồn tại, mới có thể duy 

trì mạng sống, ở đây tiêu biểu huệ mạng. Đây là nghi quỹ chí tâm sám 

hối, tu thành kính. 

Tiếp  theo   “dĩ  tịnh  thủy  nhất  trản” (dùng  một  chén  nước  trong) 

cúng  trước  Phật,  Bồ  Tát,  cúng  bao  lâu?  Một  ngày  một  đêm.  “Sau  đó 

 chắp tay thỉnh uống” , cúng một ngày một đêm xong bạn uống nước này. 

 “Quay  đầu  về  hướng  nam” ,  Địa  Tạng  Bồ  Tát  ngồi  ở  phía  Nam.  “Khi

 uống vào miệng, chí tâm trịnh trọng” , ý nghĩa ghi trong chú giải rất rõ 

ràng.  “Dụng tịnh thủy giả, ngẫu duyên phát huệ” (Dùng nước trong này 

mượn duyên phát huệ), cúng một chén nước trong này, nhất định phải 

hiểu,  tâm  phải  thanh  tịnh  giống  nước,  tâm  phải  bình  đẳng  giống  nước 

vậy, tâm thanh tịnh bình đẳng sẽ mở mang trí huệ. Cúng chén nước này 

xong đừng đem đổ, bạn phải uống hết. Do đó cúng nước tốt nhất là cúng 

nước gì? Cúng nước sôi để nguội, [cúng xong] bạn có thể uống. Nước 

bạn cúng xong có thể uống, tiêu biểu mình tiếp nhận, mình sốt sắng học 

tập, tiêu biểu ý nghĩa này. Chẳng phải mỗi ngày đổi chén nước cúng này 

rồi đem đổ. Những việc này trong đời sống hằng ngày đều coi bạn dụng 

tâm ra sao, trên sự tướng có thể thấy bạn dùng tâm gì? Tâm này phải chí 

tâm  trịnh  trọng.  Chú  giải  chỗ  này  rất  hay,  “trí  giả  nhạo  thủy” (kẻ  trí 

thích nước),  “nhân giả nhạo sơn, trí giả nhạo thủy” (kẻ nhân thích núi, 

kẻ trí thích nước) nước có công năng rửa sạch ô nhiễm, dùng nước để 

tiêu biểu ý này. Tham-sân-si là ô nhiễm, kinh Vô Lượng Thọ dạy chúng 

ta  “tẩy tâm dịch hạnh” (rửa tâm, sửa đổi hành vi). Dùng phương pháp gì 

để rửa tâm? Dùng tịnh thủy, dùng nước thanh tịnh, bình đẳng để rửa tâm 

chúng ta; sửa đổi những hành vi sai trái của chúng ta gọi là dịch hạnh. 

Chú giải lại nói  “dĩ thanh trị trược, dĩ chánh trị tà, chúng tà đoạn 

 tuyệt, tri thủy vi chân” (dùng thanh tịnh đối trị ô trược, dùng chánh đối 

trị tà, dứt hết thảy tà, [do vậy] biết nước tiêu biểu cho sự chân thật), tiêu 

biểu ý nghĩa này. Do đó bạn phải hiểu ý nghĩa tiêu biểu pháp, chẳng phải 

nói bạn mỗi ngày uống nước này bèn mở mang trí huệ, bạn hãy thử uống 

suốt  ba  tháng  coi  có  mở  mang  trí  huệ  hay  không?  Vẫn  là  không  mở 

mang trí huệ. Vì bên ngoài là tướng, tiêu biểu tướng, trong ngoài nhất 

như  thì  bạn  sẽ  mở  mang  trí  huệ.  Mỗi  ngày  bạn  cúng  nước,  mỗi  ngày 

uống  nước  này,  mỗi  lần  nhìn  thấy  liền  khởi  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình 

đẳng, nhất định phải đem những chỗ bất bình trong tâm bạn làm cho nó 

bình tịnh, rửa sạch những ô nhiễm trong tâm cho nó trở thành thanh tịnh, 

được vậy thì trí huệ của bạn mới mở mang; trong ngoài nhất như mới có 

thể khởi tác dụng. Mỗi ngày uống nước nhưng vẫn tham-sân-si-mạn, vẫn 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 490

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

còn tự tư, tự lợi, thì trí huệ làm sao mở mang được? Nghiệp chướng của 

bạn  làm  sao  tiêu  trừ  nổi?  Nhất  định  phải  hiểu  ý  nghĩa  tiêu  biểu  pháp. 

Nếu hiểu được ý nghĩa tiêu biểu pháp thì tôi không uống nước này được 

không?  Đương nhiên là được, chẳng phải là không được. Tại sao phải 

uống nước này? Trịnh trọng. Dùng sự tướng này để biểu lộ sự thành kính 

của bạn, là có ý nghĩa như vậy. 

Lúc tu pháp này phải  “thận ngũ tân, tửu, nhục, tà dâm, vọng ngữ, 

 cập chư sát hại” (cữ năm món hăng nồng, rượu, thịt, tà dâm, nói dối, và 

những sự  giết hại); nói  cách  khác nhất định  phải  tu  thập  thiện  nghiệp. 

Không những tu thập thiện nghiệp mà phải còn đoạn ngũ tân. Chư vị nên 

biết ngũ tân là những loại thuộc rau cải, gọi là huân, chữ huân (葷) phía

trên có bộ thảo, ăn thịt không gọi là ăn huân, vậy là sai lầm; thịt gọi là 

tinh, huân tinh. Huân vẫn là rau cải, tinh (腥) mới là loại thức ăn có thịt, 

hiện nay có nhiều người nói ăn thịt là ăn huân, vậy là sai rồi. Ngũ tân là 

chỉ những loại rau cải, trong chú giải có ghi thông, cửu thái, toán (hành, 

hẹ, tỏi), Ngài chỉ ghi ba thứ. Ngũ tân là năm thứ, huân tân. Chữ tinh (腥)

có bộ nhục (肉) ở bên trái, và chữ tinh (星: tinh tú) bên phải, “tinh” (tanh 

tưởi) nghĩa là thức ăn có thịt. Ở đây huân tân chỉ thực vật, nghĩa là gì? 

“Huân”  là  những  thứ  có  mùi  hăng,  hôi  nồng,  “tân”  nghĩa  là  cay,  cay 

nhưng không hôi thì có thể ăn. Ngũ tân, đồng tu học Phật chúng ta đều 

biết hành, tỏi, hẹ, kiều đầu, kiều đầu là tiểu toán (kiệu), trong kinh có ghi 

một loại gọi là hưng cừ, lúc trước Trung Quốc chẳng có, hiện nay chúng 

ta biết là dương thông (hành tây), dương thông lúc trước ở Trung Quốc 

chẳng  có.  Tánh  chất  của  năm  loại  này  đều  giống  nhau,  kinh  Lăng 

Nghiêm nói rất rõ ràng. Tu thập thiện pháp một cách nghiêm túc thì năm 

thứ  này  không  được  ăn,  trong  vòng  một  tuần  hoặc  ba  tuần,  đây  là 

phương pháp tu hành đức Phật dạy cho chúng ta. 

Nói một thất và ba thất (một tuần và ba tuần) là đặt ra thời hạn để 

cầu chứng, hy vọng trong thời gian này có thể được cảm ứng, nếu nghiệp 

chướng  rất  nặng,  ba  thất  cũng  chưa  đủ,  chúng  tôi  đã  từng  gặp  [những 

người  như  vậy].  Thông  thường  thì  ba  tháng  có  thể  được  kết  quả,  sáu 

tháng thì hiệu quả rõ ràng hơn, vô cùng rõ ràng. Đây là sự thật chẳng giả. 

Người lớn tuổi cũng có thể khôi phục trí nhớ, đọc xong cũng có thể nhớ 

lâu  không  quên,  thông  thường  thì  ba,  bốn  ngày,  một  tuần  cũng  không 

quên,  còn  thời  gian  dài  hơn  đương  nhiên  sẽ  quên,  những  gì  đọc  xong 

trong vòng một tuần không quên, có thể làm đến mức này. Sau cùng có 

mấy câu, trang bảy mươi bốn hàng thứ hai trong chú giải, câu cuối  “đản 

 trừ  hồ  nghi  bất  tín,  cập  bất  chí  thành  giả” (chỉ  trừ  những  người  nghi 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 491

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ngờ,  không  tin,  và  những  kẻ  không  chí  thành),  bạn  không  tin  phương 

pháp tu này, không thể chí thành mà tu thì rất khó được cảm ứng. Nếu 

bạn tin sâu không nghi, dùng tâm chân thành cung kính để tu thì chắc 

chắn sẽ được cảm ứng. Đoạn sau nói về quả báo sẽ được: 

 Thị thiện nam tử thiện nữ nhân ư thùy mộng trung, cụ kiến Địa 

 Tạng Bồ Tát hiện vô biên thân, ư thị nhân xứ thọ quán đảnh thủy, kỳ 

 nhân mộng  giác  tức  hoạch  thông minh,  ứng  thị  kinh  điển  nhất  lịch 

 nhĩ căn, tức đương vĩnh ký cánh bất vong thất nhất cú nhất kệ. 

是善男子善女人於睡夢中。具見地藏菩薩現無邊身。 

於是人處授灌頂水。其人夢覺即獲聰明。應是經典一歷耳 

根。即當永記更不忘失一句一偈。

 (Những  người  thiện  nam  thiện  nữ  này,  trong  giấc  chiêm  bao  sẽ 

 thấy Bồ Tát Địa Tạng hiện thân vô biên đến chỗ họ ở mà rưới nước quán 

 đảnh  cho.  Những  người  này  thức  dậy  liền  được  thông  minh,  các  kinh 

 điển một phen lọt vào nhĩ căn thì liền nhớ mãi, không còn quên một câu 

 kinh hay một bài kệ nữa!) 

Đây  là  những  gì  bạn  mong  cầu  đều  thành  tựu,  đều  toại  nguyện. 

Hiện nay có người mong cầu nhưng không được cảm ứng, đó là vì tinh 

thành không đủ.  “Tinh”  nghĩa là chuyên, chuyên nhất,  “thành”  là thành

kính. Còn có một số người đọc xong kinh này, chẳng thể hiểu trọn vẹn, 

tâm lượng rất nhỏ nhoi, chỉ là ở trước Phật, Bồ Tát thành tâm thành ý mà 

cầu, xử sự đãi người tiếp vật đều không thành thật, như vậy có thể cầu 

được không? Cầu không được. Chư vị phải biết một việc thành thì hết 

thảy đều thành, đó là tánh đức, làm vậy mới có thể tiêu nghiệp chướng. 

Trước hình tượng Phật, Bồ Tát thì tỏ lộ một chút thành tâm,  khởi tâm 

chân  thành;  khi  rời  khỏi  hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát  và  tiếp  xúc  với  đại 

chúng  thì  ác  niệm  lại  khởi  lên,  phiền  não  tập  khí  lại  hiện  ra,  vậy  thì 

chẳng dùng được, chúng ta nhất định phải hiểu điều này. Phật, Bồ Tát 

dạy chúng ta phương pháp, bạn tu trước hình tượng Phật, Bồ Tát là bài 

làm trong lớp, sau khi bạn học rồi thì phải làm. 

Chẳng nói tương lai bạn có cảm ứng, đọc kinh điển vừa đọc một 

lần liền ghi nhớ, còn niệm những thứ khác thì đều quên hết, đâu lẽ nào 

như vậy? Chẳng có đạo lý như vậy. Kinh điển vừa nghe liền hiểu, vừa 

đọc  liền  nhớ,  trong  đời  sống  sinh  hoạt  hằng  ngày,  mọi  việc  bạn  đều 

thông minh, bạn đều có thể hiểu rõ, có thể ghi nhớ, vậy thì hiệu quả đó 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 47

 492

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

mới thực sự thành tựu. Nếu bạn không hiểu đạo lý này, chẳng hiểu sự 

thật này, bạn y theo phương pháp này mà cầu thì sẽ không đạt được quả 

báo. Không đạt được quả báo thì lòng tin của bạn sẽ mất hết: [Bạn sẽ 

nghĩ]  lời  Phật nói  trong  kinh không đáng  tin,  tôi  tu  theo đó,  tu  rất  lâu 

nhưng không có cảm ứng. Họ không biết lý luận và phương pháp họ tu 

đều sai lầm, chẳng phải không có hiệu quả, thực sự là có hiệu quả. Cho 

nên tu học đúng lý đúng pháp rất quan trọng. Đoạn này pháp sư Thanh 

Liên chú thích  rất dài,  nhưng không  khó hiểu, những  điểm  quan trọng 

cần chú ý tôi đã nói với chư vị rồi. Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi giảng 

đến đây. 

Tập 48 (Số 14-12-48) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển Hạ, trang bảy mươi sáu, xin xem 

kinh văn: 

 Phục thứ Quán Thế Âm Bồ Tát! Nhược vị lai thế hữu chư nhân 

 đẳng, y thực bất túc cầu giả quai nguyện, hoặc đa bệnh tật, hoặc đa 

 hung suy, gia trạch bất an, quyến thuộc phân tán, hoặc chư hoạnh sự 

 đa  lai  ngỗ  thân,  thùy mộng  chi  gian  đa  hữu  kinh  bố.  Như  thị  nhân 

 đẳng văn Địa Tạng danh, kiến Địa Tạng hình, chí tâm cung kính niệm 

 mãn vạn biến, thị chư bất như ý sự tiệm tiệm tiêu diệt, tức đắc an lạc, 

 y thực phong dật, nãi chí ư thùy mộng trung tất giai an lạc. 

復次觀世音菩薩。若未來世有諸人等。衣食不足求者

乖願。或多病疾。或多凶衰。家宅不安。眷屬分散。或諸

橫事多來忤身。睡夢之間多有驚怖。如是人等聞地藏名見

地藏形。至心恭敬念滿萬遍。是諸不如意事漸漸消滅。即

得安樂。衣食豐溢。乃至於睡夢中悉皆安樂。

 (Lại nữa, này Bồ Tát Quán Thế Âm! Vào đời vị lai, nếu có những 

 người nào ăn mặc không đủ, cầu gì cũng trái nguyện, hoặc nhiều bệnh 

 tật, hoặc nhiều sự hung suy, nhà cửa không yên ổn, quyến thuộc bị phân 

 tán, hoặc các hoạnh sự cứ xảy đến làm thật thân, khi ngủ thường mộng 

 thấy điều kinh sợ; những người như thế, khi nghe danh hiệu của Bồ Tát 

 Địa Tạng, thấy hình tượng của Bồ Tát Địa Tạng, mà chí tâm cung kính 

 niệm đủ một vạn biến, thì những sự không như ý sẽ tiêu sạch lần lần, liền 

 được an vui, đồ ăn mặc dư dật, cho đến trong giấc mộng thảy đều an 

 vui.)

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 493

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Đến đây là hết một đoạn, đoạn này nói về việc chuyển nghiệp báo 

ác, thậm chí những điều mong cầu đều đạt được. Trong kinh đức Phật 

dạy chúng ta như vậy, có phải thực sự có thể thỏa mãn hết những điều 

mong  cầu  hay  không?  Có  hiệu  quả  hay  không?  Vấn  đề  này  phải  coi 

chúng  ta  tồn  tâm  như  thế  nào?    Nếu  đối  với  Phật  pháp  tương  đối  khế 

nhập,  chúng  ta  có  thể  tin  lời  Phật  dạy,  đạo  lý  này  là  như  thế  nào? 

Nguyên lý là  “cảnh  tùy  tâm  chuyển” ,  nghĩa  là  tâm  chúng  ta  có  thể 

chuyển cảnh giới, chứ không để cảnh giới chuyển tâm. Vẫn là nguyên 

tắc này, nếu chúng ta thực sự có thể đạt đến trình độ tâm chuyển cảnh 

giới thì đâu có chuyện gì không thỏa mãn như ý? Chúng ta coi kinh văn 

 “Phục thứ Quán Thế Âm Bồ Tát” , kêu tên Bồ Tát Quán Thế Âm để bắt 

đầu một đoạn khai thị.  “Nhược vị lai thế” (Nếu ở đời vị lai), những lời 

trong phẩm kinh này đều là lời đức Phật dạy cho chúng sanh đời vị lai, 

không những giao phó việc cứu độ chúng sanh khổ nạn cho Địa Tạng Bồ 

Tát  mà  còn  giao  phó  cho  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nữa.  “Hữu  chư  nhân 

 đẳng, y thực bất túc, cầu giả quai nguyện” , thế giới ngày nay tai nạn dồn 

dập, có thể nói là mỗi ngày đều xảy ra tai nạn, chúng ta phải biết nguyên 

nhân xảy ra tai nạn là gì, đó chính là những ác nghiệp tích lũy từ vô thỉ 

kiếp  đến  nay  tạo  thành.  Cách  giải  thích  này  tuy  đúng  sự  thật,  nhưng 

người trong thế gian không thể tiếp nhận, không thể tin tưởng. Thời xưa 

nhờ  có  những  lời  răn  dạy  truyền  trao  từ  nhiều  đời  trước  nên  vẫn  còn 

người tin tưởng. Ngày nay con người phế bỏ hết những lời răn dạy của 

cổ đức, cho rằng sáng kiến, cách suy nghĩ, cách làm của người hiện đại 

mới đúng, ngược ngạo cho rằng những lời răn dạy của cổ thánh tiên hiền 

đều lỗi thời, chẳng thích hợp với thời đại, nên phải phế bỏ hết. Những 

trào  lưu  mới  mẻ  này,  cách  suy  nghĩ, cách  làm  mới  mẻ  này  có kết  quả 

như thế nào? Đây là điều đáng cho chúng ta suy tư, xem xét kỹ lưỡng. 



Con người hiện đại không tin lục đạo luân hồi, chẳng tin nhân quả 

báo ứng, nhưng những chuyện báo ứng thực sự bày trước mắt, họ không 

thể không hứng chịu, họ vẫn phải hứng chịu.  “Quần áo thức ăn chẳng 

 đủ”  là việc đau khổ nhất trong thế gian. Lần này chúng ta phát khởi việc 

cứu trợ tai nạn ở vùng Đông Bắc, hiện nay đã tới mùa Đông, thời tiết 

vùng Đông Bắc rất lạnh, đặc biệt là năm nay quá lạnh. Tôi nghe nói ở 

Đài Loan có một đoàn đi du lịch, cũng do đồng tu Phật giáo chúng ta tổ 

chức đi Trung Quốc đại lục du lịch ngắm cảnh, khi tới Thượng Hải họ 

cảm  thấy  quá  lạnh,  chịu  không  nổi  bèn  đi  về.  Thời  tiết  miền  Bắc  còn 

lạnh gấp mấy lần Thượng Hải, mấy người này chịu không nổi thời tiết ở 

Thượng Hải, vậy thì những đồng bào cư trú ở vùng Đông Bắc phải làm 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 494

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sao đây? Chúng tôi gởi tặng mười vạn bộ áo ấm, bên đó gọi điện cho tôi 

nói hiện nay đã phát ra hơn một vạn bộ, tôi kêu họ vừa làm xong thì gởi 

đi  tặng  liền,  đừng  đợi  tới  lúc  làm  xong  hết  mới  gởi  đi,  may  được  bao 

nhiêu liền gởi đi bấy nhiêu; những người nhận được áo ấm rất vui mừng, 

chúng tôi mua toàn đồ mới, chẳng mua đồ cũ để đi cứu trợ. Những vị 

đồng tu đem đồ đi cứu trợ tại những vùng bị tai ương này, lúc trở về họ 

đều khóc lên khóc xuống, tại sao vậy? Họ thấy người dân ở đó bị nạn 

quá đau khổ, chẳng có thức ăn, đang trong tình trạng đói khát, vậy thì 

phải làm sao? Áo quần thì có rồi nhưng chẳng có lương thực. Tôi hỏi có 

thể mua được lương thực hay không? Có thể mua được, hiện nay vùng 

Đông  Bắc  Trung  Quốc  cấm  xuất  khẩu  lương  thực,  có  thể  bán  ở  trong 

nước, vả lại giá cả cũng không mắc mỏ; họ nói với tôi hiện nay vùng bị 

tai họa lấy bắp làm thức ăn chính, hiện nay giá mỗi cân là bốn cắc, bốn 

cắc tiền Trung Quốc. Tết âm lịch gần tới rồi, chúng tôi gởi thêm một số 

bột mì, tôi nói với họ việc cứu trợ rất gấp rút, cần thiết. Họ thương lượng 

với tôi, hỏi có thể giảm áo ấm để mua lương thực hay không? Tôi nói áo 

ấm cũng vẫn cứ làm, làm nhanh lên, lương thực vẫn phải mua, nếu thiếu 

tiền thì chúng tôi sẽ tìm cách, việc cứu trợ rất gấp rút, quan trọng. 



Chúng ta đều biết nguyên nhân của tai nạn là gì, chúng ta hiểu rõ, 

nhưng nói ra người ta không tin, người ta không thể tiếp nhận. Cho nên 

đọc đoạn kinh văn này, cứ cho rằng niệm vài danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát 

liền  được  độ,  liền  được  cứu,  làm  gì  có  chuyện  như  vậy?  Ai  chịu  tin? 

Ngày nay chúng ta phát tâm đi cứu trợ, đây là trị ngọn chứ chẳng trị gốc. 

Lời dạy của đức Phật là nhằm trị gốc, cứu tế từ căn bản. Đoạn trước nói 

về tai nạn, những tai nạn này xảy ra trước mắt chúng ta, chúng ta nhìn 

thấy tận mắt, nghe đến tận tai. Tật bệnh hung suy,  “nhà cửa chẳng yên, 

 quyến thuộc phân tán” , có nhiều người rời khỏi vùng bị tai nạn để đi nơi 

khác trốn tránh;  “hoạnh sự”  nghĩa là tai nạn ngoài ý muốn;  “trong lúc

 nằm  mộng  bị  kinh  hoàng  sợ  hãi” ,  đây  là  việc  chúng  ta  có  thể  tưởng 

tượng được. Trong chú giải pháp sư Thanh Liên cũng nói rất rõ ràng, rất 

rành  mạch,  trong  chú  giải  hàng  thứ  tư  đếm  ngược  lên,  câu  cuối  cùng, 

ngài nói những tai nạn này  “đều do đời trước tham lam bỏn xẻn nên đời 

 này mới bị họa hoạn như vậy” . Do đó đức Phật dạy chúng ta đời này có 

được thân người, được thân người gọi là Dẫn Nghiệp, đời quá khứ đã tu 

ngũ giới thập thiện, nhờ vào nhân duyên này dẫn dắt chúng ta đầu thai ở 

cõi người, được thân người. Tuy được thân người, mỗi người giàu sang, 

nghèo hèn khác nhau, họa phước gặp được trong đời này khác nhau, đây 

là vì nguyên do gì? Đó là Mãn Nghiệp. Pháp Tướng Duy Thức nói rất rõ 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 495

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ràng, rất chi tiết, Mãn Nghiệp là những thiện nghiệp và ác nghiệp đã tạo 

trong đời trước; đời trước tạo thiện nghiệp thì đời này được phước báo, 

áo quần thức ăn đầy đủ, các sự mong cầu đều được toại nguyện. Nếu đời 

trước tạo ác nghiệp thì sẽ bị thiếu thốn quần áo thức ăn, các sự mong cầu 

đều không mãn nguyện, thường gặp phải những sự khốn khổ, gian truân 

này. 



Nhưng chuyện này là chuyện đã tạo đời trước, ngày nay hối hận 

cũng không kịp nữa, nếu không nhờ đức Phật dạy thì chúng ta làm sao 

biết được nghiệp nhân quả báo của những chuyện này? Nếu không hiểu 

rõ nghiệp nhân quả báo [khi gặp những tai họa này] rồi than trời trách 

người, cho rằng ông Trời không công bình, mọi người trên thế gian đều 

có  lỗi  với  mình,  khởi  tâm  oán  hận  xong  lại  tạo  ác  nghiệp,  làm  sao  ác 

nghiệp có thể chuyển đổi khổ báo? Không thể nào được. Do đó Thế Tôn 

dạy  chúng ta   “như  thị nhân  đẳng” ,  những  người  gặp phải tai  nạn nên 

giác ngộ,  “nghe danh hiệu Địa Tạng, nhìn thấy hình tượng Địa Tạng Bồ 

 Tát” , trong kinh này chúng tôi đã nói rất nhiều, Địa Tạng tiêu biểu cho 

cái gì?  Tiêu biểu hiếu kính, nghe tới danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát, nhìn 

thấy hình tượng Địa Tạng Bồ Tát thì phải khởi lên tâm hiếu kính, tôn sư, 

như vậy mới có thể chuyển nghiệp báo, sửa đổi tâm lý thì có thể chuyển 

nghiệp báo. Hiếu kính là nguồn cội của hết thảy thiện pháp, nhà Phật nói 

tới ba  thiện  căn  “không  tham,  không  sân,  không  si”  đều  lấy  hiếu  kính 

làm cơ sở. Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, đức Phật dạy chúng ta 

câu thứ nhất là  “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không 

 giết hại, tu thập thiện nghiệp” , bốn câu này đều là những lời dạy trong 

kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, kinh này nói thật ra đều giảng về 

bốn  câu  trên.  Chúng  ta  nghe  tới  danh  hiệu  Địa  Tạng,  nhìn  thấy  hình 

tượng Địa Tạng Bồ Tát thì lời dạy của đức Phật tự nhiên khởi lên trong 

tâm ta. Khi ý niệm chuyển đổi thì cảnh giới sẽ chuyển dần dần, việc này 

rất quan trọng. Mọi người gặp tai nạn, chúng ta dốc hết tâm sức để cứu 

trợ, đây chỉ là việc nhất thời. Nhưng người đời thấy chúng ta làm việc 

cứu trợ có thể khởi tâm cảm kích, quên đi lời dạy của đức Phật. Sự cứu 

trợ của chúng ta chỉ là nhất thời, chẳng ăn nhằm gì cả, lời Phật dạy mới 

là căn bản, vĩnh viễn giải quyết [vấn đề], ân đức ấy lớn bao nhiêu, có 

mấy ai thấu hiểu được? Có bao nhiêu người biết đến ân đức này? 



Ở nơi bị tai nạn, chúng ta cũng hưởng ứng lời kêu gọi của đồng 

bào đang gặp tai nạn, họ nói rất nhiều trường học bị cuốn trôi trong cơn 

bão lụt này, chúng tôi muốn xây mười trường trung học, hai mươi trường 

tiểu học, giúp cho các học sinh có chỗ đi học trở lại. Những trường trung 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 496

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

học chúng tôi xây đều gọi là Từ Quang, họ đồng ý cho chúng tôi đặt tên 

trường. Chúng tôi uống nước nhớ nguồn, chính mình có thể hiểu được 

đạo lý này là nhờ lời dạy của thầy tôi, chúng tôi niệm niệm chẳng quên 

ân đức của thầy giáo. Sự nghiệp cả đời của thầy tôi là ở Thư Viện Từ 

Quang, thầy lập nên thư viện tên là Từ Quang. Ngày nay chúng tôi xây 

trường học ở Đại Lục đặt tên trường là Từ Quang để kỷ niệm thầy Lý. 

Chúng tôi đặt tên trường tiểu học là Hiếu Liêm, đây là làm tỏa rạng bổn 

nguyện của Địa Tạng Bồ Tát, vì Địa Tạng Bồ Tát tiêu biểu cho hiếu đạo. 

Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  là  hiếu  kinh  trong  nhà  Phật,  Phật 

pháp được  xây  dựng  từ  chỗ này.  Giáo  dục  tiểu học là  giáo  dục  cơ  sở, 

thời xưa ở Trung Quốc chữ Hiếu Liêm là tên gọi Tú Tài. Ý nghĩa này rất 

sâu, hy vọng vun bồi tâm hiếu kính của học trò từ nhỏ, vun bồi tâm liêm 

khiết. Liêm khiết nghĩa là không tham, không tham là một trong ba thiện 

căn. Con người có thể không tham thì tự nhiên sẽ kéo theo không sân, 

không si, vì tham không được nên mới nổi sân khuể, nếu tham được thì 

họ làm sao có tâm sân khuể được? Cho nên ý nghĩa liêm khiết ở Trung 

Quốc bao gồm ý nghĩa của ba thiện căn trong Phật pháp, chúng tôi dùng 

ý này để đặt tên cho trường tiểu học. 



Chúng tôi hy vọng các bạn đồng tu nào có khả năng thì hãy ủng 

hộ việc này, đợt thứ nhất chúng ta xây mười trường trung học, hai mươi 

trường tiểu học, đợt đầu xây ở miền Bắc. Chúng ta tu học mấy chục năm 

qua  cũng nhờ  ơn hộ  trì  của  Hàn  Quán  Trưởng,  bà  là người quê  ở  Đại 

Liên, cho nên ba mươi trường này xây ở miền Bắc cũng là để đáp ơn hộ 

pháp của bà. Đức Phật dạy chúng ta tri ân báo ân, chúng tôi hy vọng đem 

tinh thần này phổ biến làm cho nó tỏa rạng rộng lớn, không những tương 

lai có thể giúp đỡ các khu vực ở Trung Quốc, chúng tôi cũng muốn giúp 

đỡ hết thảy những người đang chịu khổ nạn trên toàn thế giới. Khả năng 

của chúng ta có hạn, chỉ cần mình làm với tâm chân thành thì chắc chắn 

sẽ được Phật, Bồ Tát giúp đỡ, sức mạnh của con người làm không nổi, 

còn Phật, Bồ Tát có sức làm việc này, đúng như lời ông Lý Mộc Nguyên 

thường nói “Chúng ta không có phước báo, A Di Đà Phật có phước báo, 

chúng ta không có khả năng, A Di Đà Phật có khả năng”, chúng ta dùng 

tâm chân thành, thanh tịnh, từ bi để tu học thì tự nhiên sẽ được cảm ứng. 



Lời  dạy  chúng  ta  tu  học  trong  đoạn  này  quan  trọng  nhất  là  câu 

 “chí tâm cung kính” , pháp sư Thanh Liên chú giải rất hay, chúng ta hãy 

cùng  nhau  đọc   “chí  tâm  cung  kính,  triệt  đáo  nguyên  để  dã” (chí tâm

cung kính là đạt tới cội nguồn), từ đây chúng ta mới biết hàm nghĩa sâu 

rộng của bốn chữ này.  “Triệt đáo nguyên để” , nguyên để là gì? Là chân 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 497

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tâm,  là  tự  tánh.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đức  Phật  dạy  chúng  ta   “hư 

 không pháp giới y chánh trang nghiêm duy tâm sở hiện” , do đó tâm là 

cội nguồn của hết thảy vạn pháp trong hư không pháp giới, chí tâm cung 

kính sẽ đạt đến cội nguồn này. Chí tâm là chân thành tới cùng cực, tại 

sao phải dùng câu này? Câu này là năng cảm (vật có thể cảm), cảm ứng 

đạo giao, tiêu trừ hết thảy tai nạn là việc được ứng, chúng ta có cảm liền 

có ứng, là Phật, Bồ Tát ứng. Phật, Bồ Tát có khả năng gì để ứng? Lại 

còn cảm ứng xứng tánh, như vậy mới đúng như lý, trên lý mới nói được 

thông suốt.  Nếu chẳng có lý luận này chúng ta nghe xong cũng sẽ ngờ 

vực như cũ, không thể tiếp nhận dễ dàng. 



Tiếp  theo  là  nói  làm  thế  nào  mới  được  chí  tâm   “văn  danh  bất 

 hoặc ư danh, kiến tướng bất trước tướng, minh khế chân thật trung cơ, 

 phương viết chí tâm” (Nghe danh mà chẳng bị danh mê hoặc, thấy tướng 

mà chẳng chấp vào tướng, ngầm khế hợp nền tảng chân thật thì mới gọi 

là chí tâm), câu này rất hay. Do đó có thể biết, người trong thế gian gặp 

tai  nạn,  dù  đọc  kinh  này,  nghe  danh  hiệu  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  thấy  hình 

tượng Địa Tạng Bồ Tát, kêu cứu Phật, Bồ Tát bảo hựu cũng chưa chắc 

được nên việc, chưa chắc sẽ có hiệu quả. Đạo lý là gì? Chẳng làm đến 

mức chí tâm. Nghe danh rồi mê hoặc vào danh, thấy tướng rồi chấp vào 

tướng  cản  trở  việc  cảm  ứng,  nên  cảnh  giới  khổ  nạn  vẫn  không  thể 

chuyển đổi. Nhưng con người muốn làm được tới mức này, nói thật ra 

dùng  ngôn ngữ  hiện nay  mà  nói,  phải  có tu dưỡng kha  khá, thuật ngữ 

trong Phật pháp gọi là chẳng phải phàm phu, tại sao vậy? Trí huệ của họ 

đã mở mang, chỉ có trí huệ chân thật thì mới nghe danh nhưng không mê 

hoặc vào danh, không những không mê hoặc trên danh hiệu của Phật, Bồ 

Tát,  mà  hết  thảy  danh  tướng  trong  thế  gian  đều  chẳng  mê  hoặc.  Một 

danh không mê, hết thảy danh đều không mê, một tướng không chấp thì 

hết thảy tướng đều không chấp. Chư vị phải biết khi tới cảnh giới này thì 

nghiệp sẽ tiêu hết, sẽ chuyển được cảnh, có mấy ai làm nổi? Do đó nhiều 

người đọc kinh này cảm thấy kinh không linh, cảm thấy kinh Địa Tạng 

Bồ Tát Bổn Nguyện nói rất hay, nhưng trên sự thật thì dùng không được, 

chẳng thấy hiệu quả, đạo lý là như vậy. Chẳng phải là lời Phật nói không 

có hiệu quả  mà  là  chúng  ta không  hiểu ý  Phật, nhờ  tổ  sư đại  đức giải 

thích nên chúng ta mới hiểu được một chút. 



Có thực sự là hiểu rõ triệt để hay không? Vẫn còn thắc mắc, cho 

nên  sau  đó  mới  dạy  bạn   “niệm  mãn  vạn  biến” .    Niệm  mãn  vạn  biến 

nghĩa là gì? Huân tu nhiều lần, hy vọng bạn có thể ngộ nhập vào cảnh 

giới này.  Nói cho bạn một lần, hai lần đâu có kết quả gì, bạn vẫn còn mê 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 498

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hoặc.    Cho  nên  phải  thường  đọc  kinh,  thường  giảng,  tốt  nhất  là  phải 

thường giảng, hiệu quả của sự giảng kinh thù thắng hơn đọc kinh. Chính 

tôi là một kẻ phàm phu, là một người có căn tánh hạng trung, chẳng phải 

thượng căn lợi trí, ngày nay trong Phật pháp có được một chút lợi ích 

chẳng  nhờ  gì  khác  ngoài  việc  mỗi  ngày  đều  giảng  kinh.  Mỗi  một  lần 

giảng đối với tôi là [cơ hội được] huân tu qua một lần, tôi giảng hết bốn 

mươi năm, mỗi ngày trong bốn mươi năm đều huân tu chẳng gián đoạn 

nên mới có được một chút hiệu quả, do đó tôi cảm thấy giảng kinh thù 

thắng  hơn  đọc  kinh,  thấu  hiểu  sâu  sắc  được  câu   “giáo  học  tương 

 trưởng” (dạy và học giúp ích lẫn nhau), hiểu thấu vì sao Bồ Tát nhiệt 

tâm giáo hóa chúng sanh? Chẳng qua là vì lợi ích cho chính mình. Bạn 

không nhiệt thành giáo hóa chúng sanh, nói cách khác bạn chẳng có cách 

gì tự lợi, tự lợi tuyệt đối được xây dựng trên sự lợi tha. Không những 

Giải Môn như vậy, Hạnh và Chứng cũng đều như vậy. Mình thấy người 

ta bị khổ nạn, không thể dốc hết tâm lực để giúp họ thì tai nạn của mình 

cũng sẽ không chuyển đổi được. Nói cách khác bạn nhiệt tâm giúp đỡ kẻ 

khác là bạn giúp đỡ chính mình, tai nạn của chính bạn được tiêu trừ. Cho 

nên thực sự tiêu tai miễn nạn là nhiệt tâm, dốc hết tâm lực để giúp đỡ 

người khác. Nếu bạn không chịu làm thực sự, dù Giải và Ngộ của bạn có 

viên mãn cách mấy thì tai nạn của bạn cũng tránh không nổi, quý vị hãy 

suy  nghĩ  kỹ  càng đạo  lý này.  Cho nên ý  nghĩa  của  câu  “chí tâm cung

 kính, niệm mãn vạn biến”  rất sâu rộng, lời Phật nói chân thật chẳng hư 

dối. 



Đoạn kế  tiếp  nói về quả  báo,  “thị  chư bất  như  ý  sự” ,  những  sự 

chẳng  như  ý  là  như  các  thí  dụ  nêu  trên:  Quần  áo,  thức  ăn  chẳng  đủ, 

những điều mong cầu không được toại nguyện, tật bệnh, hung suy, bất 

an, quyến thuộc phân ly, v. v.  “tiệm tiệm tiêu diệt”  (dần dần tiêu diệt). Ý 

nghĩa của chữ “dần dần” này rất sâu rộng, dựa trên mức độ dụng tâm của 

bạn, dựa trên thời gian huân tu dài ngắn, thì tai nạn này kéo dài hay ngắn 

mới  tiêu  trừ  dứt,  hoàn toàn phải  coi  chính  mình [dụng  tâm  và  huân tu 

như thế nào]. Nếu tự mình có thể đốn ngộ, có thể dũng mãnh tinh tấn tu 

học, trong thời gian ngắn liền có thể đạt được hiệu quả, lúc đó tai nạn 

này có thể tiêu trừ. “Tức đắc an lạc, y thực phong dật” (liền được an vui, 

áo quần thức ăn phong phú), phong là phong túc (đầy đủ), “dật” là tăng 

gia, không những mình đủ dùng mà còn dư để giúp đỡ người khác.  “Nãi

 chí ư thùy mộng trung tất giai an lạc” (Thậm chí trong lúc nằm mộng 

đều được an vui), trong giấc ngủ hết thảy ác mộng đều không còn, thân 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 499

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tâm an ổn, chuyển họa thành phước. Trong khoa đề84 ghi  “tu thiện tiêu 

 diệt an lạc” , câu này đối với người hiện đại cần phải thêm vài chữ mới 

được, nếu không thì người đọc sẽ hiểu lầm tu thiện sẽ tiêu diệt hết an 

vui; [phải ghi thêm vài chữ như vầy]  “tu thiện tiêu diệt những sự bất như 

 ý, liền được an vui” , ý nghĩa như vậy mới viên mãn, sẽ không đến nổi 

hiểu lầm. Lời dạy trong đoạn kinh này là nhu cầu hết sức cấp bách, hết 

sức cần thiết đối với người hiện đại, chúng ta nên sốt sắng nỗ lực làm 

theo. Ngày nay chúng ta thấy người khác bị tai nạn, không chừng ngày 

mai chúng ta sẽ gặp tai nạn. Nếu chúng ta không quan tâm kẻ khác, đến 

lúc chúng ta gặp tai nạn thì ai sẽ quan tâm lo lắng cho chúng ta? Nếu 

chúng ta không chịu giúp đỡ người khác, lúc chúng ta bị nạn thì ai sẽ 

giúp chúng ta? Phải hiểu nhân duyên quả báo tơ hào chẳng sai. Chúng ta 

hy vọng lúc mình gặp nạn liền có người đến giúp đỡ, đến an ủi thì khi 

chúng ta thấy người ta bị nạn, chúng ta hãy an ủi, giúp đỡ người ta, làm 

vậy thì mình mới có thể có được quả báo này. Xem tiếp đoạn kinh văn 

sau:

 Phục  thứ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát!  Nhược  vị  lai  thế  hữu  thiện 

 nam tử thiện nữ nhân, hoặc nhân trị sanh, hoặc nhân công tư, hoặc 

 nhân sinh tử, hoặc nhân cấp sự, nhập sơn lâm trung quá độ hà hải, 

 nãi cập đại thủy hoặc kinh hiểm đạo. 

復次觀世音菩薩。若未來世有善男子善女人。或因治

生。或因公私。或因生死。或因急事。入山林中過渡河海

。乃及大水或經險道。

 (Lại nữa, này Bồ Tát Quán Thế Âm! Vào đời vị lai, nếu có người 

 thiện nam thiện nữ nào, hoặc vì việc làm ăn sinh sống, hoặc vì việc công 

 việc tư, hoặc vì sự sanh sự tử, hoặc vì việc khẩn cấp, mà phải vào rừng 

 lên núi, qua sông vượt biển, cho đến gặp nước lớn hoặc đi ngang hiểm 

 đạo.) 

Ngày nay chúng ta gọi những việc nói trong đoạn này là du lịch 

bình  an.  Người  hiện  nay  đi  du  ngoạn,  du  lịch  dùng  phương  tiện  giao 

thông khác với người thời xưa, nhưng thật ra cơ hội gặp tai nạn chẳng 

khác gì thuở xưa. Đề mục [cho đoạn này] trong Khoa Phán ghi là  “An

 thủy lục hiểm đạo” , nghĩa là lúc đi du lịch đường bộ hay đường thủy ở 

84 Khoa đề chính là tên gọi của từng tiểu mục. Thường thì chú giải kinh, chư tổ chia 

kinh thành nhiều tiểu đoạn (gọi là phân khoa hay khoa phán). Tên gọi của một khoa 

đó gọi là Khoa đề. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 500

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

những nơi nguy hiểm đều được bình an.  Chư vị nên lưu ý coi trong kinh 

văn  thì  có  thể  tìm  ra,  đoạn  trước  đức  Phật  gọi  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

 “Nhược vị lai thế hữu chư nhân đẳng” (Nếu trong đời vị lai có những 

người), bạn coi đoạn này  “nhược vị lai thế, hữu thiện nam tử, thiện nữ 

 nhân” (nếu trong đời vị lai có người thiện nam người thiện nữ), bạn chú 

ý kỹ trong mỗi đoạn kinh, nếu là thiện nam tử, thiện nữ nhân thì cơ hội 

gặp  tai  nạn  ít;  khi  không  có  chữ  thiện  như  trong  câu   “hữu  chư  nhân 

 đẳng, y thực bất túc” (có những người quần áo lương thực chẳng đủ). 

Nếu thực sự là người làm việc thiện thì những chuyện gặp tai nạn này rất 

ít; do đó chúng ta phải lưu ý mỗi chữ mỗi câu trong kinh. 



Chỗ  này  nói  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  phía  trước  đã  nói  với 

chư vị về chữ thiện này, tối thiểu cũng phải làm được điều thứ nhất trong 

Tịnh Nghiệp Tam Phước  “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm chẳng giết, tu thập thiện nghiệp”  thì đức Phật mới gọi người đó là 

thiện nam tử, thiện nữ nhân. Quả báo của thiện nam tử, thiện nữ nhân, 

chư vị hãy đọc kỹ Liễu Phàm Tứ Huấn thì sẽ rõ, ông Liễu Phàm đích 

thật đã làm được bốn câu này, đây là gương tốt cho chúng ta. Đây là nói 

người đó phải đi xa, đi xa đương nhiên là có công việc,  “hoặc nhân trị 

 sanh” , trị sanh nghĩa là làm những việc để [duy trì] đời sống, vì đời sống 

mình, đời sống gia đình mình nên phải ra ngoài mưu sinh . “Hoặc nhân 

 công tư” , công là việc của công chúng, tư là việc riêng của tư nhân như 

đi thăm quyến thuộc, thăm bạn bè. Việc công thí dụ như người làm quan 

trong triều đình, hay nhân viên của những công ty hiện nay đi công tác. 

 “Hoặc nhân sanh tử” , tử là việc ma chay, sanh là khi trong nhà sanh con 

cái, đây là việc vui mừng, họ phải về thăm.  Hoặc nhân cấp sự” , khi có

chuyện cấp bách, trên đây là những nguyên nhân phải đi xa nhà.  Hiện 

nay còn đi du lịch tham quan, việc này không thuộc những việc kể trên. 

 “Nhập sơn lâm trung”  nghĩa là bạn đi ngang những vùng rừng núi; hoặc 

đi ngang sông ngang biển lớn,  “đại thủy”  thí dụ như hồ, chằm.  “Hoặc 

 kinh  hiểm  đạo” (hoặc  đi  ngang  đường  hiểm),  đường  hiểm  bao  gồm 

những chỗ có mãnh thú, rắn độc, hoặc có kẻ cướp bóc, đây là thuộc về 

hiểm  đạo.  Đời  xưa trên  đất  liền  có  hiểm  đạo,  sông biển  cũng  có  nguy 

hiểm, thí dụ những nơi có hải tặc, nếu bạn gặp phải cũng rất phiền phức. 

Hiện nay giao thông thuận tiện, nhanh chóng hơn thời xưa, nói thật ra đi 

du lịch thoải mái hơn đời xưa quá nhiều, nhưng những tai nạn giao thông 

chúng ta cũng thường nghe đến, làm sao có thể bảo đảm đi du lịch được 

bình yên, có thể nói là ai đi du lịch cũng đều mong muốn được bình yên. 

Ở đây Thế Tôn dạy phương pháp tu học cho chúng ta, xin xem kinh văn: 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 501

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Thị nhân tiên đương niệm Địa Tạng Bồ Tát danh vạn biến. 

是人先當念地藏菩薩名萬遍。

 (Người đó trước hết nên niệm danh hiệu của Địa Tạng Bồ Tát một 

 vạn biến.) 

Thiện nam tử, thiện nữ nhân, niệm cách nào? Phải chí tâm xưng 

niệm, thành tâm thành ý niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát. Chú giải của 

pháp sư Thanh Liên nói, chúng ta hãy đọc chú giải  “Thử hiển xưng danh 

 chi ích” (Điều này tỏ rõ lợi ích của việc xưng danh), Thế Tôn dạy chúng 

ta  “thị  nhân,  thông  chỉ  cửu  giới” (chữ  “người  đó”  chỉ  chung  cho  chín 

pháp giới), chẳng phải chỉ riêng cõi người chúng ta, chín pháp giới bao 

gồm cả Bồ Tát ở trong đó. Sau đó nói  “Dĩ Sơ Địa Bồ Tát thượng bất 

 miễn hổ lang chi nạn” (Bởi lẽ, Sơ Địa Bồ Tát còn không thể tránh khỏi 

nạn cọp, sói), huống chi là những [chúng sanh trong cõi khác] dưới Bồ 

Tát. Chúng ta phải biết việc này. Vì sao bạn lại gặp phải những tai nạn 

này?  Thế  pháp,  Phật  pháp  dạy  cho  chúng  ta  biết   “một  miếng  ăn,  một 

 miếng uống không gì chẳng do tiền định” , đời trước bạn chẳng kết oán 

với cọp, sói, sư tử, khi gặp bạn chúng nó sẽ chẳng thèm đếm xỉa tới bạn, 

nó sẽ không làm hại bạn. Khi nó hại bạn thì đời trước chắc chắn là bạn 

đã kết oán với nó. Dù bạn là Sơ Địa Bồ Tát, bạn gặp kẻ thù thì họ cũng 

chẳng tha cho bạn, chúng ta phải biết việc này, cho nên oan gia nên cởi 

mở chứ đừng kết. Trong Cao Tăng Truyện chúng ta thấy An Thế Cao, 

nói  thật  ra  Ngài  cũng  là  thị  hiện,  Ngài  rốt  cuộc  là  người  như  thế  nào 

chúng ta không thể biết, Ngài tới Trung Quốc trả mạng hai lần, việc này 

được ghi rất rõ trong truyện ký của Ngài. Đúng là thiếu nợ mạng thì chắc 

chắn phải đền mạng, thiếu tiền nhất định phải đền tiền, chẳng có cách 

nào khác, nhân quả thông ba đời, nếu nói người nào đó chiếm tiện nghi, 

người  nào  chịu  thật thòi  [đều  không  đúng],  chẳng  có  chuyện  này.  Nói 

chiếm tiện nghi, nói chịu thật thòi là cách nhìn của người thế gian, họ chỉ 

nhìn thấy một khoảng thời gian trong hiện tại, chẳng thấy nhân quả trước 

đó và sau này, nếu thấy được nhân quả trước sau thì mới biết chân tướng 

sự thật. 



Nếu  chúng  ta  gặp  chuyện  người  ta  chiếm  tiện  nghi  của  mình, 

chúng ta chỉ cười cười rồi thôi chứ đừng để nó trong bụng. Chúng ta bị 

gạt hay chịu thật thòi cũng không sao hết, tất cả hãy nghĩ là chúng ta trả 

nợ, chúng ta đã trả món nợ này xong rồi, đã trả dứt. Bất luận gặp phải 

những chuyện oan ức như thế nào đi nữa cũng phải nghĩ là mình trả nợ, 

tuyệt đối không oán trời trách người. Tự mình có tu giỏi tới đâu, có làm 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 502

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

được bao nhiêu chuyện tốt, khi bị người ta vu oan, vu báng, thậm chí bị 

người ta hãm hại đều không sao hết, phải biết những chuyện này đều có 

nghiệp nhân quả báo. Sơ Địa Bồ Tát còn không tránh khỏi những ác báo 

này,  chúng  ta  là  hạng  người  nào  [mà  muốn  tránh  được]?  Cho  nên  khi 

gặp những quả báo ác liệt này xảy ra thì phải bình tĩnh chịu đựng, không 

oán trời không trách người. Khi tai nạn xảy ra xong rồi thì tai nạn tiêu 

hết, đúng như câu nói “mưa tạnh trời quang đãng”. Tai họa xảy ra xong 

thì phước báo hiện lên. Nếu trong lúc này lại hoài nghi rằng mình đã làm 

chuyện tốt suốt cả đời mà còn gặp quả báo như vậy, trong tâm khởi oán 

hận thì tai nạn của bạn sẽ không tiêu hết, phước báo sẽ không hiện ra, 

chúng ta dứt khoát phải biết rõ, phải hiểu rõ đạo lý này. Nhất định phải 

tin tưởng lời dạy của Phật, Bồ Tát, y giáo phụng hành, sốt sắng phản tỉnh 

kiểm điểm, không thể cho rằng cái gì cũng là người khác sai lầm, nghĩ 

vậy là lỗi lầm lớn nhất của người tu hành. Người tu hành thực sự bất cứ 

lúc nào cũng thường kiểm điểm, [phải nghĩ] hết thảy đều là lỗi của mình, 

người khác không có lỗi gì hết, lỗi đều là lỗi của mình. Cứ sốt sắng nỗ 

lực sám hối, sửa sai đổi mới, thì đường Bồ Đề mới thuận buồm xuôi gíó, 

mới giảm bớt chướng nạn. 



Lời  của  đại  sư  Huệ  Năng  dạy  chúng  ta  rất  có  lý   “nếu  là  người 

 thực sự tu đạo sẽ không thấy lỗi thế gian” , người thường không thể nào 

nói ra được câu này. Nói cách khác, nếu còn nhìn thấy lỗi lầm của thế 

gian, thấy  mình không có lỗi lầm, người khác có lỗi lầm thì sự tu học 

của bạn sẽ gian nan, bạn sẽ có chướng ngại. Đến khi nào bạn thực sự có 

thể không thấy lỗi thế gian, chỉ thấy lỗi của mình thì bạn mới có tiến bộ, 

thực sự tiêu nghiệp chướng, chuyển họa thành phước. Cho dù chẳng may 

bị  mất  mạng,  bị  người  ta  hãm  hại  hoặc  bị  người  ta  giết  thì  cũng  là 

chuyển họa thành phước, tại sao vậy? Bạn chắc chắn sẽ được sanh tới 

cõi lành, bạn xả thân này để đổi thân khác, đổi hoàn cảnh khác sẽ tốt hơn 

gấp nhiều lần hoàn cảnh và thân bây giờ. Dù cho không thể vãng sanh 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì  chắc  chắn  cũng  sanh  lên  trời  hưởng 

phước trời. Giả sử gặp tai nạn, khởi lên tâm oán hận thì tai nạn không 

thể  tránh  khỏi,  vả  lại  còn  đọa  vào  ba  đường  ác,  bạn  coi  [quả  báo]  sai 

khác bao lớn? Chúng ta phải hiểu rõ Lý và Sự này cho thật rành rẽ. Thập 

pháp  giới  bày  trước  mắt  chúng  ta,  người  có  trí  huệ  biết  lựa  chọn  đi 

đường nào, sẽ chọn đường tốt, chỉ có những kẻ vô tri cứ cho là mình tài 

giỏi, họ không biết lựa chọn, sẽ đọa lạc vào ác đạo. Chúng ta có thể hiểu 

được những sự lý này, đây là lời dạy của Phật, Bồ Tát, tổ sư, đại đức. Ân 

đức này quá lớn, quá lớn. Nếu chúng ta không gặp được Phật pháp thì 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 503

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

làm sao biết được! Khi gặp những tai nạn này thì tâm chúng ta làm sao 

bình lặng được? Ngày nay chúng ta có thể bình tâm tịnh khí quán sát thế 

gian đều nhờ tiếp nhận được lời dạy của đức Phật, do đó nói thật ra ân 

đức của Phật, Bồ Tát, của Tam Bảo siêu việt ân đức của cha mẹ. Sau đây 

là lợi ích mà bạn có được: 

 Sở quá thổ địa quỷ thần vệ hộ, hành trụ tọa ngọa vĩnh bảo an 

 lạc. Nãi chí phùng ư hổ lang sư tử, nhất thiết độc hại bất năng tổn chi. 

所過土地鬼神衛護。行住坐臥永保安樂。乃至逢於虎

狼師子。一切毒害不能損之。

 (Thì đi qua nơi nào cũng có các vị quỷ thần hộ vệ, đi đứng nằm  

 ngồi mãi mãi được an lạc, cho đến dẫu gặp cọp, sói, sư tử... cùng tất cả 

 mọi thứ độc hại, đều không thể làm thương tổn đến được.) 

Lúc bình thường bạn có thể dứt ác tu thiện, bạn là thiện nam tử, 

thiện nữ nhân, lúc bạn đi du lịch, có thể niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát 

một vạn lần, rồi tu thêm pháp môn Địa Tạng. Tu thêm là tu như thế nào? 

Hiếu thân tôn sư, đoạn ác tu thiện, tăng thêm lòng thương xót, từ bi cứu 

trợ hết thảy chúng sanh, đó chính là tu thêm pháp môn Địa Tạng Bồ Tát. 

Trong lúc bạn đi du lịch, bạn có thể được thiên địa quỷ thần bảo hựu, 

chỗ bạn ở đều có thể yên ổn, dù gặp tai nạn, bạn cũng không bị tổn hại. 

Ở đây Thế Tôn dạy chúng ta, đây chỉ là nêu thí dụ để nói, thật ra y theo 

lời dạy trong kinh điển để tu học sẽ được lợi ích vô lượng vô biên, làm 

sao nói hết được? Nói tới đây tổng cộng đã nêu ra mười thí dụ, sau đó 

đức Phật tổng kết lại  “tổng thuyết lợi ích vô tận”. 

 Phật cáo Quán Thế Âm Bồ Tát: “Thị Địa Tạng Bồ Tát ư Diêm 

 Phù Đề hữu đại nhân duyên”. 

佛告觀世音菩薩。是地藏菩薩於閻浮提有大因緣。

 (Đức Phật bảo Bồ Tát Quán Thế Âm: “Bồ Tát Địa Tạng có đại 

 nhân duyên với cõi Diêm Phù Đề”.) 

Diêm  Phù  Đề  là  chỉ địa cầu chúng ta,  nói  thật  ra  đây  là  lời đức 

Thế  Tôn đặc biệt vì chúng  ta nhấn  mạnh  Địa  Tạng  Bồ  Tát, Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát  đối  với  tận  hư  không  trọn  khắp  pháp  giới  hết  thảy  chúng 

sanh đều có hạnh nguyện to lớn, không chỉ hạn chế ở địa phương này mà 

thôi; đức Phật đặc biệt nhấn mạnh cho chúng ta biết. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 504

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Nhược thuyết ư chư chúng sanh kiến văn lợi ích đẳng sự, bách 

 thiên kiếp trung thuyết bất năng tận. 

若說於諸眾生見聞利益等事。百千劫中說不能盡。

 (Nếu nói về những việc lợi ích nhờ được thấy, được nghe của chư 

 chúng sanh, thì trong cả trăm ngàn kiếp cũng không thể nói hết được.) 

Đây là thật, tuyệt chẳng phải là vài thí dụ nêu ở phần trên, thật là 

lợi ích nói chẳng cùng tận.  “Kiến văn lợi ích”  nhìn thấy hình tượng Địa 

Tạng Bồ Tát, nghe đến danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát, lợi ích quá nhiều, 

quá  lớn,  nói  một  trăm  kiếp,  một  ngàn kiếp  cũng  nói  không  hết.  Trong 

phần chú thích có nêu Địa Tạng Thập Luân Kinh, Địa Tạng Bồ Tát có ba 

bộ  kinh,  ngoài  kinh  này  ra  còn  có  Thập  Luân  Kinh,  Ngài  nêu  vài  câu 

trong Thập Luân Kinh, chúng ta hãy đọc phần chú thích:  “Thử kết” , kết 

nghĩa  là  tổng kết,  “Địa  Tạng thiên hướng  Diêm  Phù  Đề  chi ý” (ý nói

Địa Tạng hướng về Diêm Phù Đề), đây là lúc Thế Tôn thuyết pháp đặc 

biệt nhấn mạnh, kinh Thập Luân nói  “quy kính Địa Tạng giả, sở cầu giai 

 mãn túc, cụ túc thí công đức, bi mẫn chư chúng sanh.  Giả sử bách kiếp 

 trung  tán  thuyết  kỳ  công  đức,  do  thượng  bất  năng  tận,  cố  giai  đương 

 cúng dường” (người quy kính Địa Tạng, những việc mong cầu đều được 

thỏa mãn, đầy đủ công đức bố thí, thương xót chúng sanh. Giả sử khen 

ngợi công đức ấy trong suốt trăm kiếp cũng không hết, do đó phải nên 

cúng dường). Đây là nói công đức bố thí của Địa Tạng Bồ Tát, thương 

xót hết thảy chúng sanh. Người quy kính Địa Tạng nhất định phải làm 

theo hạnh của ngài Địa Tạng, nếu không thể tận tâm tận lực làm theo Địa 

Tạng  Bồ  Tát  thì  không  gọi  là  thực  sự  quy  kính.  Thực  sự  quy  kính  thì 

nhất định phải làm cho bằng được, điểm này rất quan trọng, không thể 

nói  tôi  cung  kính  trong  miệng,  mỗi  ngày  lễ  lạy  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  khi 

thấy chúng sanh đang chịu khổ nạn thì cứ mặc nhiên, vậy là sai rồi. Dù 

cho mình không có khả năng, không thể giúp đỡ người ta thì cũng phải 

tụng kinh, chấp trì danh hiệu, dùng công đức ấy chí tâm hồi hướng, tối 

thiểu thì bạn phải làm được tới mức này, đó là người thực sự không có 

khả năng giúp đỡ. Nếu có khả năng thì nhất định phải tận tâm tận lực, 

bạn  có  mười  phần  sức  lực nhưng bạn  chỉ  tận  dụng  chín phần  thì cũng 

không viên mãn, làm tới viên mãn thì mới thực sự là tu học Địa Tạng 

pháp môn, mới là thực sự quy kính Địa Tạng Bồ Tát. Xin xem tiếp kinh 

văn: 

 Thị cố Quán Thế Âm! Nhữ dĩ thần lực lưu bố thị kinh, lịnh Sa  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 505

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Bà thế giới chúng sanh, bách thiên vạn kiếp vĩnh thọ an lạc. 

是故觀世音。汝以神力流布是經。令娑婆世界眾生。

百千萬劫永受安樂。

 (Vì thế, này Quán Thế Âm! Ông hãy dùng thần lực mà lưu bố kinh 

 này, làm cho chúng sanh ở thế giới Sa Bà trong trăm ngàn vạn kiếp luôn 

 được hưởng sự an lạc.) 

Đây  là  lời  đức  Thế  Tôn  khuyên  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  phải  lưu 

thông tuyên nói kinh này.  “Lưu bố”  nghĩa là diễn nói, lưu thông bộ kinh 

này,  muốn  lưu  thông  thì  chính  bạn  phải  tu  học,  chính  mình  nhất  định 

phải làm được. Nếu bạn làm không được, bạn lưu thông cũng có công 

đức  nhưng  chuyển  họa  thành  phước  thì  hơi  khó  khăn,  chẳng  nhanh 

chóng  cho  lắm.  Nếu  chính  bạn  quả  thật  có  thể  y  giáo  phụng  hành  thì 

chuyển  cảnh  giới  rất  nhanh.  Hiện  nay  lưu  thông  bằng  cách  in  kinh  là 

phương pháp hay nhất, thời xưa lưu thông rất khó khăn, thời xưa phải 

chép kinh chứ chẳng có phương tiện ấn loát. Chúng ta coi những bài ghi 

chép bằng văn tự thời xưa, có một số trưởng giả giàu có chép kinh, họ 

mướn  một  số  thư  sinh  chép  kinh,  chép  một  bộ,  chép  mười  bộ,  rất  ít 

người có khả năng có thể chép một trăm bộ. Hơn phân nửa kinh chép 

xong rồi đem tới chùa miếu cúng dường, trong chùa có lầu chứa kinh, 

cung  phụng  ở  đó  cho  người  ta  đọc  tụng,  cũng  có  người  tới  đó  để  sao 

chép, người xưa chép kinh vì thời xưa việc ấn loát không phát triển, rất 

khó khăn. Vào những năm đầu thời Dân Quốc vẫn còn người chép kinh, 

hiện nay thì ít rồi, kỹ thuật ấn loát phát triển cho nên công đức làm việc 

lưu thông kinh điển ngày càng thuận tiện. Giống như cuốn chú giải này, 

pháp sư Thanh Liên là người triều vua Khang Hy, vào thời đó đã dùng 

phương pháp khắc ván để ấn loát, bản khắc gỗ phải khắc từng chữ từng 

chữ.  Nếu bạn tới Kim Lăng Khắc Kinh Xứ ở Nam Kinh, bạn coi sách xỏ 

chỉ vẫn dùng từng tờ giấy mà in, hoàn toàn dùng sức người, dùng giấy 

Mao  Biên  để  in.  Một  người  làm  việc  suốt  ngày  [có  thể  in  bao  nhiêu 

cuốn?], tôi từng đi tham quan, tôi hỏi: “Ông có thể in bao nhiêu cuốn?” 

Họ nói có thể in khoảng tám cuốn, tám cuốn đó chẳng dầy bằng cuốn 

này. Sách xỏ chỉ, chư vị cũng biết, mỗi ngày có thể in tám cuốn, đâu tiện 

lợi bằng máy móc ấn loát bây giờ. Hiện nay chúng ta in sách lưu thông 

có thể dùng con số một vạn cuốn làm tiêu chuẩn, mỗi lần in tối thiểu là 

một vạn cuốn, thuận tiện hơn thời xưa quá nhiều. Ngày nay giảng thuyết 

có thể lưu lại băng ghi âm, băng thâu hình, có thể làm ra CD, đây là việc 

lưu thông [kinh điển trong] thế gian. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 506

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 



Đức Phật dặn ngài Quán Thế Âm Bồ Tát lưu thông, chúng ta nghe 

xong càng phải nỗ lực; lời dạy trong kinh này đích thật có thể vãn hồi 

kiếp  vận  trong  chín  ngàn  năm  đời  Mạt  Pháp,  việc  này  vô  cùng  quan 

trọng! Chín ngàn năm đời Mạt Pháp, chúng ta đọc trong kinh này, sau 

khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ, Ngài giao phó sứ mạng hoằng 

pháp lợi sanh cho Địa Tạng Bồ Tát, ý này nói rõ trong đời Mạt Pháp, 

dùng phương pháp này có thể cứu vãn kiếp vận, độ hết thảy chúng sanh, 

làm cho chúng sanh chẳng đến nổi phải bị đọa ác đạo.  “Lịnh Sa Bà thế 

 giới chúng sanh, bách thiên kiếp vĩnh thọ an lạc” (làm cho chúng sanh

trong thế giới Sa Bà vĩnh viễn thọ yên vui suốt trăm ngàn kiếp), đây là 

hiệu  quả  của  việc  lưu  thông  truyền  bá  kinh  này.  Hoằng  pháp  lợi  sanh 

quan trọng nhất là phải khế cơ, khế lý, kinh này là lời dạy từ chân như tự 

tánh của đức Thế Tôn lưu lộ, không những là Đại Thừa, chúng ta hãy 

quan sát kỹ lưỡng, đó đích thật là Đại Thừa trong Đại Thừa. Chẳng khác 

gì  với  Hoa  Nghiêm,  Vô  Lượng  Thọ,  thật  ra  là  một  thể,  đây  là  khế  lý. 

Cảnh giới và phương pháp tu học nói trong kinh vô cùng khế hợp với 

căn cơ chúng sanh thời Mạt Pháp, do đó ngày nay chúng ta tu học bộ 

kinh nào, cả đời chúng ta chuyên hoằng dương kinh nào thì chúng ta có 

thể hiểu rõ rồi. 



Đoạn này là văn Trường Hàng, trong phần sau phẩm này có phần 

Trùng Tụng. Trùng tụng có hai ý nghĩa, thứ nhất là lúc đức Phật giảng 

kinh thuyết pháp, có người tới trước, có người tới sau, chẳng giống như 

trong  trường  học  đúng  giờ  thì  học  sinh  đều  vào  lớp.  Phật  giảng  kinh 

không giống như lên lớp, có người tới sớm, có người tới trễ. Người tới 

sớm thì phần đầu nghe được trọn vẹn, người tới sau thì phần đầu chẳng 

nghe  được.  Nếu  là  phần  khai  thị  rất  quan  trọng  thì  đức  Phật  sẽ  không 

phụ kẻ tới sau, Ngài nói đơn giản và tóm tắt những ý đã nói phía trước 

thêm một lần nữa, để cho những người tới sau nghe. Ý nghĩa thứ hai là 

kệ tụng dễ nhớ hơn, phần trước nói rất nhiều, sợ người nghe không nhớ 

hết  nên  dùng  kệ  tụng  để  lập  lại,  tiện  lợi  cho  đại  chúng  ghi  nhớ,  nếu 

không nhớ thì bạn không thực hành được. Cho nên đối với lời dạy của 

đức Phật, chúng ta thường đọc tụng là để học thuộc lời dạy này, trong 

đời sống hằng ngày khi khởi tâm động niệm sẽ nhớ tới lời đức Phật dạy, 

[chúng ta sẽ biết] có nên khởi lên ý niệm này, câu nói này, có nên làm 

việc này hay không. Hết thảy dùng kinh giáo làm tiêu chuẩn, đó gọi là tu 

hành đúng như pháp, y giáo phụng hành. Dụng ý của kệ tụng là như vậy. 

Xin xem kinh văn:  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 507

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Nhĩ thời Thế Tôn nhi thuyết kệ ngôn: 

  

 “Ngô quán Địa Tạng oai thần lực. 

 Hằng Hà sa kiếp thuyết nan tận. 

  

 Kiến văn chiêm lễ nhất niệm gian. 

 Lợi ích nhân thiên vô lượng sự. 

爾時世尊而說偈言。 

吾觀地藏威神力 

恒河沙劫說難盡 

見聞瞻禮一念間 

利益人天無量事

 (Bấy giờ Đức Thế Tôn nói kệ rằng:  

 “Ta xem Địa Tạng sức oai thần, 

 Hằng hà sa kiếp nói chẳng cùng. 

 Thấy, nghe, một niệm chiêm ngưỡng lễ, 

 Lợi ích trời, người vô lượng sự.)   

Đây là bài thứ nhất, bài thứ nhất là tán thán chung, tán thán oai 

thần công đức của Địa Tạng Bồ Tát chẳng thể nghĩ bàn.  “Ngô quán” , 

“ngô” là lời Thế Tôn tự xưng, đây là đức Phật nhìn bằng Phật nhãn chứ 

chẳng phải mắt thường. Những gì đức Phật thấy được, thấy oai thần lực 

của Địa Tạng Bồ Tát, oai đức thần thông giúp đỡ hết thảy chúng sanh 

đang  chịu  khổ  nạn  trong  trọn  khắp  hư  không  pháp  giới.  Chúng  sanh 

trong thế gian hiện nay gặp rất nhiều tai nạn, Địa Tạng Bồ Tát có cứu 

giúp hay không? Oai thần lực của Địa Tạng Bồ Tát hiện ra như thế nào? 

Chúng ta phải biết oai thần lực của Địa Tạng Bồ Tát đích thực bày ra 

trước  mắt  chúng  ta,  nhưng chúng ta không nhìn  thấy.  Chúng  ta  không 

hiểu,  không  tin,  không  thể  phụng  hành,  chúng  ta  đã  bỏ  lỡ  lời  dạy  của 

Ngài rồi. Oai thần lực của Ngài là gì? Tức là kinh Địa Tạng, là những 

đạo lý nói trong kinh, những phương pháp và hiệu quả dạy trong kinh, 

đó chính là Địa Tạng oai thần lực. Hết thảy chúng sanh, phía trước pháp 

sư Thanh Liên nói nếu chúng sanh trong chín pháp giới có thể đọc tụng, 

ức niệm, y giáo phụng hành, chẳng có ai không được lợi ích.  “Hằng hà 

 sa  kiếp  cũng  nói  không  hết” ,  đây  là  lời  Phật  nói,  Phật  nói  cũng  nói 

không hết, phía trước nói trăm ngàn muôn kiếp, Hằng hà sa kiếp cũng 

nói không hết. 

 “Thấy,  nghe,  một  niệm  chiêm  ngưỡng  lễ,  Lợi  ích  trời,  người  vô 

 lượng sự”, đây là một thí dụ, bạn thấy tượng Địa Tạng Bồ Tát, nghe đến 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 508

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát, dù chỉ là trong vòng một niệm, một niệm 

này  có  lợi  ích  hay  không?  Có  chứ,  trong  A  Lại  Da  Thức  đã  gieo  hạt 

giống.  Nhưng  lợi  ích  đó  hiện  nay  không  thể  khởi  lên,  không  thể  trở 

thành hiện thực. Hạt giống kim cang đã gieo xuống, không nhất định là 

đời sau, kiếp sau gặp được duyên này, [khi nào] bạn có thể tin, có thể 

hiểu,  có  thể  hành  thì  lợi  ích  ấy  sẽ  trở  thành hiện  thực.  Giống như  câu 

chuyện đức Phật kể trong kinh Pháp Hoa: Nhiều kiếp số lâu xa về trước 

có một tiều phu đang đi chẻ củi trong rừng, gặp một con cọp muốn ăn 

thịt ông, ông chạy trốn và leo lên một cây cao, lúc sợ hãi cùng cực ông 

kêu  lên  một  câu  “Nam  mô  Phật”,  đây  là  chuyện  lâu  xa  nhiều  kiếp  về 

trước. Lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện, ông này được sanh làm 

người, gặp Phật pháp, muốn xin đức Phật đi xuất gia, đức Phật Thích Ca 

hỏi những vị đại đệ tử của Ngài rằng ông này có thể xuất gia hay không? 

Xuất gia cần phải có thiện căn. Các vị đệ tử của Phật đều là A La Hán, 

đều có thần thông, có thể quán sát năm trăm đời trước, mọi người đều 

nói ông này chẳng thể xuất gia, trong năm trăm đời trước ông chẳng có 

trồng thiện căn, chẳng có duyên với Phật. [Sau đó] đức Phật mới nói ông 

này  vô  lượng  kiếp  trước  đã  niệm  một  câu  “Nam  mô  Phật”,  nhờ  nhân 

duyên niệm một câu “Nam mô Phật” này, nên đời này có thể xuất gia, 

chẳng lâu sau ông chứng quả A La Hán. Đây chính là  “lợi ích nhân thiên 

 vô lượng sự” . Do đó người thế gian tuy hiện nay vẫn phải chịu đựng tai 

nạn to lớn, Phật, Bồ Tát thực sự có tâm từ bi giúp họ có thể nhìn thấy 

tượng Phật, nghe danh hiệu Phật, Bồ Tát, gieo thiện căn cho họ, sau này 

chắc  chắn  sẽ  được  độ.  Nếu  họ  có  thiện  căn,  giống  như  phía  trước  nói 

thiện nam tử, thiện nữ nhân, vậy thì rất dễ được độ, rất có thể trong đời 

này họ có thể tiêu tai miễn nạn, có thể niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. 

Vãng sanh Tịnh Độ tức là đi làm Phật, việc này thù thắng hơn so với bất 

cứ việc gì. Xin xem bài kệ thứ nhì, bài kệ thứ nhì là  “chuyển suy tướng” :

 Nhược nam nhược nữ nhược long thần. 

 Báo tận ứng đương đọa ác đạo. 

  

 Chí tâm quy y Đại Sĩ thân. 

 Thọ mạng chuyển tăng trừ tội chướng. 

若男若女若龍神 

報盡應當墮惡道 

至心歸依大士身 

壽命轉增除罪障

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 509

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Hoặc nam, hoặc nữ, hoặc rồng, thần, 

 Báo tận sẽ sa vào đường ác, 

 Chí tâm quy y thân Đại Sĩ, 

 Thọ mạng chuyển tăng, tội chướng trừ.) 

Câu thứ nhất nói rõ chúng sanh trong chín pháp giới, phạm vi này 

vô cùng rộng lớn, người nam người nữ ở cõi người, long thần ở cõi trời, 

đây là chỉ chung hết thảy chúng sanh trong lục đạo.  “Báo tận sẽ sa vào 

 đường  ác” ,  đời  này  thọ  mạng  đã  hết,  đã  tạo  một  số  ác  nghiệp  nên  họ 

phải đọa ác đạo.  “Chí tâm quy y thân Đại Sĩ” , quan trọng ở bốn chữ chí 

tâm quy y. Dùng tâm chân thành, Quy nghĩa là quay đầu lại, đoạn dứt 

hết thảy ác là quy, tu hết thảy thiện là Y, noi theo lời dạy của Bồ Tát để 

tu hết thảy điều thiện. Quy y chẳng phải là mời một vị pháp sư, ở trước 

tượng Phật, Bồ Tát xá vài cái, đọc kệ quy y cho bạn, cấp cho bạn một 

giấy chứng minh quy y thì kể là bạn đã quy y rồi. Làm gì có chuyện tiện 

nghi như vậy? Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Nói thật ra quy y nghĩa là 

 “quay về là bến bờ” , bạn thực sự quay trở lại, tu hành noi theo lời dạy. 

Ý niệm trong tâm của bạn đã chuyển biến, cảnh giới cũng chuyển đổi, 

cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Thọ  mạng  có  thể  kéo  dài,  tội  nghiệp  tiêu  trừ, 

chuyển họa thành phước. Bài kệ này chuyển suy tướng. Phía sau còn ba 

bài kệ, đây là  “tụng thị sanh giới” . 

 Thiếu thất phụ mẫu ân ái giả. 

 Vị tri hồn thần tại hà xứ, 

 Huynh đệ tỷ muội cập chư thân, 

 Sanh trưởng dĩ lai giai bất thức. 

少失父母恩愛者 

未知魂神在何趣 

兄弟姊妹及諸親 

生長以來皆不識

 (Trẻ thơ sớm mất tình phụ mẫu, 

 Chẳng rõ thần hồn lạc nơi đâu, 

 Anh em chị em cùng thân thuộc, 

 Sanh trưởng đến nay chẳng biết nhau.) 

Bài này nói rõ về những người bạn tưởng nhớ, người nhà quyến 

thuộc đã qua đời lúc bạn còn nhỏ tuổi, lúc trưởng thành bạn thường nghĩ 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 510

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nhớ  đến  họ,  chẳng  biết  hình  dáng,  dung  mạo  của  họ,  nhưng  có  tình 

thương sâu đậm đối với họ nên bạn thường nghĩ nhớ tới họ, từ việc này 

mới biết lòng người còn nhân hậu, còn đạo nghĩa. Hiện nay tương đối ít 

có người nghĩ như vậy, phần đông chỉ tham đắm hưởng thụ trước mắt, 

những  ân  tình  này  đều  quên  ráo  trọi,  đúng  như  câu  nói   “vong  ân  phụ 

 nghĩa” . Tội nghiệp của việc vong ân phụ nghĩa, quả báo ở tại ba đường 

ác,  hơn  phân  nửa  là  ở  cõi  súc  sanh.  Đây  là  việc  tri  ân  báo  ân  những 

chúng sanh có ân tình sâu đậm. Bài kệ tiếp theo là dạy họ phương pháp 

tu học: 

 Hoặc tố hoặc họa Đại Sĩ thân. 

或塑或畫大士身

 (Hoặc nặn hoặc vẽ hình Đại Sĩ.) 

Hoặc đúc hình tượng Địa Tạng Bồ Tát, hoặc là vẽ hình tượng Địa 

Tạng Bồ Tát. Đây là chữ “họa” (vẽ). 

 Bi luyến chiêm lễ bất tạm xả. 

悲戀瞻禮不暫捨

 (Cảm thương chiêm lễ chẳng muốn rời,) 

Sau khi vẽ hoặc đúc nặn hình tượng Bồ Tát, bạn cúng dường hình 

tượng ấy, mỗi ngày lễ lạy, chiêm ngưỡng liên tục chẳng gián đoạn. 

 Tam thất nhật trung niệm kỳ danh. 

 Bồ Tát đương hiện vô biên thể. 

三七日中念其名 

菩薩當現無邊體

 (Hăm mốt ngày luôn niệm danh hiệu, 

 Bồ Tát ắt hiện thân vô biên,) 

Chân thành cảm thì Phật, Bồ Tát sẽ ứng, kinh nói rõ trong vòng ba 

tuần, hai mươi mốt ngày, chí thành tu trì thì nhất định sẽ được Bồ Tát 

cảm  ứng. Nếu trong vòng ba tuần Bồ Tát không hiện thân thì đó là vì 

thành ý của bạn không đủ. Trong sách xưa chúng ta thường thấy, thời 

xưa  tế  lễ, chư vị đọc  trong  Luận ngữ  cũng  thấy  câu  “tế  thần như thần 

hiện diện”, thần cũng xưng là quỷ thần, quỷ thần là chỉ những ai? Chỉ tổ 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 511

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tiên của mình. Khi cúng tế tổ tiên, người chủ trì việc tế lễ thời xưa gọi là 

Tế Công, người đó phải tu trai giới, trai giới ba ngày. Căn phòng của Tế 

Công  giống  như  căn  phòng  bế  quan  trong  nhà  Phật  vậy,  kể  như  là  bế 

quan ba ngày, trai giới mộc dục. Trong ba ngày không tiếp xúc với bất 

cứ người nào, thức ăn uống được người nhà của họ cung cấp, ba ngày 

này họ làm gì? Ba ngày này họ chuyên nghĩ tưởng về cử chỉ, động tác, 

lời ăn tiếng nói, tiếng cười của tổ tiên, chuyên nghĩ nhớ tổ tiên, lúc tế lễ 

có thể mời tổ tiên tới. Lúc tế lễ, có lúc dường như nhìn thấy hình dáng 

của  tổ  tiên,  nghe  tiếng  ho  của  tổ  tiên,  đó  là  cảm  ứng.  Nếu  người  đó 

không chí thành thì làm sao có cảm ứng? Trong Cổ Lễ, lúc cúng tế phải 

trai giới ba ngày, trong kinh này nói ba tuần. Trong thời gian này chí tâm 

chiêm lễ, thì làm sao không có cảm ứng được? Do đó Bồ Tát nhất định 

sẽ hiện thân. Chúng sanh có cảm thì chắc chắn Phật, Bồ Tát sẽ ứng. Khi 

Ngài hiện thân sẽ nói với bạn: 

 Thị kỳ quyến thuộc sở sanh giới. 

示其眷屬所生界

 (Chỉ rành quyến thuộc ở nơi nao.) 

Nói  cho  bạn  biết,  người  nhà  quyến  thuộc  mà  bạn  tưởng  nhớ  ấy 

hiện  nay  ở  đâu?  Trong  thập  pháp  giới,  hiện  nay  họ  đang  ở  pháp  giới 

nào? 

 Túng đọa ác thú tầm xuất ly. 

縱墮惡趣尋出離

 (Dầu sa ác thú cũng ra mau.) 

Dù họ đọa vào ác đạo, người nhà quyến thuộc có thể làm những 

chuyện nói trên, hồi hướng công đức tu hành cho họ, cảm ứng Địa Tạng 

Bồ Tát hiện thân, thì họ sẽ được thoát khỏi ác đạo. Đây là đạo lý như thế 

nào, chư vị có thể hiểu được không? Chúng ta đừng nói phạm vi quá lớn, 

chỉ nói chân tình giữa người với người. Một người mất đi, trên thế gian 

còn có người tưởng nhớ người mất, tưởng nhớ trong một thời gian dài, 

thì  người  mất  đó  chẳng  luống uổng  cuộc  đời  của  họ.  Nếu sau  khi bạn 

mất đi chẳng có ai nhớ đến thì bạn đã uổng phí cuộc đời. Bạn có thể làm 

cho người ta tưởng nhớ, rốt cuộc cũng có chỗ nào đó đáng được người ta 

tưởng  nhớ,  nếu  bạn  không  dùng  chân  tâm  để  đối  xử  với  người  ta  thì 

người ta làm sao tưởng nhớ bạn được? Không bao giờ. Do đó tích lũy 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 512

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

công đức rất quan trọng. Người nhà thân quyến, bạn đối với con cái, anh 

em chị em không thương mến, không chăm sóc thì họ sẽ không tưởng 

nhớ bạn. Hiện nay chúng tôi thấy trên báo nói có rất nhiều thanh thiếu 

niên, khi có người hỏi cha của em, [thì em sẽ nói] “tôi không thương cha 

tôi, tôi ghét mẹ tôi”, con cái ăn nói như vậy thì làm sao được? Đây là vấn 

đề to lớn của xã hội, trên báo chí chúng ta thường thấy những chuyện 

này. Tại sao con cái lại chán ghét cha mẹ như vậy? Vì các bậc cha mẹ 

không chăm sóc con cái, họ cứ bận rộn sự nghiệp, công việc làm ăn của 

mình,  có  rất nhiều bậc  cha  mẹ  giao  con cái cho người  giúp  việc trong 

nhà chăm sóc. Những đứa con này sẽ thương mến người giúp việc, chán 

ghét cha mẹ, không thương cha mẹ, vì người giúp việc trong nhà chăm 

sóc [chứ cha mẹ không chăm sóc con cái]. Đây là việc đáng cho chúng ta 

phản tỉnh sâu xa. Cho nên con người sống trên thế gian, đối người, đối 

với hết thảy chúng sanh phải thí ân đức, tại sao Phật, Bồ Tát có thể làm 

cho  mọi  người  tôn  kính?  Vì  các  Ngài  bố  thí  công  đức,  bố  thí  ân  đức. 

Cho nên có con cái hiếu thuận, tưởng nhớ cha mẹ, tu phước cho cha mẹ, 

y giáo phụng hành, như cô Bà La Môn, cô Quang Mục nói trong phần 

trước, dù người nhà đọa địa ngục cũng có thể thoát khỏi, phía trước đã 

nói  “dẫu sa ác thú cũng ra mau” . 

 Nhược năng bất thoái thị sơ tâm, 

 Tức hoạch ma đảnh thọ thánh ký. 

若能不退是初心 

即獲摩頂受聖記

 (Nếu được sơ tâm chẳng thoái thất, 

 Liền đặng xoa đảnh, thọ Thánh ký.) 

Điều này rất tốt! Trong vòng ba tuần bạn  “cảm thương chiêm lễ 


 chẳng muốn rời” , nếu có thể duy trì vĩnh viễn thì bạn có thể thành Phật 

ngay trong đời này. Đây là lý do gì? Chân thành cung kính tới cùng cực, 

tâm này rất quý, tâm này cảm động chư Phật, Bồ Tát. Nếu tâm này vĩnh 

viễn không thoái lui, y giáo tu hành thì đâu lẽ nào không chứng quả? Do 

đó câu này là nói  “hiện báo thọ ký” , cả người sống lẫn kẻ mất đều có 

lợi.    Bồ  Tát  tới  xoa  đảnh  thọ  ký  cho  bạn,  thọ  ký  có  nghĩa  là  lời  đoán 

trước,  nói  cho  bạn biết tới  lúc  nào bạn  sẽ  chứng  quả, bạn sẽ đạt được 

thành tựu như thế nào, trong sự tu học Phật pháp, đây là một đại sự nhân 

duyên.  Cho nên chúng tôi cũng hy vọng các bạn đồng tu thực sự phát 

tâm  chuyên  tu,  chuyên  hoằng  bộ  kinh  này,  nhưng  phải  ghi  nhớ,  cuối 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 48

 513

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cùng phải quy kết về Cực Lạc thì mới viên mãn, nếu không thì chỉ được 

phước báo nhân thiên mà thôi. Đương nhiên được phước báo nhân thiên 

là bước đầu, trước hết làm cho họ được phước báo nhân thiên, sau đó 

mới khuyên họ niệm Phật cầu sanh tịnh độ, như vậy mới thực sự là đại 

viên mãn. 



Như vậy tốt lắm, hôm nay chúng tôi giảng đến đây. 

Tập 49 (Số 14-12-49) 

Xin  mở  Khoa  Chú,  quyển  Hạ  trang  tám  mươi  hai,  hàng  thứ  hai 

đếm ngược lại: 

 Dục tu Vô Thượng Bồ Ðề giả, 

 Nãi chí xuất ly tam giới khổ, 

 Thị nhân ký phát đại bi tâm, 

 Tiên đương chiêm lễ Đại Sĩ tượng, 

 Nhất thiết chư nguyện tốc thành tựu, 

 Vĩnh vô nghiệp chướng năng già chỉ. 

欲修無上菩提者 

乃至出離三界苦 

是人既發大悲心 

先當瞻禮大士像 

一切諸願速成就 

永無業障能遮止

 (Bồ Đề Vô Thượng muốn tu hành, 

 Thậm chí lìa xa khổ Tam Giới, 

 Người này đã phát đại bi tâm, 

 Trước nên chiêm lễ tượng Đại Sĩ, 

 Hết thảy nguyện ước chóng thành tựu, 

 Nghiệp chướng vĩnh viễn chẳng ngăn đặng.) 

Ðoạn  này  [theo  sách  Khoa  Chú]  có  tựa  đề  là  “Tụng  thành  độ 

sanh”.  “Dục tu vô thượng Bồ Ðề giả” (Người muốn tu Vô Thượng Bồ 

Ðề),  đây  là  Bồ  Tát  phát  tâm,  vô  thượng  Bồ  Ðề  chính  là  Vô  Thượng 

Chánh Ðẳng Chánh Giác,  “xuất ly tam giới khổ” (thoát ra khỏi nỗi khổ 

trong tam giới), người Tiểu Thừa cũng làm được, trong Phật pháp gọi là 

người chân chánh giác ngộ. Nỗi khổ trong tam giới, nói thật ra là nỗi khổ 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 514

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chẳng  ai chịu  nổi,  người chân chánh  giác  ngộ nhất  định sẽ muốn  vĩnh 

viễn thoát khỏi luân hồi. Tam giới tức là lục đạo, tam giới là Dục Giới, 

Sắc  Giới,  Vô  Sắc  Giới.  Xem  kinh  Phật  giải  thích  về  cõi  Tứ  Thiền  thì 

chúng ta có thể hiểu được, trên đỉnh của một đơn vị thế giới là cõi Sơ 

Thiền, trên đỉnh của một tiểu thiên thế giới là cõi Nhị Thiền, trên đỉnh 

của  một  trung  thiên  thế  giới  là  cõi  Tam  Thiền,  trên  đỉnh  của  một  đại 

thiên thế giới là cõi Tứ Thiền, cho nên bạn sẽ hiểu ý nghĩa của Tam Giới 

giống như Lục đạo. Khu vực giáo hóa của một vị Phật gọi là một Ðại 

Thiên thế giới, chư vị phải biết chỉ có một cõi Tứ Thiền thiên, có một 

ngàn cõi Tam Thiền thiên, những gì nói trong kinh chúng ta phải biết đại 

khái.  “Dục  tu  Vô  Thượng  Bồ  Ðề” ,  không  những  là  siêu  việt  Lục  đạo, 

siêu việt Thập pháp giới, mong cầu quả vị Phật cứu cánh viên mãn, đây 

là người có chí nguyện, nhãn quang to lớn. Mong vượt thoát tam giới thì 

nhãn quang đó còn nhỏ, nhưng cũng là vô cùng hiếm có. Người ấy đã 

phát tâm đại bi thì làm thế nào có thể mãn nguyện?  Tiên đương chiêm lễ 

 Ðại Sĩ tượng” , tức là trước hết phải tự thành tựu cho chính mình, ý nghĩa 

của chữ “chiêm lễ” phía trước đã nói rất nhiều rồi, ở đây không lập lại 

nữa, quan trọng là phải y giáo phụng hành. 



Kinh Hoa Nghiêm nói về hộ pháp, hộ trì chánh pháp, y theo tiêu 

chuẩn  của  kinh  Hoa  Nghiêm  mà  nói  thì  hiện  nay  người  hộ  pháp  hiếm 

hoi. Pháp là gì? Pháp là Giáo, Lý, Hạnh, Quả, bốn thứ pháp này đều phải 

hộ trì cho viên mãn thì mới gọi là thực sự hộ pháp, đó mới là tiêu chuẩn 

của  Phật  đã  nói.  Khi  chúng  ta  nói  “hộ  trì  đạo  tràng,  hộ  trì  vị  pháp  sư 

nào”, vậy thì không được, so sánh với tiêu chuẩn của Phật thì đó không 

phải  là  hộ  pháp.  Cho  nên  những  gì  Phật  nói  trong  kinh  chúng  ta  nhất 

định phải hiểu kha khá thì sẽ biết làm thế nào mới đúng như pháp. Phật 

dạy chúng ta về Giáo, Giáo có bốn thứ Giáo, Lý, Hạnh, Quả, chúng ta 

làm sao tu? Tín, Giải, Hành, Chứng, chúng ta phải tin Giáo, tin lời Phật 

dạy,  phải  hiểu  rõ  Lý,  phải  tu  Hạnh,  phải  chứng  Quả,  tự  chúng  ta  phải 

làm  được  Tín,  Giải,  Hành,  Chứng.  Hai  câu  cuối  cùng   “nhất  thiết  chư 

 nguyện tốc thành tựu, vĩnh vô nghiệp chướng năng già chỉ” (hết thảy các 

điều  nguyện  đều  nhanh  chóng  thành  tựu,  vĩnh  viễn  chẳng  có  nghiệp 

chướng ngăn chận), hai câu này nói sau khi mình thành tựu, giáo hóa hết 

thảy chúng sanh. Chư Phật Như Lai thị hiện trong thế giới chúng sanh, 

thường cũng thị hiện có nghiệp chướng. Chư vị phải biết nghiệp chướng 

đó là thị hiện, đều là phương pháp giáo hóa của các Ngài, là nghi thức 

giáo  học  chứ  chẳng  phải  thật.  [Các  Ngài  thị  hiện  như  vậy  nhằm]  giúp 

phàm phu chúng ta cảnh giác đến việc nhân quả rất đáng sợ. Thánh nhân 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 515

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thế  gian,  Khổng  Lão  Phu  Tử,  trong  Truyện  Ký  chúng  ta  đọc  thấy 

“Khổng Tử tuyệt lương ở đất Trần” Ngài cũng phải chịu đói. Ðức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  cũng  bị  quả  báo  phải  dùng  lúa  cho  ngựa  ăn  hết  ba 

tháng, đã từng đi khất thực nhưng không có người cúng dường. Việc này 

chứng tỏ cái gì? Chứng tỏ nhân quả, dù đã thành Phật, thành thánh cũng 

không thể thay đổi nhân quả. 



Hồi  xưa  đại  sư  Bách  Trượng  đã  nói  rất  hay   “người đại  tu  hành 

 không  lầm  nhân  quả” ,  [nói  không  lầm]  chứ  chẳng  nói  không  có  nhân 

quả. Không lầm nhân quả là như thế nào? Họ hiểu rõ ràng nhân quả nên 

lúc chịu quả báo thì họ vui lòng thọ nhận, họ biết là họ đã tạo nhân gì 

trong quá khứ nên ngày nay phải thọ nhận quả báo này, họ biết thật rõ 

ràng, thật rành rẽ. Khác với người thế gian khi thọ quả báo khổ họ không 

biết, không biết là do nguyên nhân gì, cứ cho rằng do người khác tạo ra, 

oán  trời  trách  người,  lúc  thọ  báo  lại  tạo  thêm  tội  nghiệp,  cứ  như  vậy 

nhân quả xoay vần, càng ngày càng tệ, càng ngày càng đi xuống; người 

hiểu rõ [nhân quả] thì khi thọ nhận quả báo sẽ không đọa lạc, họ có thể 

nâng  cao  [cảnh  giới của họ].  Họ  thực  sự hiểu  câu   “một  miếng  ăn  một 

 thức uống đều do tiền định”.  Dù gặp người ta phá hoại, gây tổn hại cho 

chúng ta, tất cả đều là vì đời trước mình đã gây tổn thương cho họ, ngày 

nay họ tới hại chúng ta, đó là báo ứng. Mình hiểu rõ, mình nhận chịu, 

vui vẻ tiếp nhận, chẳng oán trách, chẳng oán hận thì gút mắt ấy sẽ được 

cởi mở, khi gặp gỡ lần sau sẽ vui vẻ, chẳng còn oán hận. Như vậy có thể 

giải quyết  vấn đề.  Tuyệt  đối  không thể dùng tâm  trả  thù để giải  quyết 

vấn đề, chư vị phải biết trả thù không thể nào giải quyết được. Nếu trả 

thù, bạn giết người đó, diệt hết dòng họ của người đó, đời sau họ sẽ giết 

hết dòng họ của bạn, nhân quả sẽ xoay vần, càng ngày càng tàn khốc. 

Nói cách khác càng đọa càng sâu, làm vậy không phải là cách giải quyết 

vấn đề! 



Thực sự giải quyết vấn đề là phải tháo gỡ gút mắt, tháo cái gút ra, 

hết thảy những quả báo bất thiện đều phải nhẫn chịu thì bạn mới có thể 

hóa giải. Trên đường Bồ Đề bất luận là chính mình tu hành, hay hoằng 

pháp lợi sanh thì chướng ngại đều được dẹp hết. Chư Phật, Bồ Tát thị 

hiện nhiều hình tướng khác nhau đều có mục đích giúp cho chúng ta giác 

ngộ, làm cho chúng ta hiểu rõ, cũng là nhằm dạy cho chúng ta nên làm 

như thế nào. Nói thật ra đây chính là đời sống, Phật dạy cho ta cách sinh 

sống, cách xử thế, cách làm người.  “Chiêm lễ Ðại Sĩ tượng”  quan trọng 

nhất là hiếu kính, hiếu kính phải mở rộng tới đâu? Tới hết thảy người ác, 

hết thảy kẻ có oán thù với mình đều phải dùng tâm hiếu kính [đối xử với 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 516

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

họ]. Nguyện thứ nhất của Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta  “Lễ Kính Chư 

 Phật” , kính tức là hiếu kính, tuyệt đối không có phân biệt, không có sai 

khác,  như  vậy  mới  là  thực  sự  tu  hành,  thực  sự  chuyển  nghiệp;  nghiệp 

chuyển được rồi thì quả báo cũng sẽ chuyển. Xin xem tiếp đoạn sau: 

 Hữu nhân phát tâm niệm kinh điển, 

 Dục độ quần mê siêu bỉ ngạn, 

 Tuy lập thị nguyện bất tư nghị. 

 Toàn độc toàn vong đa phế thất, 

 Tư nhân hữu nghiệp chướng hoặc cố, 

 Ư Ðại Thừa kinh bất năng ký. 

有人發心念經典  

欲度群迷超彼岸 

雖立是願不思議 

旋讀旋忘多廢失 

斯人有業障惑故 

於大乘經不能記

 (Có người phát tâm tụng kinh điển, 

 Muốn độ quần mê vượt bỉ ngạn, 

 Dầu lập thệ nguyện chẳng nghĩ bàn, 

 Đọc rồi liền quên, luôn sót mất. 

 Người này nghiệp chướng khiến u mê, 

 Học Đại Thừa kinh chẳng nhớ được.) 



Ðoạn thứ tư nói về việc cầu trí huệ, đoạn này khá dài. Trước hết 

nói tại sao bạn không có trí huệ, vì bạn có nghiệp chướng từ đời trước, 

nghiệp chướng đó chướng ngại trí huệ của bạn. Tuy gặp Phật pháp, gặp 

thiện  hữu,  bạn  đã  hiểu  rõ,  bạn  đã  phát  tâm,  phát  tâm  rất  tốt,  phát  tâm 

nghiên cứu giáo lý, học kinh, mục đích là muốn cho hết thảy chúng sanh 

khai  ngộ,  giúp  hết  thảy  chúng  sanh  lìa  khổ,  đó  là  tâm  Bồ  Ðề.  Thông 

thường khi phát tâm như vậy, bạn sẽ được chư Phật hộ niệm, đây là thật. 

Tuy được chư Phật hộ niệm nhưng trí huệ của mình vẫn không mở mang 

y như cũ, đó là vì chúng ta có nghiệp chướng, chư Phật Như Lai chẳng 

có cách chi tiêu nghiệp chướng của chúng ta, mọi người phải hiểu đạo lý 

này.  Không  phải là Phật,  Bồ  Tát không bảo hựu bạn, không chăm  sóc 

bạn,  thực  sự  Phật,  Bồ  Tát  có  bảo  hựu,  có  chăm  sóc,  nhưng  nghiệp 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 517

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chướng mà bạn đã tạo thì Phật, Bồ Tát cũng đành bó tay, nghiệp chướng 

nhất định phải do chính mình tiêu trừ. Phật, Bồ Tát dạy phương pháp, 

dạy những đạo lý này cho bạn, bạn hiểu được những đạo lý dạy trong 

kinh điển, bạn tin tưởng lời dạy của đức Phật, bạn làm theo phương pháp 

đó, như vậy mới gọi là tu hành, mới có thể tiêu nghiệp chướng. Phương 

pháp tiêu nghiệp chướng căn bản nhất, có hiệu quả nhất chính là Hiếu, 

do đó kinh Ðịa Tạng cũng là kinh căn bản, đạo lý là như vậy. Chúng ta 

có thể hiếu thuận cha mẹ, hiếu thuận hết thảy chúng sanh, tôn kính cha 

mẹ, tôn kính hết thảy chúng sanh thì nghiệp chướng gì cũng có thể tiêu 

trừ. Thực sự có tâm hiếu kính còn tạo tội nghiệp nữa sao? Còn có ác ý 

đối xử với hết thảy chúng sanh hay sao? Không thể nào, đó là thực sự 

đoạn  hết  thảy  điều  ác,  tu  hết  thảy  điều  thiện,  do  đó  bạn  mới  biết  hiếu 

kính là căn bản. Tại sao trong kinh này đức Phật dạy chúng ta  “trước hết 

 nên chiêm lễ tượng Ðại Sĩ” , đạo lý là như vậy. Cho nên nguyện rất tốt, 

Phật, Bồ Tát cũng chăm sóc bạn, nhưng bạn đọc kinh vừa đọc liền quên, 

cho dù nghe nhiều cũng không thể khai ngộ, người đó có nghiệp chướng, 

mê  hoặc,  cho  nên  chẳng thể  đọc  tụng,  ghi nhớ kinh  Ðại  Thừa.  Sau  đó 

đức Phật dạy chúng ta phương pháp:  

 Cúng dường Ðịa Tạng dĩ hương hoa, 

 Y phục, ẩm thực chư ngoạn cụ. 

供養地藏以香華 

衣服飲食諸玩具

 (Cúng dường Địa Tạng với hương hoa, 

 Y phục, uống ăn, cùng ngoạn cụ,) 



Ðoạn trước trong phần trường hàng đã nói, đã dạy cho chúng ta 

phương pháp tu hành. Việc cúng dường, chư vị nghĩ coi nếu không có 

hiếu kính thì làm sao cúng dường? Trong mười nguyện Phổ Hiền, mỗi 

nguyện  sau  đều  phải  dựa  trên  nguyện  trước.  Giống  như  chúng  ta  xây 

nhà, nguyện thứ nhất là tầng trệt, nguyện thứ hai là lầu hai, tầng thứ nhất 

chưa xây xong thì làm sao xây tầng lầu thứ hai? Hai tầng xây xong thì 

mới  xây  tầng  thứ  ba  được,  đó là  đạo  lý. Cho  nên  nguyện  sau  đều xây 

dựng trên cơ sở của nguyện trước. Từ đây mới biết pháp môn Ðịa Tạng 

là cơ sở, là nền tảng của sự tu hạnh Bồ Tát; Quán Âm là từ bi, từ bi là từ 

cơ sở, từ căn bản Ðịa Tạng mà khởi lên, nếu bạn không có hiếu kính thì 

từ bi khởi lên từ đâu được? Từ bi chẳng có hiếu kính là từ bi giả, người 

như vậy nhất định là có ý đồ, có mục đích. Một người không hiếu thuận 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 518

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cha mẹ mà đi hiếu thuận kẻ khác, đâu lẽ nào như vậy? Như vậy là không 

hợp lý. Không có lễ kính thì làm sao có tán thán? Tán thán mà không có 

lễ kính, chúng ta biết được đó là giả dối, chẳng phải thật. Cúng dường 

mà không có lễ kính thì đó là nịnh hót, tâng bốc, bợ đỡ. Cho nên hiếu 

kính là căn bản, cơ sở, trong thế pháp và Phật pháp muốn có thành tựu 

thực sự thì phải bắt đầu thực hiện từ chỗ này. Làm thế nào mới thực sự 

làm được hiếu kính? Phải hiểu thấu lý luận trong kinh điển, được vậy thì 

bạn mới hiểu rõ hiếu kính là tánh đức, là cơ sở của tánh đức, bộ kinh này 

chính là kinh mở mang tánh đức của chúng ta. 



Do đó trong hạnh nguyện Phổ Hiền, trước hết là lễ kính, xưng tán 

rồi mới tới cúng dường. Cúng dường Bồ Tát dùng “hương hoa, y phục, 

thức ăn, thức uống, đồ trân ngoạn”, những ý nghĩa tiêu biểu pháp này đã 

được nói ở phía trước. Thời đại hiện nay của chúng ta đúng là nhiều tai 

nạn, không những chúng sanh có nghiệp chướng sâu nặng, chính mình 

cũng có nghiệp chướng sâu nặng. Chúng ta nên nghĩ coi làm thế nào để 

giúp mình, giúp người khác, mình tu học thuận tiện như thế nào thì cũng 

nên tạo ra sự thuận tiện cho người khác. Nên biết Phật pháp không có 

nhất  định,  trong  kinh  thường  dạy  chúng  ta  nguyên  tắc   “tùy  loại  hóa 

 thân, tùy cơ thuyết pháp” , tùy nghĩa là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công đức, nếu bạn không  “thuận”  không  “tùy”  thì không những chẳng 

thể độ chúng sanh mà cũng chẳng thể độ chính mình. Tại sao không thể 

độ chính mình? Không thể tùy nghĩa là chấp trước, tức là phân biệt chấp 

trước, không thể phá trừ tâm chấp trước thì không thể ra khỏi lục đạo, 

chúng ta phải hiểu đạo lý này, do đó phải biết tùy thuận. Chướng duyên 

trong thế gian đích thật là rất nhiều, yêu ma quỷ quái, ma chướng hữu 

hình hoặc vô hình, vô hình là từ quỷ thần, hữu hình là từ hết thảy người, 

sự,  vật.  Ma  chướng  hình  thành  như  thế  nào?  Ðều  là  những  ác  nghiệp 

mình  đã  tạo  từ  vô  lượng  kiếp  tới  nay,  ác  nghiệp  sẽ  tạo  thành  chướng 

ngại, thiện nghiệp cũng tạo thành chướng ngại, thiện nghiệp là ái duyên. 

Chúng tôi thường nghe các bạn đồng tu nói: “Phật dạy chúng ta phải xả, 

phải buông xuống, nhưng tôi không buông xuống con cháu được”. Ðó là 

gì?  Ái  duyên.  Buông  không  nổi  oán  hận  của  oán  gia  đối  đầu,  buông 

không  nổi  ý  niệm  báo  thù,  không  buông  nổi  ái  duyên,  tất  cả  đều  trở 

thành chướng ngại. Ðây là những nghiệp đã tạo đời trước hoặc đời này, 

chúng ta phải biết, phải hiểu rõ, phải giác ngộ. 



Như thế nào mới thực sự giác ngộ? Biết  “phàm những gì có hình 

 tướng đều là  hư  vọng” , kinh  Kim  Cang dạy   “Ta,  Người,  Chúng sanh, 

 Thọ giả đều là giả, đều chẳng thể được” . Cho nên nếu bạn có trí huệ Bát 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 519

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Nhã, biết được vạn vật đều không [thật có], nhân quả chẳng không, biết 

hết thảy pháp hữu vi đều là mộng, huyễn, bọt, bóng thì tâm bạn sẽ thanh 

tịnh. Ðối với hết thảy pháp đều không lấy, không bỏ thì ma đối với bạn 

không khởi tác dụng gì được hết, ma không thể chướng ngại bạn. Lúc đó 

là lúc bạn có thể chuyển cảnh giới, không bị cảnh giới chuyển như kinh 

Lăng Nghiêm nói  “nhược năng chuyển cảnh tắc đồng Như Lai” (nếu có 

thể chuyển cảnh thì giống như Như Lai), như vậy  mới thực sự là vĩnh 

viễn xa lìa ma não. Do đó có thể biết vĩnh viễn xa lìa ma não chẳng phải 

đi tới đâu cũng trốn tránh, trốn tránh không nổi đâu; vĩnh viễn xa lìa ma 

não là nhìn thấu chân tướng sự thật, biết tất cả đều là giả, đều là không, 

đều  là  một  giấc  mộng.  Dẫu  cho  những  tà  ma,  ngoại đạo vô  hình  cũng 

không thể nào bén mảng tới ngoại biên (bờ mé bên ngoài) của bạn được, 

tại sao không bén mảng được? Vì bạn không có biên 85, bạn có biên thì 

nó mới bén tới gần được. Vì bạn không có biên, chúng ta phải hiểu đạo 

lý này. Bạn có cái Ta thì bạn sẽ bị hại, nếu không có Ta thì ai bị hại? Vô 

ngã  thì  sẽ  không  bị  hại.  Vì  sao  hết  thảy  chúng  sanh  phải  thọ  nhận 

chướng ngại này? Vì có cái Ngã, có cái Ta. Oán gia đối đầu muốn báo 

thù,  họ  sẽ  nói  “mày  ở  đâu  tao  cũng  tìm  cho  ra  để  báo  thù.”  Nếu  bạn 

không còn tồn tại nữa, bạn chẳng còn cái Ngã, cái Ta nữa thì họ sẽ tìm 

không ra bạn. 



Lúc  trước  khi  lão  hòa  thượng  Ðạo  Nguyên  truyền  giới,  Ngài  kể 

một câu chuyện, Ngài nói thời xưa có một vị thiền sư tôi không nhớ tên. 

Công phu thiền định của thiền sư rất khá, sau khi nhập định tâm cảnh 

đều không. Thọ mạng của Ngài đã đến, vua Diêm La phái hai tên tiểu 

quỷ đến bắt Ngài, vì Ngài nhập định tâm cảnh đều không nên tiểu quỷ 

tìm không ra. Quỷ hỏi người ta thiền sư đi đâu rồi? Thiền sư ngồi ở đó 

nhưng  quỷ  tìm  không  thấy.  Vì  trong  khi  nhập  định,  ngã  tướng,  nhân 

tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng đều chẳng còn. Có người nói vật 

thiền sư thích nhất chính là cái bình bát của Ngài, tiểu quỷ biết được nên 

gõ vào bình bát, vừa gõ thì thiền sư xuất định, lúc đó liền bị quỷ bắt. Ðó 

là vì thiền sư còn một chút chấp trước nên bị người ta bắt đi. Do đó hễ 

có ưa thích, [bất kể ưa thích] gì đều là phiền phức, nói cách khác, bạn 

85 “Biên” ở đây là biên tế, tức những giới hạn, ranh giới nẩy sinh do chấp trước, phân 

biệt,  chẳng  hạn,  ta,  người,  đúng,  sai,  thương,  ghét,  có,  không,  lý,  sự,  tánh,  tướng, 

v.v... 

Do có chấp trước nên tự đặt giới hạn, khởi tham ái, cái này là của ta, đây là nhà ta, 

đây là vợ con ta, đây là pháp môn của ta, đây là cảnh giới của ta, nên tà ma, ngoại 

đạo mới được dịp quấy nhiễu. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 520

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

chẳng thoát khỏi con mắt của tiểu quỷ, bất cứ lúc nào nó cũng có thể bắt 

bạn đi được. Ðó là không triệt để buông xuống, chúng ta nên biết đức 

Phật  nói  với  chúng  ta  ngay  cả  Phật  pháp  cũng  không  thật,  kinh  Kim 

Cang có câu  “Pháp còn phải xả huống hồ là phi pháp” . Phật pháp cũng 

không thể chấp trước, huống chi là pháp thế gian, chúng ta phải hiểu đạo 

lý này. Pháp thế gian và xuất thế gian đều không giữ trong tâm, tôi dùng 

nó, tôi không  chấp  trước  nó,  tôi  cũng không phân biệt nó, để  cho tâm 

này  vĩnh  viễn  được  thanh  tịnh,  bố  thí  cúng  dường  mới  thực  sự  được 

phước,  phước  vô  lượng  vô  biên,  phước  này  xứng  tánh.  Nếu  còn  phân 

biệt chấp trước thì phước đó không xứng tánh, trong kinh gọi là  “phước 

 báo hữu lậu” , biến thành phước báo hữu lậu trong tam giới. 

Trong sự tu học, các bạn đồng tu hãy nghĩ coi nếu không phải mỗi 

ngày đều hợp lại nghiên cứu, mỗi ngày đều thảo luận, huân tập, nghiệp 

chướng tập khí của chúng ta rất nặng, vừa quay đầu liền mê. Cho nên 

đạo  tràng  thời  xưa  tốt  lắm,  tốt  ở  chỗ  huân  tập  lâu  dài.  Mỗi  ngày  đều 

giảng kinh, thời gian giảng kinh dài. Hiện nay chúng ta giảng kinh mỗi 

ngày hai giờ, so với người xưa là đã giảm bớt. Nếu y theo tiêu chuẩn của 

đức  Phật,  trong  kinh  Nhân  Vương  nói  hai  thời  giảng  kinh  đây  là  thời 

gian họ học tập, nghiên cứu, thảo luận, hạ công phu trên Giáo, Lý, Hạnh, 

Quả, hai thời tương đương tám giờ đồng hồ của chúng ta. Kinh Phật nói 

hai thời là nói Ấn Ðộ thời xưa, mỗi ngày sáng tối chia thành sáu thời, 

ngày ba thời, đêm ba thời, mỗi thời bằng bốn giờ đồng hồ chúng ta hiện 

nay, hai thời tức là tám giờ đồng hồ. Cho nên thuở đức Phật còn tại thế, 

người tu hành theo đức Phật làm sao không chứng quả? Mỗi ngày tám 

giờ đồng hồ thảo luận kinh giáo, họ còn công phu đâu nữa mà khởi vọng 

tưởng? Ngày nay chúng ta chỉ bằng một phần tư của họ, chỉ học hai giờ 

đồng hồ. Nói thật ra là không đủ, tối thiểu phải có bốn giờ đồng hồ, mỗi 

ngày dành ra bốn giờ sốt sắng nghiên cứu thảo luận, tối thiểu cũng nên 

có bốn giờ đồng hồ niệm Phật, đây là ít tới mức không thể ít hơn nữa. 

Việc tu hành, ngày nay chúng ta hiểu rõ chỉ có pháp môn Niệm Phật là 

đáng tin cậy, các pháp môn khác trên mặt Lý thì đều bình đẳng, chẳng 

sai khác, nhưng trên mặt Sự thì rất khó khăn! Chẳng dễ dàng. Nói cách 

khác chẳng hợp với căn cơ của chúng ta, nghiệp chướng chúng ta quá 

nặng, chỉ có cách niệm Phật đới nghiệp vãng sanh thì chúng ta mới có 

thể làm được. Chỉ cần thực sự làm th́ chẳng có ai không thành tựu. 



Tối  hôm  trước  tôi  tới  Hồng  Các  dùng  cơm,  nghe  nói  việc  buôn 

bán của họ hiện nay rất tệ, tôi đi thăm họ, hiện nay [kinh tế] tương đối 

không  tốt  lắm.  Ở  đó  thấy  một  CD  nói  về  một  người  tù  bị  xử  tử  vãng 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 521

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

sanh, chúng tôi đem vài CD về và nói với Lý hội trưởng, ông Lý nói ông 

cũng biết về việc này. Sau khi người tử tù này chết đi, ông Lý có lo hậu 

sự cho ông ta. Tôi hỏi có phải là ông Lý nói chuyện trong CD đó không, 

ông Lý nói không phải, mà do một cư sĩ họ Tô nói, nghe nói cư sĩ Tô 

hiện nay  cũng  hồi đầu  chuyên  tâm  niệm  Phật, vì ông  đã nhìn thấy  tận 

mắt sự kiện này. Cho nên cư sĩ Lý đã độ được không ít người trong tù 

được vãng sanh thực sự. Cư sĩ Tô quen biết với người này, chăm sóc cho 

kẻ tử tù này, dặn dò ông ta ba chuyện. Thứ nhất là lúc bị xử tử phải niệm 

Phật lớn tiếng, ông kia đồng ý và nói “Ðược, tôi sẽ làm”. Thứ nhì lúc 

ông mất đi phải có tướng lành, không được chảy máu từ bảy lỗ trên thân 

mình, vì đây là bị xử treo cổ, ông kia nói “Ðược, tôi sẽ làm”. Thứ ba ông 

phải lưu lại xá lợi cho chúng tôi làm chứng. “Ðược, tôi đồng ý”. Kết quả 

là khi ông ta chết đều thực hiện được ba chuyện này. Sau khi ông bị treo 

cổ, sắc mặt của ông rất đẹp, coi cũng giống như người thường, khác hẳn 

với những người bị xử tử theo kiểu này, sau khi thiêu thực sự có xá lợi. 



Cho nên có bạn đồng tu hỏi: “Có phải là ông đó tự biết?” Không 

phải vậy, do nguyện hạnh, họ có nguyện lực thì có thể làm được. Ngay 

một người tử tội cũng có thoại tướng như vậy, ông ta thực sự đã vãng 

sanh, niệm cuối cùng của ông trong lúc ông ra đi là niệm A Di Ðà Phật, 

chẳng có tí gì hư giả. Ông biết trước ngày nào thọ hình và niệm Phật mà 

ra  đi.  Trong  kinh  nói,  ý  niệm  cuối  cùng  là  một  câu  Phật  hiệu  thì  nhất 

định sẽ vãng sanh. Trước khi chết tạo tội nghiệp gì, phạm sai lầm gì, nếu 

trước khi chết bạn có thể hối cãi, sám hối vãng sanh, trong kinh Phật nói 

chuyện này đã xảy ra rồi. Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói vua 

A Xà Thế tạo tội ngũ nghịch, lâm chung sám hối, trong kinh A Xà Thế 

Vương Tử, đức Phật nói với chúng ta vua vãng sanh được Thượng Phẩm 

Trung Sanh. Chúng ta đọc xong vô cùng kinh ngạc, vua tạo tội nặng như 

vậy,  tội  đọa  A  Tỳ  địa  ngục,  chúng  ta  cứ  nghĩ  chắc  vua  vãng  sanh  Hạ 

phẩm  mà  thôi,  vãng  sanh  về  ba  phẩm  Hạ  chúng  ta  cảm  thấy  cũng  rất 

bình thường, chẳng biết là vua vãng sanh về Thượng phẩm Trung sanh, 

từ chuyện này [chúng ta mới biết] sức mạnh của sự sám hối chẳng thể 

nghĩ bàn. Ðây là nhờ vua gặp được thiện tri thức thực sự dạy cho vua, 

thiện căn phước đức của vua đời trước hiện ra, sau khi nghe xong khởi 

lên tâm sám hối chân thật. Ðây là việc chúng ta phải nên học tập, tu hành 

chân thật thì sẽ được cảm ứng chân thật. Ðây là việc cúng dường, phải từ 

tâm  hiếu  kính  sanh  khởi,  lễ  vật  dùng  để  cúng  dường  đều  là  tiêu  biểu 

pháp. Sau đó: 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 522

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Dĩ tịnh thủy an đại sĩ tiền, 

 Nhất nhật nhất dạ cầu phục chi. 

以淨水安大士前 

一日一夜求服之

 (Bày chén nước trong trước Đại Sĩ, 

 Cách một ngày sau bưng lấy uống.) 



Phía trước đã nói qua, đây là cầu cảm ứng.  “Tịnh thủy”  là do Bồ 

Tát oai thần gia trì, bạn cúng một ngày một đêm, bạn sốt sắng nỗ lực tu 

học đúng như pháp thì mới được cảm ứng. Phía sau còn hai đoạn: 

 Phát ân trọng tâm, thận ngũ tân, 

 Tửu nhục tà dâm cập vọng ngữ, 

 Tam thất nhật nội vật sát hại  

 Chí tâm tư niệm Đại Sĩ danh. 

發殷重心慎五辛 

酒肉邪淫及妄語 

三七日內勿殺害 

至心思念大士名

 (Sanh lòng trân trọng, cữ ngũ tân, 

 Rượu, thịt, tà dâm, cùng vọng ngữ. 

 Hăm mốt ngày liền chớ sát sanh, 

 Chí tâm nhớ tưởng Đại Sĩ danh.) 

Ðây  là  nói bạn  chuyên tu, khắc kỳ  cầu chứng  (định kỳ  hạn,  cầu 

được chứng nghiệm), phải tu pháp này ba tuần hai mươi mốt ngày, trong 

thời  gian  này  phải  phát  tâm  ân  cần  tôn  trọng,  cữ  ngũ  tân.  Phía  trước 

trong chú giải có nói về ngũ tân, nơi đây lược bớt, nơi đây trích dẫn kinh 

Lăng  Nghiêm  để  nói  tại  sao  phải  cữ  ngũ  tân,  câu  cuối  trong  hàng  thứ 

nhất trong chú giải  “Lăng Nghiêm vân, thục thực phát dâm, sanh đạm 

 tăng khuể” (Kinh Lăng Nghiêm dạy nếu ăn [ngũ tân] chín thì sanh lòng 

dâm, ăn sống thì tăng thêm sân giận), đây là lời đức Phật dạy cho người 

sơ học, tại sao?  Những thứ này có chướng ngại cho cơ thể, là đạo lý như 

vậy.  Nếu  chúng  ta  muốn  giảm  bớt  chướng  ngại,  thì  đối  với  thức  ăn 

không thể không lựa chọn. Nhưng phải biết năm xưa lúc Thế Tôn còn tại 

thế các Ngài đi trì bình khất thực, khi khất thực người ta cho cái gì thì ăn 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 523

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cái  đó,  tuyệt  đối  không  có  phân  biệt  chấp  trước.  Lúc  bạn  đi  trì  bình 

những  người  cúng  dường  này  chưa  chắc  đều  là  người  học  Phật,  chưa 

chắc đã hiểu Phật pháp, cho nên họ cúng dường món gì thì ăn món đó. 

Nhưng khi thực sự  tu  hành  thì  chúng ta không thể  không  lưu  ý.  Ngày 

nay người trong thế gian nói tới việc ăn uống chỉ chú trọng vệ sinh, sinh 

là sinh lý86, cữ ngũ tân là bảo vệ sinh lý, không những là sinh lý mà còn 

là tánh tình, chỉ có người chú trọng việc bảo vệ sinh lý chứ [những người 

chú trọng] bảo vệ tánh tình thì không nhiều. Người chú trọng vệ sinh thì 

rất nhiều,  rất phổ biến,  còn người  biết bảo vệ tánh tình thì  rất  ít.  Tính 

chất của ngũ tân không tốt, sẽ ảnh hưởng tâm tình của chúng ta, ăn chín 

thì  nó  sẽ  giúp  cho  hormone,  sẽ  dẫn  tới  việc  xung  động  tình  dục,  phát 

dâm, đây là nói khi ăn chín; khi ăn sống thì dễ sanh hỏa từ gan, ưa nóng 

nảy, là vì lý do này. Tại sao đức Phật dạy không được ăn năm thứ này, 

đạo lý là như vậy. Trong kinh Hoa Nghiêm có nói  “Lý Sự vô ngại, Sự Sự 

 vô ngại” , năm thứ  này có trở ngại hay không? Năm thứ này cũng chẳng 

trở ngại, nhưng vì công phu của bạn chưa đủ, công phu chưa tới thì nó sẽ 

gây trở ngại cho bạn, nếu bạn có công phu thực sự thì nó sẽ chẳng gây 

trở ngại; đây là điều chúng ta phải biết, phải cữ ngũ tân. 



Sau đó nói tới  “tửu nhục”  (rượu thịt) là chất tanh hôi (huân tinh), 

đây là giải thích việc ăn chay.  “Tà dâm cập vọng ngữ” , câu này là nói về 

mười  nghiệp  thiện,  nhất  định  phải  đoạn  dứt  mười  nghiệp  ác,  tu  mười 

nghiệp thiện, trong vòng ba tuần, hai mươi mốt ngày trì giới niệm Phật, 

ở đây nói niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát. Nói cách khác ngày nay gọi 

là đả Địa Tạng thất, thời gian Địa Tạng thất kéo dài ba tuần, hai mươi 

mốt  ngày,  chuyên trì  danh hiệu  Địa  Tạng  Bồ  Tát.  Chữ then chốt quan 

trọng ở đây là  “chí tâm tư niệm” , chẳng phải niệm bằng miệng, tâm phải 

chân thành tới cùng cực. Niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát, danh hiệu 

tương  ứng  với  đức  hạnh  thì  bạn  niệm  sẽ  được  tương  ứng.  Niệm  danh 

hiệu liền nghĩ tới đức hạnh, chẳng phải là niệm suông câu danh hiệu này, 

phải nghĩ tới hành nghị của Địa Tạng Bồ Tát, lòng từ bi của Ngài, lời 

dạy của Ngài. Nghe danh hiệu Bồ Tát, bạn phải nhắc nhở chính mình, 

nhìn  thấy  hình  tượng  cũng  phải  nghĩ  tới,  chúng  ta  phải  y  giáo  phụng 

hành,  như  vậy  mới  tương  ứng.  Cổ  đức  dạy   “một  niệm  tương  ứng  một 

 niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật” ,  bạn  phải  niệm  tới 

tương ứng.  Nếu khi niệm danh hiệu của Bồ Tát mà cứ khởi vọng tưởng 

86  Chữ  sinh lý  ở  đây  không  có  nghĩa  là  tình  dục.  Sinh  lý  (physiology)  nghĩa  là  các 

hoạt động trong đời sống của sinh vật hoặc là cơ năng của các bộ phận trong thân thể 

của sinh vật. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 524

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

như cũ, vẫn tạo tội nghiệp như cũ thì niệm để làm chi? Ngày xưa Hàn 

Sơn Thập Đắc chê cười những vị tăng ở chùa Quốc Thanh rằng  “hét bể 

 cổ họng cũng uổng công” , vì sao vậy? Vì không tương ứng. Phải niệm 

tới tương ứng! Từ danh hiệu nhất định phải nghĩ tới Giáo - Lý - Hạnh - 

Quả, đó là chánh niệm, cho nên khi niệm danh hiệu này, trong đó có đầy 

đủ Tín - Giải - Hành - Chứng, bạn nghĩ coi công đức này bao lớn. Nếu 

niệm câu danh hiệu này chẳng liên quan gì tới Tín - Giải - Hành - Chứng 

thì  “hét  bể  cổ  họng  cũng  uổng  công” .  Bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào 

chúng ta cũng phải hiểu rõ nguyên lý này. Đoạn kế tiếp nói về quả báo: 

 Tức ư mộng trung kiến vô biên, 

即於夢中見無邊

 (Trong mộng ắt thấy thân vô biên,) 

 “Vô biên”   tức  là  vô  biên  thân  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  đây  là  hóa 

thân, vô biên là nói số nhiều, vô lượng vô biên. Chúng sanh có cảm thì 

Phật, Bồ Tát sẽ ứng, trong mộng bạn sẽ thấy hóa thân của Địa Tạng Bồ 

Tát, Ngài sẽ xoa đảnh và thọ ký cho bạn. 

 Giác lai tiện đắc lợi căn nhĩ, 

覺來便得利根耳

 (Thức giấc nhĩ căn liền lanh lợi,) 



Cảm ứng đạo giao, sau khi tỉnh giấc bạn sẽ thông minh, căn tánh 

sẽ lanh lợi, những gì bạn mong cầu đều được cảm ứng. 

 Ứng thị kinh giáo lịch nhĩ văn, 

應是經教歷耳聞

 (Đại Thừa kinh giáo nghe qua tai,) 

Sau này khi bạn đọc kinh, nghe giảng kinh. 

 Thiên vạn sanh trung vĩnh bất vong. 

千萬生中永不忘

 (Suốt ngàn vạn đời mãi chẳng quên.) 

Câu nào cũng có thể ghi nhớ thuộc lòng, y giáo phụng hành. Cho  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 525

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nên phía trước chữ then chốt cho việc tu học là  “chí tâm tư niệm” , quan

trọng ở tại bốn chữ này. Ngày nay chúng ta noi theo phương pháp này tu 

học tại sao không có hiệu quả? Vì chẳng làm được bốn chữ này, ngày 

nay chúng ta chỉ làm trên hình thức, đả một Địa Tạng thất, cũng rất có nề 

nếp nhưng thật ra trong tâm suy nghĩ lung tung, chẳng có thành tâm cho 

nên  những  gì  mong  cầu  đều  không  tương  ứng.  Đừng  nói  đả  ba  thất 

không tương ứng, ba mươi thất cũng không tương ứng, trong kinh chẳng 

nói sai nhưng chúng ta làm sai rồi. Nếu tương ứng thì nói thật ra người 

xưa trai giới tế lễ ba ngày liền có cảm ứng, lẽ nào hai mươi mốt ngày 

không cảm ứng sao? 

 Dĩ thị Đại Sĩ bất tư nghị, 

 Năng sử tư nhân hoạch thử huệ. 

以是大士不思議 

能使斯人獲此慧

 (Chính nhờ Đại Sĩ bất tư nghì, 

 Thầm giúp người kia được trí huệ.) 

Đây là oai thần chẳng thể nghĩ bàn của Địa Tạng Bồ Tát gia trì, 

thật ra cũng là chính mình chí tâm nên cảm được, phía trước đã nói với 

chư vị chân thành tới cùng cực thì tánh đức tỏ rõ nên mới có hiệu quả 

như  vậy,  trên  mặt  Lý  có  thể  giải  thích  rất  thông  suốt.  Đây  là  phương 

pháp cầu trí huệ. 

Xin xem kinh văn, Khoa Chú quyển Hạ trang tám mươi lăm, hàng 

thứ ba: 

 Bần cùng chúng sanh cập tật bệnh, 

  

 Gia trạch hung suy quyến thuộc ly, 

  

 Thùy mộng chi trung tất bất an, 

  

 Cầu giả quai vi vô xứng toại. 

貧窮眾生及疾病

家宅凶衰眷屬離 

睡夢之中悉不安 

求者乖違無稱遂

 (Chúng sanh nghèo khổ lại bệnh tật, 

 Nhà cửa hung suy, quyến thuộc lìa, 

 Ngủ mê mộng mị không an giấc, 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 526

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Cầu chi cũng hỏng, chẳng toại lòng.) 



Đoạn này là bài kệ nói về các tai nạn. Lời kệ này chính là những 

gì  chúng  ta  thường  gặp  hiện  nay,  cho  nên  đọc  xong  phẩm  kinh  này 

chúng ta sẽ cảm xúc vô cùng sâu đậm, chữ nào câu nào cũng nói về tình 

trạng hiện nay của chúng ta, Phật, Bồ Tát dạy chúng ta phương pháp tu 

học,  làm  thế  nào  thay  đổi  hoàn  cảnh  sinh  hoạt,  chuyển  đổi  nghiệp 

chướng của chúng ta. Do đó trong phẩm này chúng ta thấy lòng từ bi vô 

hạn  của  đức  Thế  Tôn,  sau  phần  văn  trường  hàng  đã  nói  rõ  xong  còn 

dùng kệ tụng lập lại chẳng qua là nhằm tạo cho chúng ta ấn tượng sâu 

đậm. Bài kệ này nói về sự thật của tai nạn, hiện nay người nghèo khổ 

trong thế gian này nhiều, người giàu sang chỉ là thiểu số, chúng ta phải 

thường nghĩ đến những chúng sanh khổ nạn này. Tật bệnh của họ không 

chỉ giới hạn trên thân thể, tâm tình của họ không yên, trí huệ chưa mở 

mang, đó là tâm bệnh, còn nghiêm trọng hơn thân bệnh. Thân bệnh cần 

phải có thuốc men để chữa trị, để điều dưỡng, tâm bệnh cần Phật pháp; 

Phật  pháp  có  thể  giúp  chúng  ta  phá  mê  khai  ngộ.  Phật  dạy   “hết  thảy 

 pháp từ tâm tưởng sanh” , câu này là chân lý, một câu này đã nói toạc ra 

nguyên do cội rễ của y báo chánh báo trang nghiêm trong hư không pháp 

giới, một câu nói toạc chân tướng sự thật  “hết thảy từ tâm tưởng sanh” . 

Tâm thiện, ý tưởng thiện thì cảnh giới sẽ tốt lành, tâm mê hoặc, tư tưởng 

tà ác thì hoàn cảnh sẽ xấu ác, đây là lời Phật nói trạng huống chân thật 

cho chúng ta biết, đó là chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Thực sự hiểu rõ 

giác ngộ thì họ sẽ sửa đổi từ trong tâm địa, bỏ sạch hết những ác niệm từ 

trước, vun bồi thành một tâm thuần thiện, là tâm hoàn toàn đem lại lợi 

ích cho hết thảy chúng sanh, cảnh giới trước mắt của chúng ta sẽ từ từ 

thay đổi và trở thành tốt đẹp, vả lại tốc độ thay đổi sẽ rất nhanh chóng, 

sau đó những điều mong cầu đều được mãn nguyện. Bài kệ sau đây dạy 

chúng ta phương pháp tu hành: 

 Chí tâm chiêm lễ Địa Tạng tượng, 

至心瞻禮地藏像

 (Chí tâm chiêm lễ tượng Địa Tạng,) 

Quan trọng là ở chỗ  “chí tâm” .  “Chiêm lễ tượng Địa Tạng”  là tu

lòng hiếu kính, thực sự noi gương học theo tâm đại hiếu đại kính của Địa 

Tạng Bồ Tát. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 527

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Nhất thiết ác sự giai tiêu diệt, 

一切惡事皆消滅

 (Tất cả việc ác thảy tiêu trừ,) 



Đây là việc tâm chuyển cảnh giới, sẽ không bị cảnh giới chuyển 

nữa. 

 Chí ư mộng trung tận đắc an, 

至於夢中盡得安

 (Cho đến mộng mị đều an ổn,) 



Bạn ngủ được yên giấc. 

 Y thực phong nhiêu thần quỷ hộ, 

衣食豐饒神鬼護

 (Quỷ thần ủng hộ, dư ăn mặc,) 

Những  nguyện  vọng  của  bạn  đều  có  thể  toại  nguyện.  Then  chốt 

của sự tu hành là noi gương Địa Tạng Bồ Tát, học theo tâm đại hiếu đại 

kính của Ngài, hiếu thuận hết thảy chúng sanh, tôn kính hết thảy chúng 

sanh. Chúng sanh bao gồm hết thảy người, sự, vật, làm được vậy mới có 

thể mau chóng chuyển đổi được. Chú giải trang tám mươi sáu hàng thứ 

nhất ghi  “quần áo thức ăn dồi dào phong túc” , chỗ này có một chữ in 

sai,  “y  phong  phong  túc”  chữ  “phong”  thứ  nhất  phải  sửa  thành  chữ 

“thực” (thức ăn). Chúng ta coi bài kệ tiếp theo: 

 Dục nhập sơn lâm cập độ hải 

  

 Độc ác cầm thú cập ác nhân 

  

 Ác thần ác quỷ tinh ác phong 

  

 Nhất thiết chư nạn chư khổ não. 

欲入山林及渡海 

毒惡禽獸及惡人 

惡神惡鬼并惡風 

一切諸難諸苦惱

 (Muốn vào núi rừng, qua sông biển, 

 Cầm thú độc dữ cùng người ác, 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 528

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Ác thần, ác quỷ, với ác phong, 

 Hết thảy tai nạn, mọi khổ não.) 



Đây là phần trùng tụng nói tới các tai nạn thường gặp khi đi du 

lịch. Khi bạn đi ngang vùng rừng núi, những nơi có rắn độc, thú dữ, đạo 

tặc thường ẩn núp.  “Và khi đi ngang biển” , đi ngang biển sóng lớn chập 

chùng, thời xưa ghe thuyền gì cũng không lớn. Sau đó nói tới  “ác thần, 

 ác quỷ và ác phong” , ác phong là nói khi đi ngang biển dễ gặp những tai 

nạn này.  “Ác thần ác quỷ” , chuyện này cũng có thật, lần trước cư sĩ Lôi 

ở đây đã kể nhiều câu chuyện mà ông đích thân trải qua. Tại sao lại gặp 

phải những ác quỷ này? Tại sao người khác không gặp? Do đó mới biết 

trong định luật nhân quả vẫn là  “một miếng ăn, một miếng uống đều là 

 tiền định” , đời trước những ác thần ác quỷ này chẳng có ác duyên gì với 

ông ta thì họ sẽ không tới gây phiền phức; họ tới là vì đời trước hoặc đời 

này bạn đã xúc phạm đến họ, bạn có chuyện xích mích với họ nên họ tìm 

bạn gây phiền phức. Nếu chính mình không có tu trì, không có đức hạnh, 

họ sẽ không tôn trọng bạn nên dễ gặp những chuyện này, những chuyện 

này đều là chuyện có thật. Ở đây đức Phật dạy chúng ta phương pháp tu 

hành:

 Đản đương chiêm lễ cập cúng dường, 

  

 Địa Tạng Bồ Tát Đại Sĩ tượng, 

  

 Như thị sơn lâm đại hải trung, 

  

 Ứng thị chư ác giai tiêu diệt. 

但當瞻禮及供養 

地藏菩薩大士像 

如是山林大海中 

應是諸惡皆消滅

 (Chỉ cần chiêm lễ cùng cúng dường, 

 Địa Tạng Bồ Tát Đại Sĩ tượng, 

 Núi rừng biển cả dẫu có vào, 

 Tất cả sự ác đều tiêu sạch.) 

Phần văn trường hàng nói rất rõ ràng, trước khi du lịch, chúng ta 

đọc kinh Địa Tạng, niệm đủ một vạn danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát; tu học 

phải  “chí tâm xưng niệm” , bốn chữ này  vô cùng trọng yếu! Chân tâm 

xưng niệm, suy nghĩ về công đức của Bồ Tát, noi gương theo hành nghị 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 529

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

của Bồ Tát, không những quỷ thần không não hại bạn mà còn bảo vệ, hộ 

trì bạn nữa. Tại sao vậy? Vì họ tôn kính bạn. Đây là việc mà hiện nay 

chúng ta thường thấy, thường ra ngoài du lịch thì nên biết. Sau cùng là 

phần tổng kết: 

 Quán Âm chí tâm thính ngô thuyết, 

  

 Địa Tạng vô tận bất tư nghị, 

  

 Bách thiên vạn kiếp thuyết bất châu, 

  

 Quảng tuyên Đại Sĩ như thị lực. 

觀音至心聽吾說 

地藏無盡不思議 

百千萬劫說不周 

廣宣大士如是力

 (Quán Âm hãy lắng nghe Ta nói, 

 Địa Tạng vô tận không nghĩ bàn, 

 Trăm ngàn muôn kiếp chẳng kể xiết, 

 Rộng tuyên Đại Sĩ sức như vậy!) 

Trong Khoa Phán87 có ghi  “Kết tụng phổ cáo lưu bố” (Kệ tụng kết 

thúc lưu truyền rộng rãi). Thế Tôn khuyến khích Quán Thế Âm Bồ Tát 

lưu thông bộ kinh này, đương nhiên Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ đi khắp nơi 

giới thiệu hành nghị của Địa Tạng Bồ Tát, tại sao vậy? Nếu không có cơ 

sở  của  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  thì  lòng  từ  bi  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sẽ 

không có nơi nương tựa, lòng từ bi này từ đâu mà có? Từ hiếu đạo tỏa 

rạng rộng ra. Sự tạo dựng hình tượng trong Phật pháp Đại Thừa ở Trung 

Quốc rất có lý, dùng bốn Đại Bồ Tát để tiêu biểu pháp, do đó Đại Thừa 

phải bắt đầu từ đâu? Bắt đầu học từ Địa Tạng, Địa là tâm địa, chúng ta 

gọi là xây dựng tâm lý, vun bồi tâm lý là căn bản. Ngày nay khoa học kỹ 

thuật trong thế gian ngày càng tân tiến, các thành phố lớn xây dựng cao 

ốc, những nhà lầu cao trên một trăm tầng ở các thành phố lớn đều có. 

Nhưng tại sao xã hội không thể an định? Tại sao đời sống không có hạnh 

phúc? Là vì sơ sót việc xây dựng tâm lý, chẳng có tâm lý lành mạnh, con 

người tùy thuận phiền não tập khí của chính mình, mọi người đều tranh 

danh đoạt lợi. Mạnh Tử nói  “Nếu trên dưới đều cùng nhau tranh lợi thì 

 quốc gia sẽ lâm vào nguy cơ!” , chúng ta hãy coi thế giới hiện nay, đúng 

87 phần khoa phán của sách Khoa Chú

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 530

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

như câu nói trên của Mạnh Tử, nhiều người không tin? Nếu không tin thì 

phải  đợi  đến  cuối  thế  kỷ  mới  tính,  đây  là  điều  chúng  ta  thường  lo  sợ. 

Muốn tiêu tai miễn nạn thì phải nhờ xây dựng tâm lý, mỗi người đều biết 

hiếu đạo, tin chắc hiếu đạo, đều dùng tâm hiếu kính để đối xử với mọi 

người,  dùng  tâm  đại  từ  đại  bi  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  thì  tai  nạn 

trong thế gian sẽ được hóa giải, sẽ biến thành mây khói ngay lập tức. 



Cho nên chúng ta biết Địa Tạng Bồ Tát, pháp môn Địa Tạng là cội 

rễ, tôi đã từng nói qua rất nhiều lần. Phật pháp chẳng có gì khác ngoài 

một chữ Hiếu. Văn tự Trung Quốc nói thật ra đã hiển rõ pháp môn này 

chẳng thể nghĩ bàn. Trong văn tự Trung Quốc, chữ Hiếu này được tạo 

thành  bằng  cách  hội  ý,  chúng  ta  hãy  phân  tách  ý  nghĩa  của  chữ  này. 

Trong  chữ  Hiếu  bao  gồm  những  ý  nghĩa  gì?  Tận  hư  không  trọn  khắp 

pháp giới là một thể, đây là hàm ý của chữ Hiếu. Phần trên của chữ Hiếu 

(孝) là chữ Lão (老), phần dưới là chữ Tử (子), chữ Lão là đời trước, Tử 

là đời sau, đời trước còn có đời trước nữa, quá khứ vô thỉ. Đời sau còn 

có đời sau nữa, vị lai vô chung, vô thỉ vô chung này hợp thành một thể 

gọi là Hiếu. Trong kinh Phật thường nói hư không và pháp giới là một 

thể, Phật dạy chúng ta tâm lượng phải  “bao trùm hư không, lượng lớn 

 nhiều như cát”  đó là ý nghĩa của chữ Hiếu.  “Dọc cùng ba đời, ngang 

 suốt mười phương”  cũng là ý nghĩa của Hiếu, chữ Hiếu này bao gồm ý 

nghĩa chẳng thể nghĩ bàn! Sự tu học trong nhà Phật bắt đầu từ đạo hiếu, 

cuối cùng đến thành Phật, đạo hiếu làm tròn rồi gọi là thành Phật, Đẳng 

Giác Bồ Tát còn một phẩm Sanh Tướng vô minh chưa trừ nên đạo hiếu 

còn thiếu sót một phần. Ai có thể làm tròn hiếu đạo tới mức viên mãn rốt 

ráo? Chư Phật Như Lai mới làm tròn hiếu đạo. 



Sau khi đức Thế Tôn diệt độ, Ngài giao phó trọng trách giáo hóa 

chúng sanh cho Địa Tạng Bồ Tát, đạo lý là ở chỗ này. Ai là Địa Tạng Bồ 

Tát? Ai hiểu được hiếu đạo, có thể tu đạo hiếu, ai có thể phát triển tuyên 

dương hiếu đạo thì người đó chính là Địa Tạng Bồ Tát. Địa Tạng Bồ Tát 

rất nhiều! Trong kinh chúng ta đọc thấy  “Đại Sĩ vô biên thân” , vô lượng 

vô biên đều là Địa Tạng Bồ Tát. Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi là 

hiếu hạnh của Địa Tạng Bồ Tát tỏa rạng rộng lớn. Chúng ta nói về tâm 

hiếu dưỡng cha mẹ, tôn kính sư trưởng, hiếu thuận hết thảy chúng sanh, 

tôn kính hết thảy chúng sanh, thì tâm đó sẽ biến thành Quán Thế Âm Bồ 

Tát. Hiếu kính phải dựa vào lý tánh, không thể dựa vào cảm tình, tâm đó 

là  Văn  Thù  Bồ  Tát.  Văn  Thù  tiêu  biểu  trí  huệ,  cho  nên  chúng  ta  sinh 

hoạt, xử sự, đãi người, tiếp vật phải dùng lý trí chứ đừng dùng cảm tình, 

cảm  tình  là  mê,  tình  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  tình  tạo  tội 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 531

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

nghiệp. Tình thức biến hiện ra sáu nẻo, ba đường ác, trí huệ biến hiện ra 

Tứ Thánh pháp giới, Nhất Chân pháp giới, đó là sự sai khác giữa Tình 

và Trí. Người thế gian chúng ta thường nói phải có lý tánh, phải có lý trí, 

không thể dùng cảm tình làm việc, Văn Thù Bồ Tát dạy chúng ta những 

điều này. Phổ Hiền Bồ Tát thực hiện ba điều: Hiếu thân tôn sư, đại từ đại 

bi, và thể hiện trí huệ trong đời sống, đó chính là Phổ Hiền Bồ Tát. Đây 

là đặc sắc của Phật pháp ở Trung Quốc, dùng bốn đại Bồ Tát coi như là 

bốn cột trụ của giáo học Đại Thừa Phật pháp, làm thành một cung điện 

đẹp đẽ huy hoàng, bốn cột trụ này thiếu một cũng không được, chúng ta 

phải biết bắt đầu học Phật pháp từ chỗ nào. 



Thế Tôn dặn dò Quán Thế Âm Bồ Tát lưu thông [kinh này] cũng 

là dạy chúng ta, đặc biệt là thời Mạt Pháp, tại sao vậy? Những việc nói 

trong  kinh  đều  là  sự  thật  trước  mắt  chúng  ta,  chúng  ta  không  có  biện 

pháp  giải  quyết,  phải  nhờ  những  người  giác  ngộ  trong  nhóm  chúng  ta 

tuyên dương giải thích cho hết thảy đại chúng. Không những chúng ta 

phải  giải  thích  rõ  ràng,  chính  mình  phải  làm  cho  bằng  được,  tiêu  trừ 

nghiệp  chướng  tai  nạn  của  mình,  sau  đó  chúng  ta  mới  có  thể  giúp  đỡ 

người khác, những gì chúng ta nói mới có y cứ thực sự. Khi tai nạn xảy 

ra, chúng ta sẽ may  mắn tránh được, chúng ta làm sao tránh được? Vì 

chúng ta tu học đúng theo lời dạy. Những chuyện tà ma quỷ quái nhập 

vào người thường xảy ra, người học Phật chúng ta gọi là bị ma dựa, ma 

dựa là gì? Tức là tà mị nhập vào người. Hầu như nơi nào chúng tôi cũng 

đều gặp, chúng ta có bị hay không? Cũng có, nhưng chẳng nghiêm trọng 

lắm.  Rất  nhiều  bạn  đồng  tu  buổi  tối  ngủ  thường  bị  quỷ  đè,  rất  nhiều 

người có kinh nghiệm này. Hồi trước tôi cũng thường bị quỷ đè, [lúc đó] 

trong tâm biết rõ ràng nhưng không nhúc nhích gì được, sau khi học Phật 

thì không còn nữa. Lúc trước thầy Lý nói, chúng ta gọi đó là  ma dựa, 

trong kinh Phật cũng có nói tới chuyện này. Lúc vận khí con người suy 

thoái  thì  quỷ  lấn  hiếp  con  người,  còn  lúc  vận  khí  con  người  rất  hưng 

vượng  thì  quỷ  không  dám  lại  gần,  lúc  bạn  gặp  vận  suy  thì  quỷ  sẽ  lấn 

hiếp bạn, quỷ sẽ tới đè bạn. Từ những chuyện này chúng ta biết được đó 

là  chuyện  có  thật,  chẳng  phải  giả.  Hiện  nay  ở  Trung  Quốc  có  [những 

người có khả năng đặc biệt], tại ngoại quốc, chẳng hạn như ở Mỹ cũng 

có, người Trung Quốc gọi là gọi là công năng đặc biệt kỳ lạ, ở Mỹ chúng 

tôi  cũng  từng  gặp,  họ  có  con  mắt  thứ  ba,  họ  có  thể  nhìn  thấy  những 

chuyện kỳ quái này, mắt thịt của người thường chúng ta không thấy, họ 

thấy được. Họ có thể thấy những quỷ quái này nhập vào thân người, họ 

có khả năng nhìn thấy, họ cũng có thể thấy những nội tạng trong thân thể  

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 532

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

người bị bệnh. 



Trước kia tôi ở Miami đã gặp vài người Mỹ, Miami là một nơi rất 

kỳ quái, rất nhiều người kỳ lạ cư trú ở đó. Lúc ấy người tiếp đãi chúng 

tôi là cư sĩ Tăng Hiến Vĩ, ông ta ở đó thành lập một Niệm Phật Xã và 

mời tôi đến giảng kinh. Cư sĩ Tăng đã học Thiền, cũng đã theo học Mật 

với các vị Lạt Ma, ông rất háo kỳ ưa thích những chuyện này nên ông 

thường tiếp xúc nhiều người như vậy. Chúng tôi thường nghe ông ta kể 

những chuyện này, tất cả đều là chuyện thật. Sợ không?  Không cần phải 

sợ, sợ cũng không giúp được gì, không thể nói bạn sợ thì họ không tới, 

càng sợ thì họ càng làm dữ, vậy thì sợ làm chi. Nếu bạn không sợ thì họ 

không dọa bạn được, họ dùng hết chiêu thức dọa dẫm [mà bạn không sợ] 

thì tự nhiên họ sẽ bỏ đi. Nếu bạn sợ thực sự, họ cảm thấy rất có hiệu quả, 

thì họ sẽ khống chế bạn, nếu bạn không sợ họ, không đếm xỉa tới họ thì 

họ không có cách gì khống chế bạn. Đặc biệt là chúng ta tu tâm thanh 

tịnh, cảnh giới cao nhất là vô ngã, đúng như kinh Kim Cang có dạy phá 

được bốn tướng, hết thảy yêu ma quỷ quái đều không có, không bén tới 

được.  Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  này,  biết  những  sự  thật  này,  biết  tự 

mình nên tu học như thế nào, thành tựu công đức chân thật, thành tựu 

chính mình, lợi ích chúng sanh. 



Quỷ  thần,  Ma  Vương  cũng  vậy,  lúc  họ  không  có  cách  gì  quấy 

nhiễu bạn thì họ sẽ quay lại quy y hộ pháp, chúng ta coi Ma Vương Ba 

Tuần làm hộ pháp cho đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Họ muốn phá hoại 

Phật pháp, thật ra là vì tỳ-kheo thời Mạt Pháp chẳng thể y giáo phụng 

hành, họ đến gây phiền phức. Người thực sự có tu, có học thì họ cũng sẽ 

tôn kính hộ trì, Ma cũng hộ pháp. Đây chính là điều nói trong kinh Phật 

 “hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh” , Ma cũng có Phật tánh, Mạnh 

Tử có nói  “con người ai cũng có lòng trắc ẩn” , nói như vậy rất có đạo 

lý.  Người có xấu ác tới đâu khi nhìn người ta chịu khổ đôi lúc cũng sẽ 

sanh tâm  thương hại,  sẽ thông  cảm  với người  đó, người  ác  còn  có thể 

sanh tâm ấy huống chi là người thiện? Cho nên tự hành có thể cảm hóa 

hết  thảy  người  ác,  ác  quỷ  ác  thần  đều  sẽ  được  cảm  hóa.  Chúng  ta  coi 

đoạn kinh tiếp theo: 

 Địa Tạng danh tự nhân nhược văn, 

 Nãi chí kiến tượng chiêm lễ giả, 

 Hương hoa y phục ẩm thực phụng, 

 Cúng dường bách thiên thọ diệu lạc, 

 Nhược năng dĩ thử hồi pháp giới, 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 533

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Tất cánh thành Phật siêu sanh tử. 

地藏名字人若聞 

乃至見像瞻禮者 

香華衣服飲食奉 

供養百千受妙樂 

若能以此迴法界 

畢竟成佛超生死

 (Như người nghe đến Địa Tạng danh, 

 Thậm chí thấy hình cùng chiêm lễ, 

 Hương hoa, thực phẩm, và y phục, 

 Cúng dường trăm ngàn hưởng diệu lạc. 

 Nếu đem hồi hướng khắp pháp giới, 

 Rốt ráo thành Phật, thoát sanh tử.) 



Chúng  ta  đọc  đoạn  kinh  này  mới  biết  công  đức  tạo  tượng  thù 

thắng  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nguyên  nhân  ở  chỗ  nào?  Làm  cho  hết  thảy 

chúng sanh có cơ duyên nghe danh hiệu, nhìn thấy hình tượng, bạn tạo 

cho họ có cơ hội này, cho nên công đức ấy rất thù thắng. Nhưng trong đó 

có một việc chúng ta nhất định phải biết, lúc Phật pháp thịnh hành thì 

mới có công đức thù thắng, tại sao vậy? Mọi người nhận biết, nghe tới 

danh  hiệu  Địa  Tạng,  nhìn  thấy  hình  tượng  Địa  Tạng  sẽ  sanh  tâm  hiếu 

thuận cha mẹ, tâm tôn sư trọng đạo, tâm học theo hạnh nguyện của Bồ 

Tát khởi lên, đây là danh hiệu hình tượng khơi gợi thiện niệm của chúng 

sanh,  công  đức  đó  quá  thù  thắng.  Nếu  Phật  pháp  suy  thoái  chẳng  có 

người tuyên dương, mọi người đều coi hình tượng của Phật, Bồ Tát là 

ngẫu tượng, cho là mê tín, không thể nói là không có công đức, nhưng 

công đức này hiện nay sẽ không đạt được, hiện nay đạt được gì? Làm 

cho hết thảy chúng sanh tạo nghiệp, làm cho xã hội đại chúng nghĩ rằng 

quý vị đề xướng mê tín, quý vị sùng bái ngẫu tượng. Tuy tạo tội nghiệp 

nhưng những hình tượng này một phen lọt vào nhãn căn, danh hiệu lọt 

vào nhĩ căn sẽ vĩnh viễn trở thành hạt giống đạo, công đức là ở chỗ này. 

Nhưng những  tội nghiệp  mà  họ  tạo,  họ  phải  chịu quả  báo  hay  không? 

Họ  phải  chịu  quả  báo,  quả  báo  của  tội  nghiệp  ở  ba  đường  ác,  sau  khi 

chịu hết quả báo, khi họ thoát ra khỏi ba đường ác rồi gặp được thiện 

duyên,  lúc  đó  thiện  căn  chín  muồi,  nhờ  nhân  duyên  đó  mới  được  độ, 

chúng ta phải hiểu những đạo lý này. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 534

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Lúc nào là lúc thích hợp nhất để tạo dựng tượng Phật? Mọi người 

đều biết sau khi kinh giáo được tuyên dương phổ biến thì đúc nặn hình 

tượng Phật, Bồ Tát sẽ đem lại chánh tri chánh kiến cho người ta, công 

đức đó vô lượng vô biên. Do đó chúng ta có nghĩa vụ phải làm cơ hội 

giáo  dục,  việc  này  trọng  yếu  phi  thường!  Hiện  nay  ở  các  nơi  trên  thế 

giới, hết thảy những kiến trúc Phật giáo, bất luận là cổ đại hay hiện đại 

hơn phân nửa đều biến thành những nơi cho người ta tham quan du lịch, 

người đi du lịch thường tới đó. Ở những chỗ đó nếu có thiện tri thức bất 

luận là xuất gia hay tại gia giới thiệu đơn giản ý nghĩa tiêu biểu pháp của 

hình tượng Phật, Bồ Tát [cho những người đi du lịch nghe], đó là cơ hội 

giáo  dục.  Họ  đến  tham  quan  đạo  tràng,  trong  đạo  tràng  có  thờ  những 

hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát,  giới  thiệu  từng  vị  cho  họ  biết,  mỗi  vị  tượng 

trưng ý nghĩa gì, làm vậy cũng như giảng một bài học cho người đi du 

lịch, làm cho họ không đến nỗi hiểu lầm Phật pháp. Nói cho họ biết đó 

tuyệt  đối  không  phải  là  thờ  cúng  ngẫu  tượng.  Hết  thảy  những  thiết  trí 

trưng bày trong nhà Phật đều chứa đựng ý nghĩa giáo học sâu sắc trong 

đó.  Chúng  ta  nói  về  những  vật  dùng  để  cúng  như  hương,  hoa,  tràng 

phan, bảo cái đều có ý nghĩa tiêu biểu pháp. Dùng danh từ giáo dục hiện 

nay mà nói thì đó gọi là giáo cụ, công cụ giáo học. Để khi sáu căn chúng 

ta tiếp xúc tới liền nghĩ về ý nghĩa của vật đó, nghĩ mình nên học tập như 

thế nào, dùng những vật này để nhắc nhở chúng ta từng giờ từng phút, vì 

sợ chúng ta quên mất, sợ chúng ta lại mê hoặc trong đời sống hằng ngày, 

dùng  những  phương  pháp  nghệ  thuật  này  làm  cho  chúng  ta  vừa  vui 

mừng vừa nhắc nhở chúng ta. Đây là sự dạy học có trình độ nghệ thuật 

cao độ, chẳng phải là mê tín. Mê tín là quý vị hiểu lầm, hiểu sai, tại sao 

quý vị lại hiểu lầm? Tại sao hiểu sai? Vì chẳng có ai giải thích rõ cho 

quý vị, do đó sự hiểu lầm của đại chúng trong xã hội là điều có thể tha 

thứ. Lỗi lầm là lỗi của chúng ta, chúng ta là đệ tử Phật trong số những 

người  xuất  gia và  tại  gia,  chúng  ta chẳng  làm  tròn  trách nhiệm,  chẳng 

giải thích việc này rõ ràng cho xã hội đại chúng. Vì sao nghe danh hiệu, 

nhìn thấy hình tượng sẽ được lợi ích, họ được lợi ích bao lớn chúng ta 

đều phải hiểu rõ ràng, rành rẽ. 



Hai câu cuối này rất hay,  “Nếu có thể dùng [công đức đó] để hồi 

 hướng pháp giới” , làm thế nào hồi hướng pháp giới? Nói thật ra thì chỉ 

là mở rộng tâm lượng mà thôi. Chúng sanh trong thế gian niệm niệm đều 

vì lợi ích của chính mình do đó mâu thuẫn xung đột với xã hội và với 

chúng  sanh  sẽ  vĩnh  viễn  không  thể  tránh  miễn.  Nếu  bạn  mở  rộng  tâm 

lượng thì vấn đề này sẽ được giải quyết. Chúng ta hãy nêu một thí dụ, từ 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 535

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thí dụ này chư vị hãy suy nghĩ cặn kẽ, chúng ta cư trú ở nhà mình dù 

không ra đường cũng thường có xung đột với hàng xóm, thân thích, bạn 

bè. Lúc bỏ quê nhà đi đến nơi khác sinh sống, gặp được một người cùng 

xứ  sở,  bạn  gặp  một  người  đồng  hương  thì  sẽ  cảm  thấy  rất  thân  thích, 

khác hẳn với lúc ở quê nhà. Lúc còn ở quê nhà thì bạn có xích mích, còn 

khi xa quê, xa nhà thì cảm thấy thân thích, phạm vi này lớn thêm một 

chút, đây là người cùng quê với mình. Nếu ra nước ngoài gặp một người 

cùng xứ sở của mình thì tâm trạng đó sẽ càng khác hơn nữa, người đó 

không chỉ là người cùng làng, cùng tỉnh, mà là cùng một quốc gia, [tâm 

trạng] ấy sẽ khác thêm một chút nữa. Nếu tâm lượng của bạn mở rộng và 

coi tận hư không trọn hết pháp giới đều là một nhà, khi bạn gặp bất cứ 

một chúng sanh từ một cõi Phật nào bạn đều cảm thấy thân thiết, ý nghĩa 

của hồi hướng pháp giới là ở chỗ này. Cho nên sự hiểu lầm  nhỏ, xích 

mích nhỏ đều được hóa giải hết. Chỗ vĩ đại của đức Phật là Ngài coi tận 

hư không trọn khắp pháp giới đều là nhà mình, người nhà hiểu lầm chứ 

Ngài  chẳng  có  hiểu  lầm  người  nhà,  đó  là  thật  chứ  chẳng  giả.  Tận  hư 

không,  trọn  khắp  pháp  giới  đều  là  nhà  mình  thì  cũng  chưa  thân  thiết. 

Tận hư không trọn khắp pháp giới là chính mình, đó mới là lời chân thật, 

muôn vàn chính xác, chẳng có gì hư giả. 



Y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  là  thân 

tướng của chính mình, đó là thân gì? Đó là pháp thân. Lúc nào chúng ta 

mới chứng được thanh tịnh pháp thân? Đến ngày nào bạn đột nhiên giác 

ngộ, và thấy tận hư không trọn khắp pháp giới đều là chính mình, bạn sẽ 

chứng được pháp thân thanh tịnh. Lúc bạn chứng được pháp thân thanh 

tịnh, thân hiện nay của bạn là thân nghiệp báo, thân nghiệp báo này liền 

chuyển biến thành báo thân viên mãn. Viên mãn báo thân là gì? Trí huệ 

hiện tiền, viên mãn báo thân là trí huệ thân, bạn sinh sống trong trí huệ 

chân thật, chúng tôi thường nói bạn sẽ sinh sống trong đời sống có trí 

huệ cao tột, thân đó chính là báo thân. Bạn sẽ dùng lòng thương yêu của 

bạn  để  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh,  đó  là  hóa  thân,  thiên  vạn  ức  hóa 

thân; bạn thấy chúng sanh có căn tánh khác nhau, chủng tộc khác nhau, 

nguyện vọng khác nhau, bạn sẽ dùng nhiều phương pháp khác nhau để 

thỏa mãn họ, chăm sóc họ, đem lợi ích cho họ, đó chính là trăm ngàn ức 

hóa thân. 

Phẩm này tới đây là chấm dứt, những gì nói trong phẩm này hoàn 

toàn là chân tướng sự thật, đều là hoàn cảnh sinh hoạt của chúng ta hiện 

nay. Những lý luận phương pháp mà đức Phật dạy chúng ta, cũng chính 

là điều chúng  ta  vô cùng cần  thiết,  ngày  nay  chúng ta sinh  sống  trong 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 536

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

hoàn  cảnh  này,  mỗi  ngày  đều  trầy  da  tróc  vảy  nghĩ  không  ra  phương 

pháp giải quyết, nơi đây đức Phật đều nói hết ra cho chúng ta biết, Ngài 

từ bi tới cùng cực. Chín ngàn năm đời Mạt Pháp chỉ có pháp môn này có 

thể cứu độ chúng sanh, đây là thật chứ chẳng giả. Dùng pháp này làm cơ 

sở, cơ sở thực sự, lúc khai kinh chúng tôi đã nói với chư vị, phước thứ 

nhất trong Tam Phước dạy trong Quán Kinh, kinh này dạy đầy đủ mười 

một  câu  trong  phước  thứ  nhất  của  Tam  Phước.  Pháp  môn  Tịnh  Tông 

dùng phước này làm cơ sở, dùng cơ sở này để niệm Phật cầu vãng sanh, 

nhất  định  sẽ  được  sanh  Tịnh  Độ,  vả  lại  có  thể  khẳng  định  vãng  sanh 

Thượng  Bối,  chắc  chắn  là  Bậc  Thượng  trong  ba  bậc  vãng  sanh.  Tách 

khỏi  cơ  sở  này  thì  vãng  sanh  sẽ  không  chắc  chắn,  lúc  đó  phải  coi  cơ 

duyên, người thế gian gọi là coi vận may, bạn có thể may mắn gặp được 

bạn tốt hay không? Cơ duyên chẳng phải có được một cách ngẫu nhiên, 

vẫn phải nhờ thiện căn phước đức đời trước chín muồi, gặp được duyên 

mới hữu dụng, đến lúc lâm chung mới có thể tin, có thể nguyện, có thể 

hành, thì người đó mới có thể hối cãi. Nếu có thể vun bồi cơ sở từ kinh 

Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện này, thì cơ sở của bạn mới kiên cố, chắc 

thật. Cho nên  “Nếu có thể dùng công đức ấy để hồi hướng pháp giới, ắt 

 sẽ thành Phật vượt thoát sanh tử” , chúng ta có thể tiếp nhận câu này, có 

thể tin tưởng, và có thể khẳng định. 

 Thị cố Quán Âm nhữ đương tri. 

 Phổ cáo Hằng sa chư quốc độ. 

是故觀音汝當知 

普告恒沙諸國土

 (Vì thế, Quán Âm, ông hãy nên, 

 Bảo khắp Hằng sa các cõi nước!) 



Chúng ta kính mến Quán Thế Âm Bồ Tát thì phải nên noi gương, 

học theo Ngài, Ngài đối với cõi nước nhiều như cát sông Hằng đều phổ 

biến tuyên dương Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện kinh, chúng ta nên học 

theo và tuyên dương. Đặc biệt là chú giải của pháp sư Thanh Liên hay 

vô  cùng,  chúng ta  học hoặc hoằng  dương bộ  kinh  này  và  có  cuốn  chú 

giải này để làm tài liệu tham khảo là đủ rồi, trong đó trích dẫn kinh điển, 

sưu tập rất nhiều tài liệu. Lúc chúng ta khuyến cáo người ta, chúng ta có 

thể sưu tập những câu chuyện cảm ứng gần đây nhất mà trong kinh có 

nói, làm cho thính chúng tăng thêm lòng tin. 



Được rồi, hôm nay chúng tôi giảng tới đây. 

 Phẩm Thứ Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích - Tập 49

 537

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tập 50 (Số 14-12-50) 



Xin mở cuốn Khoa Chú quyển Hạ, trang tám mươi chín, xin xem 

kinh văn hàng thứ hai: Chúc Lụy Nhân Thiên Phẩm Đệ Thập Tam. 

PHẨM THỨ MƯỜI BA: DẶN DÒ CỨU ĐỘ NHÂN THIÊN 

囑累人天品第十三 



Đây là phẩm cuối của kinh này, và cũng là lời di chúc cuối cùng  

của Thế Tôn, lời lẽ vô cùng khẩn thiết, chúng ta đọc tụng phải thấu hiểu  

kỹ càng. Xin coi kinh văn: 

 Nhĩ thời Thế Tôn cử kim sắc tý, hựu ma Địa Tạng Bồ Tát Ma 

 Ha Tát đảnh. 

爾時世尊舉金色臂。又摩地藏菩薩摩訶薩頂。

 (Lúc đó, Đức Thế Tôn giơ cánh tay sắc vàng xoa đảnh Địa Tạng 

 Bồ Tát Ma Ha Tát.) 

 “Nhĩ  thời”   là  lúc  nói  xong  việc  Thấy  Nghe  Được  Lợi  Ích,  sau 

cùng đức Phật giao phó sứ mạng độ hóa chúng sanh cho Địa Tạng Bồ 

Tát, do đó chỗ này là đoạn  “giơ cánh tay xoa đảnh” . Thứ nhất là tiêu 

biểu an ủi, thứ nhì là giao phó sứ mạng trọng yếu cho Ngài. Sau đó đức 

Phật nói, đây là câu kinh trang chín mươi: 

 Nhi tác thị ngôn: “Địa Tạng! Địa Tạng! 

而作是言。地藏地藏。

 (Mà bảo rằng: “Này Địa Tạng! Địa Tạng!) 



Thế Tôn gọi tên ngài Địa Tạng liên tục hai lần, tượng trưng lòng 

yêu mến sâu đậm, phó thác trách nhiệm nặng nề, chỗ này chúng ta có thể 

thấy lòng từ bi khẩn thiết, lời nói ân cần của Thế Tôn. 

 Nhữ chi thần lực bất khả tư nghị. 

汝之神力不可思議。

 (Thần lực của ông không thể nghĩ bàn.) 

Câu này tán thán Địa Tạng Bồ Tát, Ngài có thể hóa hiện vô lượng  

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 538

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vô biên thân, độ khắp hết thảy chúng sanh khổ nạn trong hư không pháp 

giới, đây là thần lực biến hiện, chẳng thể nghĩ bàn, lại nói tiếp: 

 Nhữ chi từ bi bất khả tư nghị. 

汝之慈悲不可思議。

 (Đức từ bi của ông không thể nghĩ bàn.) 



Đây  là  lời  tán  thán nghị  lực  của  Ngài,  lòng  từ  bi  của  Ngài  vĩnh 

viễn  không  thoái  chuyển,  vô  cùng  khó  được.  Chúng  ta  coi  phàm  phu 

trong lục đạo tuy có lòng từ bi, nhưng khi gặp nghịch cảnh, hoặc thuận 

cảnh  cũng  bị  thoái  chuyển,  chẳng  sánh  bằng  tâm  nguyện  ban  vui,  dứt 

khổ của Địa Tạng Bồ Tát vĩnh viễn chẳng thoái chuyển, vả lại đối với 

hết thảy chúng sanh đều bình đẳng gia trì, thật là chẳng thể nghĩ bàn. 

 Nhữ chi trí huệ bất khả tư nghị. 

汝之智慧不可思議。

 (Trí huệ của ông không thể nghĩ bàn.) 

Trí huệ rộng sâu, biện tài vô ngại, Bồ Tát hiện thân cũng chẳng 

khác gì Quán Thế Âm Bồ Tát, [các Ngài đều] tùy loại hiện thân, tùy cơ 

thuyết pháp. Chúng ta biết Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng có thân tướng 

nhất định, trong những  bức họa  của  người xưa  chúng ta thấy  có  Quán 

Thế Âm Bồ Tát Biến Tướng Đồ (Những hình tướng khác biệt của Quán 

Thế Âm Bồ Tát) gồm có hơn năm trăm loại thân tướng khác nhau, nói rõ 

ba  mươi  hai  ứng  là ba  mươi  hai loại,  trong  mỗi  loại hiện vô lượng vô 

biên thân tướng, Địa Tạng Bồ Tát cũng vậy, cũng vì chúng ta thị hiện 

nhiều thân tướng, phàm phu chúng ta có gặp cũng không nhận ra. Đây là 

trí huệ sâu rộng, vô ngại chẳng thể nghĩ bàn. Kế đó là biện tài: 

 Nhữ chi biện tài bất khả tư nghị. 

汝之辯才不可思議。

 (Biện tài của ông không thể nghĩ bàn.) 

Biện tài là nói về khẩu nghiệp, thân, ngữ, ý và trí huệ đều chẳng 

thể nghĩ bàn. Đây là lời đức Thế Tôn đích thân khen ngợi Địa Tạng Bồ 

Tát trong đại hội này. Không những là vậy, sau đó còn nói: 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 539

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Chánh sử thập phương chư Phật tán thán tuyên thuyết nhữ chi 

 bất tư nghị sự, thiên vạn kiếp trung bất năng đắc tận. 

正使十方諸佛讚歎宣說汝之不思議事。千萬劫中不能

得盡。

 (Dầu cho chư Phật ở mười phương khen ngợi tuyên nói những sự 

 không nghĩ bàn của ông, trong ngàn vạn kiếp cũng chẳng nói hết được.) 

Lời  tán  thán  này  đã  đạt  đến  cùng  cực,  không  những  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni tán thán là chẳng thể nghĩ bàn, mười phương hết thảy 

chư  Phật  Như  Lai  đồng thanh  tán thán Ngài  có trí huệ  đức năng, thân 

ngữ ý từ bi giáo hóa.  “Trong ngàn vạn kiếp”  là nói thời gian dài,  “mười 

 phương chư Phật”  là nói số lượng nhiều; thời gian dài như vậy tán thán 

cũng không hết. Chúng ta không thể lơ là bỏ sót đoạn kinh này, trên thực 

tế nó tiêu biểu cho tánh đức của tự tánh, một phần hiếu kính trong tánh 

đức, đức hạnh ấy chẳng thể nghĩ bàn, chư Phật Như Lai tán thán cũng 

không thể tán thán hết. Tánh đức của Bồ Tát khai hiển (khai triển, hiển 

hiện), mỗi người chúng ta cũng có đức năng giống hệt như Bồ Tát, đáng 

tiếc là đức năng này chưa được khai hiển, làm sao mới có thể khai hiển? 

Noi theo phương pháp dạy trong kinh này mà tu học thì có thể mở mang 

tánh đức. Do đó danh hiệu của Bồ Tát, tên của kinh này đều có hai chữ 

Địa Tạng. Địa tượng trưng cho tâm địa, Tạng tỷ dụ kho báu, tâm địa của 

chúng ta, lý địa chân tâm, trí huệ, thần lực, từ bi, biện tài đều chẳng thể 

nghĩ bàn, trong vô lượng đức năng ở đây chỉ nêu ra bốn thứ, trên thực tế 

thì mỗi loại đều chẳng thể nghĩ bàn. 

Giống như các nhà tôn giáo ngày nay tán thán Thượng Đế, khen 

ngợi Thần, trong lời tán tụng gọi là toàn tri toàn năng, chẳng có gì không 

biết, chẳng có gì không thể, nói thật ra đó là tánh đức trong tự tánh của 

chúng ta. Ngày nay chúng ta hiểu được, biết chính mình có đức năng này 

thì phải giác ngộ, phải phấn chấn, khôi phục trí huệ đức năng của mình, 

không những độ mình mà còn có thể độ hết thảy chúng sanh. Do đó có 

thể biết, Thế Tôn giao phó cho Địa Tạng Bồ Tát, chúng ta hãy nghĩ coi 

có liên quan gì với chúng ta hay không? Nếu bạn hiểu rõ được ý nghĩa 

này thì sẽ biết nó có liên quan mật thiết với chúng ta. Chúng ta nương 

nhờ  Địa  Tạng  Bồ  Tát  để  làm  duyên,  vậy  thì  Địa  Tạng  Bồ  Tát  ở  đâu? 

Những gì nói trong kinh này chính là Ngài; chúng ta có thể tin, có thể 

hiểu, có thể làm theo thì chúng ta chính là phân thân của Địa Tạng Bồ 

Tát, chúng ta sốt sắng không ngừng nâng cao cảnh giới thì chúng ta là 

một phân thân trong vô số phân thân của Địa Tạng Bồ Tát, đó mới gọi là  

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 540

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thực sự tu học pháp môn này. Xin xem đoạn kinh kế tiếp: 

 Địa Tạng! Địa Tạng! 

地藏地藏。

 (Này Địa Tạng! Địa Tạng!) 

Chúng  ta  coi  lời  ghi  trong  kinh  văn  tỏ  rõ  Thế  Tôn  đau  lòng  rát 

miệng, từ bi đến cùng cực. 

 Ký ngô kim nhật tại Đao Lợi chư thiên trung, ư bách thiên vạn  

 ức  bất khả thuyết,  bất khả  thuyết  nhất  thiết chư  Phật,  Bồ  Tát, thiên 

 long bát bộ, đại hội chi trung. 

記吾今日在忉利諸天中。於百千萬億不可說。不可說

一切諸佛。菩薩。天龍八部。大會之中。

 (Ông hãy nhớ hôm nay Ta, trong cung trời Đao Lợi, nơi đại hội 

 có  trăm  ngàn  vạn  ức  không  thể  nói  hết,  không  thể  nói  hết  tất  cả  chư 

 Phật, chư Bồ Tát, cùng Thiên Long Bát Bộ.) 

Trong đoạn này,  “ký ngô”  là lời Thế Tôn tự xưng, ông phải ghi 

nhớ lời của ta nói ở cung trời Đao Lợi, tại sao lại thêm chữ  “chư thiên 

 trung”  sau chữ Đao Lợi? Ý nghĩa này rất rộng. Mọi người phải hiểu hội 

giảng  kinh  này  chẳng  khác  gì  với  pháp  hội  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm. 

Pháp hội Hoa Nghiêm ở tại Bồ Đề Tràng, chỗ này dung thông cùng với 

hư  không  pháp  giới,  cho  nên  tham  gia  pháp  hội  này  bao  gồm  tận  hư 

không, trọn khắp pháp giới hết thảy mọi loài chúng sanh, loài nào cũng 

chẳng  sót,  đây  là  Hoa  Nghiêm  hải  hội.  Hội  giảng  kinh  Địa  Tạng  này 

cũng không  ngoại  lệ,  tuy  nơi  giảng  kinh là  ở  cung trời  Đao  Lợi,  thiên 

cung của Đế Thích, đại chúng tham dự pháp hội cũng tận hư không, trọn 

khắp pháp giới, trên từ chư Phật Như Lai dưới đến người cõi Trời, bao 

gồm luôn quỷ thần, pháp hội này thù thắng biết bao, to lớn biết bao! Do 

đó mới thêm chữ chư thiên. Thiên thần cõi trời Dục Giới, Sắc Giới đều 

tham gia pháp hội này. Cho nên bốn chữ  “Đao Lợi chư thiên” , Đao Lợi 

là nơi pháp hội giảng kinh, chư thiên là nói các vị thiên chúng tham dự 

pháp hội.  “Ư bách thiên vạn ức bất khả thuyết bất khả thuyết nhất thiết 

 chư Phật, Bồ Tát” (nơi đại hội có trăm ngàn vạn ức không thể nói hết, 

không  thể  nói  hết  tất  cả  chư  Phật,  chư  Bồ  Tát),  pháp  hội  vừa  mở  đầu 

chúng ta liền thấy vô cùng thù thắng, mười phương tam thế hết thảy chư 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 541

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Phật  đều  tham  dự  pháp  hội  này,  trong  hết  thảy  kinh  điển  Đại  Thừa  từ 

trước tới giờ chưa từng chứng kiến cảnh giới thù thắng như vậy. Đâu có 

bao  giờ  trong  một  lần  giảng  kinh  mà  hết  thảy  chư  Phật  đều  tham  gia, 

chưa từng nghe qua. 

Trong  hội giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  thấy  cảnh giới này, 

trong  hội  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Di  Đà  chúng  ta  cũng  thấy 

cảnh giới này, nhưng không phải vừa mở đầu [tất cả chư Phật, chư Bồ 

Tát] liền tới tham dự. Trong kinh Tịnh Độ đến phần Lưu Thông mười 

phương  chư  Phật  tán  thán,  trong  kinh  Di  Đà  chúng  ta  thấy  có  ghi  sáu 

phương Phật, trong bản dịch kinh Di Đà của ngài Huyền Trang có ghi 

mười  phương  Phật,  đây  là  vì  bản  dịch  kinh  của  ngài  La  Thập  đã  lược 

bớt, tuy lược bớt chữ nhưng ý nghĩa vẫn viên mãn. Hết thảy chư Phật tán 

thán nhưng chẳng nói rõ ràng như trong kinh này, pháp hội vừa mở đầu 

thì chư Phật Như Lai liền tới tham dự, mãi cho tới khi pháp hội kết thúc, 

chư Phật tham dự suốt từ đầu tới cuối. Những vị Bồ Tát, những vị thiên 

long bát bộ hộ pháp đi theo chư Phật [cũng vậy]. Kinh Hoa Nghiêm nói 

về những chúng [Bồ Tát, chúng thần hộ pháp] này rất nhiều, rất chi tiết, 

tổng cộng nói tới mười loại; kinh Địa Tạng tuy không nói chi tiết nhưng 

ý tứ cũng rất viên mãn, giống như kinh Hoa Nghiêm vậy. 

 Tải  dĩ  nhân thiên  chư  chúng  sanh  đẳng,  vị  xuất  Tam  Giới  tại 

 hỏa trạch trung giả, phó chúc ư nhữ. 

再以人天諸眾生等。未出三界在火宅中者。付囑於汝

 (Một lần nữa đem các chúng sanh trong cõi trời, người, những kẻ 

 còn ở trong nhà lửa, chưa ra khỏi Tam Giới, mà giao phó cho ông.) 

Chữ   “Tải”   cùng  nghĩa  với  chữ   “tái”   (lập  lại)88,  thời  cổ  thường 

dùng chữ này. Tải nghĩa là thêm một lần, phía trước đã giao phó, bây giờ 

lại giao phó thêm lần nữa sợ Ngài quên việc này.  “Nhân thiên chư chúng 

 sanh”  là chỉ chúng sanh trong lục đạo;  “vị xuất Tam Giới” (chưa ra khỏi 

Tam Giới) cũng chỉ chúng sanh trong lục đạo.  “Tại hỏa trạch trung” (ở 

trong  nhà  lửa)  hỏa  trạch  là  tỷ  dụ,  trong  kinh  Pháp  Hoa  đức  Phật  nói 

 “Tam  Giới  như  nhà  lửa” ,  lửa  tỷ  dụ  cho  phiền  não,  chỉ  cần  phiền  não 

không đoạn thì nhất định sẽ tạo ác nghiệp, nhân quả tuần hoàn, biển khổ 

không bờ bến. Bạn tạo ác nhân cảm chiêu ác quả, lúc chịu ác báo lại tạo 

88 Đây là cách chuyển chú, tức là những chữ đồng âm dùng lẫn nhau. Do Tái và Tải 

trong tiếng Hán thời cổ đọc cùng âm. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 542

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

thêm  ác  nhân,  vĩnh  viễn  chẳng  có  ngày  thoát  khỏi,  những  chúng  sanh 

này  vô  cùng  đáng  thương.  Trong  kinh  Phật  thường  dùng  danh  từ  “kẻ 

đáng thương” đặc biệt là chỉ chúng sanh trong lục đạo, Ngài đem trọng 

trách độ tận chúng sanh trong lục đạo này giao cho Địa Tạng Bồ Tát. Tại 

sao đức Phật giao cho Địa Tạng Bồ Tát mà không giao cho những Bồ 

Tát khác? Nguyên nhân này đã nói với chư vị ở phía trước rồi. Địa Tạng 

tượng trưng cho pháp căn bản, pháp căn bản là hiếu thuận cha mẹ, tôn 

kính sư trưởng, nếu không thể làm được thì bất cứ pháp môn nào khác 

cũng  không  làm  được,  cho  nên  ngoài  Địa  Tạng  Bồ  Tát  ra  đức  Phật 

không thể giao phó cho ai khác, đạo lý là như vậy. 

 Vô lịnh thị chư chúng sanh đọa ác thú trung nhất nhật nhất dạ. 

無令是諸眾生墮惡趣中一日一夜。

 (Ông đừng để cho các chúng sanh đó bị đọa vào đường ác dù là 

 một ngày một đêm.) 

Đây là lòng từ bi của đức Phật, quyết không chịu nhìn thấy chúng 

sanh  tạo  ác  nghiệp  đọa  vào  tam  ác  đạo,  đọa  bao  lâu?  “Một  ngày  một 

 đêm”  Phật  cũng  không  nhẫn  tâm  nhìn  thấy.  Chúng  sanh  đọa  vào  ba 

đường  ác,  đúng  là  tự  làm  tự  chịu,  tuy  đức  Phật  từ  bi  thấy  chúng  sanh 

[đọa lạc] cũng chẳng làm gì được. Tại sao có hiện tượng như vậy? Vì 

chúng sanh không chịu nghe lời dạy, không chịu nghe lời khuyên, vậy 

thì đâu còn cách chi? Phật khuyên chúng sanh, Ma gạt chúng sanh, hết 

thảy chúng sanh đều chịu gạt chứ không chịu nghe lời khuyên, đi theo 

Ma thì sẽ rơi vào ba đường ác, đi theo Phật mới có cơ hội thoát ra khỏi 

Tam  Giới.  Dù chỉ  một  ngày  một  đêm  Phật  cũng  không nhẫn tâm  nhìn 

thấy. 

 Hà huống cánh lạc Ngũ Vô Gián cập A Tỳ địa ngục, động kinh 

 thiên vạn ức kiếp vô hữu xuất kỳ. 

何況更落五無間及阿鼻地獄。動經千萬億劫無有出期

 (Huống là để cho họ phải đọa lạc vào địa ngục Ngũ Vô Gián cùng 

 địa ngục A Tỳ, trải đến ngàn vạn ức kiếp không lúc nào ra khỏi!) 

Đây là lời đức Phật nói trong pháp hội này, Phật tuyệt đối không 

nói dối, thời gian đọa vào Ngũ Vô Gián địa ngục dài bao lâu?  “Ngàn vạn 

 ức kiếp” . Trong ba cõi thiện chẳng có thời gian dài như vậy, mọi người 

đều biết, thọ mạng ở cõi trời Phi Tưởng, Phi Phi Tưởng cũng chỉ có tám 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 543

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

vạn đại kiếp. Từ đây chúng ta mới thực sự hiểu được, nếu chúng sanh 

trong lục đạo không thể thoát khỏi Tam Giới thì thời gian đọa trong ác 

đạo nhất định sẽ dài lâu, thời gian ở tam thiện đạo sẽ ngắn ngủi. Đọa vào 

địa ngục Vô Gián, địa ngục A Tỳ rất dễ dàng, đặc biệt là trong xã hội 

hiện  nay  việc  tạo  tội  nghiệp  như  chẳng  hiếu  thuận  cha  mẹ,  chẳng  tôn 

kính  sư  trưởng,  hủy  báng  Tam  Bảo,  phá  hòa  hợp  Tăng  đều  là  nghiệp 

nhân đọa vào địa ngục Vô Gián, A Tỳ. Chúng ta hãy bình tĩnh quan sát 

xã  hội  hiện  nay,  có  bao  nhiêu  người  tạo  tội  nghiệp  này?  Ngũ  nghịch 

Thập Ác, mười nghiệp ác: Thân tạo giết, trộm, dâm. Khẩu nói dối, nói 

lưỡi hai chiều, nói lời ác độc, lời ỷ ngữ. Ý khởi tham-sân-si. Ai không 

tạo những nghiệp này? Tuy chúng ta học Phật, mỗi ngày lạy Phật, mỗi 

ngày niệm kinh, nếu ba nghiệp thân ngữ ý của chúng ta vẫn chẳng thiện 

y như cũ thì vẫn đọa lạc, chẳng phải nói người niệm Phật, lạy Phật sẽ 

không đọa  ba đường  ác.  Mọi người  hãy  coi đoạn  chót  của  cuốn  Niệm 

Phật Viên Thông Chương Sớ Sao, trong ấy pháp sư Quán Đảnh có ghi ra 

một trăm thứ quả báo của sự niệm Phật, trong  một trăm quả báo khác 

nhau này, điều thứ nhất là địa ngục, người niệm Phật làm sao rơi vào địa 

ngục?  Chúng  ta phải  suy  nghĩ  cho  kỹ  càng.  Đây  là  lời  người  xưa  nói: 

 “Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  hét  bể  cổ  họng  cũng  uổng  công!” , 

trong tâm nghĩ chuyện ngũ nghịch thập ác, miệng niệm Di Đà có ích gì? 

Vẫn phải đọa Vô Gián, A Tỳ, đây là việc chúng ta phải hiểu, phải cảnh 

giác. 

Một người thực sự muốn tu học phải hạ thủ công phu nơi tâm địa, 

đối với hết thảy chúng sanh tuyệt đối không khởi ác ý, cái gì là ác ý? 

Bất  cứ  một  ý  niệm  ác  nào  trong  thập  ác  đều  là  ác  ý,  tuyệt  đối  không 

được khởi lên. Không khởi ý niệm ngũ nghịch thập ác thì chúng ta mới 

có  thể  giữ  được  thân  người,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  mới  có  hy 

vọng. Chuyện này tuy nói là khó nhưng mọi người ai nấy đều có thể làm 

được, chẳng phải [khó quá] không làm được. Nhà Nho cũng dạy người 

ta  “khắc  ý  tác  thánh” (khắc  phục  ý  niệm  làm  Thánh),  niệm  là  vọng 

niệm, tức là những ý niệm ngũ nghịch thập ác, nếu bạn có thể khắc phục 

những  ý  niệm  này  thì  bạn  sẽ  là  thánh  nhân,  trong  Phật  pháp  thì  khắc 

niệm sẽ làm Phật. Chúng ta biết những thứ này là phiền não tập khí từ vô 

thỉ kiếp tới nay, vì tập khí này trải qua thời gian quá dài, sức mạnh rất 

lớn, bất cứ lúc nào cũng có thể khởi lên, chúng ta muốn khắc phục cũng 

không khắc phục nổi, đức Phật dạy chúng ta rất nhiều phương pháp, có 

tới tám vạn bốn ngàn pháp môn, nhiều phương pháp đường lối như vậy 

chẳng qua  chỉ  là phương pháp khắc  phục  vọng  tưởng tập  khí  mà  thôi. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 544

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Đối với chúng ta phương pháp thuận tiện, thù thắng, đơn giản, dễ dàng 

nhất chẳng có gì hơn niệm Phật, ý niệm vừa khởi lên thì lập tức thay đổi 

thành A Di Đà Phật, làm được vậy thì gọi là công phu đắc lực, nhất định 

đừng cho ác niệm sanh khởi. Niệm thứ nhất khởi lên, niệm thứ hai liền 

chuyển đổi trở lại, đó gọi là niệm Phật, người như vậy mới gọi là biết 

niệm Phật. Lâu dần công phu đắc lực, công phu đắc lực nghĩa là những ý 

niệm  này  không  khởi  lên  nữa,  hạt  giống  nghiệp  lực  tập  khí  vẫn  chưa 

đoạn nhưng nhờ công phu của bạn đắc lực nên vọng niệm không khởi 

lên, công phu như vậy trong pháp môn niệm Phật gọi là công phu thành 

phiến. Công phu thành phiến nghĩa là câu Phật hiệu này đích thật có thể 

hàng phục phiền não, có thể khống chế nổi tập khí, kinh Phật nói làm 

được tới công phu này thì bạn chắc chắn sẽ sanh Tịnh Độ, đó gọi là đới 

nghiệp vãng sanh. 

Tuy  kinh  Tịnh  Độ  có  nói  bốn  cõi,  ba  bậc,  chín  phẩm,  chúng  ta 

hiểu rõ chứ đừng chấp chặt, hiểu những việc này là trí huệ, không khởi 

phân biệt chấp trước là công phu của bạn, nếu bạn cứ chấp trước cứng 

chắc trên những chuyện này thì phẩm vị khi bạn vãng sanh tới Cực Lạc 

thế giới sẽ thấp, phiền não tập khí của bạn vẫn còn rất nặng. Chúng ta 

biết  là  có  một sự việc  như vậy,  tuyệt đối  đừng  ôm  ấp nó ở trong tâm, 

đừng khởi phân biệt, chấp trước thì tâm bạn mới thanh tịnh, tâm thanh 

tịnh thì cõi Phật tịnh, phẩm vị vãng sanh của bạn sẽ cao, đạo lý là như 

vậy. Huống chi Tây Phương Cực Lạc thế giới là một hoàn cảnh tu học 

thù thắng, khác với cõi nước của hết thảy chư Phật ở mười phương. Hết 

thảy  cõi  nước  chư  Phật  trên  sự  tướng  thì  đích  thật  không  bình  đẳng, 

nhưng Tây Phương Cực Lạc thế giới là pháp giới bình đẳng, Bồ Tát ở 

cõi Phàm Thánh Đồng Cư và Bồ Tát ở cõi Thật Báo Trang Nghiêm cùng 

nhau  nghe  kinh,  việc  này  ðích  thật  chúng  ta  chýa  từng  thấy  trong  các 

kinh khác, thế giới những phýõng khác chẳng có sự việc nhý vậy, việc 

này chứng tỏ Tây Phýõng Cực Lạc thế giới là bình đẳng. Tuy có bốn cõi, 

bốn cõi này hợp lại với nhau, trong đó không có ngăn cách, không có 

chướng ngại, bốn cõi ở cùng một chỗ là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn, 

chư Phật gọi là pháp khó tin. 

Nói tới đây, chúng ta thường dùng  một tỷ dụ thiển cận cho mọi 

người  hiểu  rõ,  giống  như  chúng  ta  đi  học  trong  trường  vậy,  những 

trường học thông thường thì học trò khác cấp với nhau sẽ vào lớp học 

khác  nhau.  Học  sinh  lớp  Một  thì  học  trong  một  phòng,  lớp  Hai  học  ở 

phòng khác,  lớp  Ba  sẽ  học  ở  một  phòng khác  nữa.  Tình  huống  ở  Cực 

Lạc thế giới rất đặc biệt, lớp Ấu trĩ, lớp Tiểu học, và lớp Tiến sĩ đều vào 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 545

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

cùng một lớp học, tình huống này rất đặc biệt chúng ta chưa từng nghe 

qua. Trình độ cao thấp khác nhau đều học chung trong cùng một lớp học, 

đó  gọi  là  pháp  giới  bình  đẳng.  Những  trường  học  thông  thường  của 

chúng ta, đại học và trung học chắc chắn sẽ không bao giờ học chung 

lớp,  trung  học  và  tiểu  học  cũng  không  bao  giờ  học  chung  lớp,  đó  là 

không bình đẳng, còn thế giới Cực Lạc là thế giới bình đẳng. Tuy bình 

đẳng, trình độ của mỗi người đích thật khác nhau, thí dụ lúc vào cùng 

một lớp học, Bồ Tát cõi Thật Báo nhìn thấy báo thân A Di Đà Phật, còn 

Bồ Tát cõi Phàm Thánh Đồng Cư chỉ nhìn thấy ứng thân của A Di Đà 

Phật, đây là chỗ khác nhau. Nhìn thấy tướng hảo quang  minh của đức 

Phật cũng khác nhau, nhưng tất cả đều ở chung trong một lớp học. Phật 

chẳng có hiện hai tướng, Phật chỉ hiện một tướng, mỗi người nhìn thấy 

và cảm nhận chẳng giống nhau, nhưng tuyệt đối là chung một chỗ, đây là 

cảnh giới không thể nghĩ bàn. Do đó chư Phật khuyên chúng ta niệm A 

Di Đà Phật là rất có đạo lý, khuyên chúng ta niệm A Di Đà Phật là ái hộ 

chúng ta đến  cùng cực!  Đó  mới  chân chánh  là pháp cứu  cánh,  lìa khổ 

cứu cánh, được niềm vui cứu cánh, như vậy mới thực sự viên mãn. Xin 

xem tiếp kinh văn: 

 Địa Tạng! 

地藏。

 (Này Địa Tạng!) 

Lại gọi ngài Địa Tạng, [trong kinh mỗi khi đức Phật] gọi tên thì 

chắc chắn sẽ có khai thị quan trọng, kêu tên để nhắc người đó. 

 Thị Nam Diêm Phù Đề chúng sanh. 

是南閻浮提眾生。

 (Chúng sanh ở cõi Nam Diêm Phù Đề này.) 

Nam Diêm Phù Đề này là chỉ địa cầu chúng ta, đức Phật xuất hiện 

ở nơi đây, đối với chúng sanh ở nơi đây đặc biệt quan tâm. 

 Chí  tánh  vô định  tập  ác giả đa,  túng  phát thiện  tâm tu  du  tức 

 thoái, nhược ngộ ác duyên niệm niệm tăng trưởng. 

志性無定習惡者多。縱發善心須臾即退。若遇惡緣念

念增長。

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 546

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 (Chí  tánh  không  định,  kẻ  quen  theo  thói  ác  thì  nhiều.  Dầu  phát 

 thiện tâm nhưng chốc lát liền thoái thất; nếu gặp ác duyên thì niệm niệm 

 tăng trưởng.) 

Trong  sáu  câu  này,  đức  Phật  đã  chẩn  đoán  và  nói  ra  gốc  bệnh 

chung của chúng sanh trong thế giới hiện nay, đó là gốc bệnh của chúng 

ta, chúng ta phải biết.  “Chí tánh vô định” , câu này rất quan trọng, chí có 

thể nói là nguyện vọng của họ, tánh có thể nói là tánh tình của họ, vô 

định nghĩa là biến đổi quá nhiều, nói thật ra niệm niệm đều khác nhau, 

Phật, Bồ Tát gặp những chúng sanh này cũng khó độ. Chí tánh vô định 

nghĩa là tâm tình tư tưởng tán loạn, thông thường chúng ta gọi là người 

đó không có chủ ý, chẳng có chủ tể. Vả lại  “tập ác giả đa” , tập là tập 

tánh, tập tánh ác nhiều, thiện lại ít. Trong sách nhà Nho chúng ta thấy 

Mạnh Tử nói tánh người thiện, Tuân Tử nói tánh người ác, Mạnh Tử và 

Tuân Tử đều là hiền nhân. Tánh người rốt cuộc là thiện hay ác? Trong 

Phật pháp nói ác nhiều, thiện ít. Cách nói của thánh nhân đích thật cao 

minh hơn họ, cách nói của Khổng Lão Phu Tử khác với họ, Phu Tử nói 

 “Tánh tương cận, tập tương viễn” (Về bổn tánh thì giống nhau, nhưng 

do  được  giáo  dục  (tập  luyện,  huấn  luyện,  tu  tập)  mà  trở  thành  khác 

nhau).  Chữ Tánh mà Khổng Tử nói trong câu này nghĩa là chân tánh, 

chân tánh của hết thảy chúng sanh đều giống nhau, chẳng sai khác, chân 

tâm bổn tánh, tánh này giống nhau; tập tương viễn, tập tánh khác nhau. 

Do  đó chữ tánh  mà  Mạnh  Tử và  Tuân  Tử  nói chẳng phải là chân như 

bổn tánh mà là tập tánh, ngày nay chúng ta gọi tập tánh là tập quán, thói 

quen cứ lập đi lập lại riết rồi trở thành tự nhiên. Tập tánh chẳng phải do 

đời này tạo thành, mà là từ nhiều đời nhiều kiếp trước đã tạo thành, do 

đó phiền não nhà Phật gọi là  “câu sanh phiền não” , bạn vừa sanh ra đã 

mang theo phiền não, chẳng do đời này học mà có,  mà do tập khí đời 

trước tạo thành, nên gọi là tập tánh. 

Tập tánh chắc chắn là ác nhiều thiện ít, chư vị đã đọc Bách Pháp 

Minh  Môn  Luận,  trong  đó  nói  phiền  não  tâm  sở  có  hai  mươi  sáu  thứ, 

thiện tâm sở chỉ có mười một thứ, cái nào nhiều hơn? Thiện tâm sở chỉ 

có mười một thứ, còn ác tâm sở tới hai mươi sáu thứ, ác nhiều thiện ít, 

huống nữa là sức mạnh của ác to lớn, sức của thiện yếu ớt. Do đó người 

thường khi gặp thiện pháp,  “dù phát thiện tâm, trong khoảnh khắc liền 

 lui sụt” , rất khó giữ được lâu dài. Khi gặp ác pháp thì  “niệm niệm tăng 

 trưởng” , chúng ta phải hiểu đạo lý này. Khi gặp thiện pháp, thiện tâm sở 

quá ít, sức lực yếu ớt, chẳng dễ giữ được lâu. Tại sao ác pháp có thể gia 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 547

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tăng?  Vì ác tâm  sở quá nhiều,  sức  lực mạnh  mẽ.  Do  đó  chúng ta thấy 

nhiều người có cơ hội tiếp xúc tới Phật pháp là rất tốt! Họ cũng tới nghe 

giảng, cũng tới niệm Phật, nhưng chẳng bao lâu sau liền nghe nói họ đã 

đi học ngoại đạo, học pháp môn khác, đây là do nguyên nhân gì? Đạo lý 

là ở chỗ này. Tuy có cơ hội tiếp xúc đến thiện pháp, thiện căn của họ yếu 

ớt, chẳng thể duy trì được lâu, nhất định sẽ thoái chuyển. Chúng ta nhìn 

thấy hiện tượng này, chúng ta biết như vậy là bình thường. Nếu sau khi 

tiếp  xúc  thiện  pháp  họ  không  thoái  chuyển,  như  vậy  là  không  bình 

thường, trong ngàn vạn người hiếm có được một, hai người có thể không 

thoái chuyển. Khi gặp ác duyên họ cũng không thoái chuyển, gặp thiện 

duyên  họ  càng  tinh  tấn,  chúng  ta  phải  biết  người  như  vậy  là  người  có 

thiện căn sâu dày, người như vậy trong một đời này chắc chắn sẽ thành 

tựu, đây là điều mà chúng ta có thể tưởng tượng được. 

Cho nên sáu câu này là lời đức Thế Tôn chẩn đoán chung cho [căn 

bệnh của] chúng sanh ở Diêm Phù Đề, chúng ta cũng bao gồm trong đó. 

Chúng  ta  phải  có  tánh  cảnh  giác  cao  độ,  thực  sự  phải  học  theo  Pháp 

Tạng tỳ-kheo, chúng ta phải  “trụ chân thật huệ” , khi trụ chân thật huệ 

thì chí tánh (ý chí, tánh tình) sẽ định, nếu không trụ chân thật huệ thì chí 

tánh làm sao định được? Cho nên người ta thường  “kiến dị tư thiên, vô 

 túc quái dã” (thấy lạ nghĩ khác, không trách họ được) .  Chí tánh của họ 

không định.  Chỉ có trụ chân thật huệ, thực sự biết tu hành đúng theo lời 

dạy, tuyệt đối xa lìa danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần của thế gian 

thì chúng ta mới có thể bảo đảm đời này chắc chắn thành tựu. Thế pháp 

có thể ảnh hưởng người ta, có thể dụ dỗ người ta, chúng ta phải hiểu rõ 

ràng,  phải  thấy  thấu  suốt  chân  vọng,  hư  thật,  thiện  ác,  thị  phi,  lợi  hại, 

mỗi thứ đều phân biệt rành rẽ, tự mình phải biết rõ mình phải nên đi theo 

con đường nào. 

Gần đây cư sĩ Lý Mộc Nguyên, ông thực sự là Bồ Tát chứ không 

phải là người thường, ông muốn tổ chức Phật Học Viện, đây là việc tốt. 

Nếu  Phật  Học  Viện  này  phải  chịu  sự  chi  phối,  hạn  chế  của  pháp  luật, 

chúng ta phải tuân theo điều lệ của pháp luật, quý vị nghĩ coi có thể siêu 

việt Tam Giới hay không? Có thể ngộ nhập kinh điển hay không? Rất 

khó! Giáo học của thế pháp và giáo học của Phật pháp hoàn toàn khác 

nhau, mục đích của thế pháp là dạy cho bạn có được kỹ năng, còn Phật 

pháp dạy bạn hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh, hai thứ hoàn toàn 

khác nhau. Pháp thế gian dạy bạn Học, học rộng nghe nhiều, còn Phật 

pháp dạy bạn Định, Phật pháp là đạo, ngay cả Lão Tử cũng hiểu nguyên 

lý này  “vi  học  nhật  ích,  vi  đạo  nhật  tổn”   (chăm  học  tập  thì  kiến  thức 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 548

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

tăng trưởng; còn chăm lo nơi đạo thì dục vọng ngày càng giảm bớt), cho 

nên hai nền giáo học này khác nhau, Phật pháp là Đạo, thế pháp là Học. 

Học thì càng nhiều càng tốt, tăng thêm thường thức, đó gọi là học thức, 

bạn phải học rộng nghe nhiều; Phật pháp tu đạo, đạo thì phải một môn 

thâm nhập, có đi sâu vào một môn thì bạn mới được định, mới có thể mở 

mang trí huệ. Từ xưa tới nay Phật pháp chẳng có nghe nói việc tạo Phật 

Học  Viện,  thậm  chí  xây  một  lớp  Phật  Học  cũng  không  có.  Phật  Học 

Viện, lớp Phật Học bắt đầu có từ lúc nào? Cuối đời nhà Thanh mới bắt 

đầu, Âu Dương Cánh Vô tổ chức Nội Học Viện, Hạ Môn tạo dựng Mân 

Nam Phật Học Viện, đại sư Thái Hư tạo dựng Vũ Hán Phật Học Viện, 

cuối  đời  Thanh  đầu  thời  Dân  Quốc  mới  bắt  đầu  có  [những  Phật  Học 

Viện này], trước kia chưa từng nghe qua. 

Lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, Ngài giảng kinh hơn 

ba trăm hội, thuyết pháp suốt bốn mươi chín năm, chứ Ngài chẳng mở 

lớp Phật Học, chẳng mở Phật Học Viện, mỗi ngày đều dạy học. Phương 

thức dạy học hồi trước rất giống lối dạy trong trường tư thục của Trung 

Quốc thời xưa, tuy chẳng có tổ chức như trường học hiện nay, nhưng đời 

nào  cũng  vun  bồi  hiền  nhân,  cao  tăng  đại  đức  mỗi  thời  đại,  mỗi  địa 

phương đều có rất nhiều, sau khi Phật Học Viện được tạo dựng, rất ít cao 

tăng  đại  đức  từ  Phật  Học  Viện  ra,  thua  xa  thời  xưa.  Có  một  năm  khi 

giảng kinh ở Hương Cảng tôi gặp pháp sư Diễn Bồi, chúng tôi rất ít gặp 

mặt, Ngài viếng Hương Cảng, nhiều pháp sư ở  Hương Cảng tiếp đón 

Ngài,  dẫn  Ngài  đi  tham  quan,  họ  mướn  một  chiếc  xe  bus,  hôm  đó  tôi 

cũng có tham dự nên tôi có dịp gặp Ngài. Trên xe có rất nhiều vị là học 

trò của Ngài, pháp sư Diễn Bồi rất cảm kích và nói với tôi, Ngài nói hiện 

nay  những  pháp  sư  thực  sự  đi  khắp  nơi  giảng  kinh  thuyết  pháp  đều 

chẳng xuất thân từ Phật Học Viện, Ngài chỉ tôi và nói “đó là kể cả ông ở 

trong  đó”.  Chúng  tôi  tiếp  nhận  giáo  dục  tư  thục,  chẳng  phải  giáo  dục 

chánh  quy  của  nhà  trường.  Khi  tôi  học  Triết  Học  cũng  là  giáo  dục  tư 

thục, chẳng phải học từ nhà trường, chẳng từ Hệ Triết Học trong trường 

đại học. Tôi học Triết Học ở nhà giáo sư Phương Đông Mỹ,  mỗi tuần 

giáo sư dạy tôi hai giờ đồng hồ, học trò chỉ có mình tôi, một thầy một 

trò, chúng tôi xuất thân như vậy. Học Phật pháp cũng vậy, ba năm đầu 

tôi thân cận đại sư Chương Gia, đại sư cũng dạy tôi mỗi tuần hai giờ, 

cũng là một thầy một trò, tôi theo học đại sư Chương Gia hết ba năm. Từ 

cơ sở này sau đó tôi đến Đài Trung thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi 

theo thầy học giảng kinh thuyết pháp. 

Do đó giáo học Phật pháp là một nền giáo dục đặc biệt, phương  

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 549

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

pháp của giáo học Phật pháp khác với thế gian, mục tiêu cũng khác, hiệu 

quả đương nhiên sẽ khác nhau. Giáo học Phật pháp truy cầu trí huệ đức 

năng, tánh đức tỏ lộ, y theo kinh điển Phật pháp để nói, khóa trình tu học 

của giáo học Phật pháp chính là Giới, Định, Huệ tam học. Giới học là 

dạy chúng ta làm thế nào xử sự, đãi người, tiếp vật. Huệ học dạy chúng 

ta  nhìn  thấu,  hiểu  rõ  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh.  Định  học  dạy 

chúng ta buông xuống, khôi phục tâm thanh tịnh, bình đẳng của chúng 

ta.  Do đó từ  giáo  học  này  chúng  ta  có thể  đạt  được  thọ dụng  thực sự, 

đích thật là phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Cả đời Thế Tôn dùng lý 

niệm này, tông chỉ này để dạy học trò, từ đó về sau mỗi đời cao tăng đại 

đức  đều  noi  theo  lời  dạy  của  đức  Phật,  chẳng  trái nghịch với  tông  chỉ 

này, noi theo đó mà lưu truyền ban bố Phật pháp, giáo hóa chúng sanh, 

chúng ta phải hiểu đạo lý này. Trong thời đại ngày nay làm thế nào có 

thể dung hợp quy tắc của giáo học thế gian, lại có thể không trái nghịch 

với tông chỉ giáo học của đức Phật, thì Phật Học Viện như vậy mới có 

thể tận thiện tận mỹ, mới không đến nỗi chạy theo Phật Học. Nếu chạy 

theo  Phật  Học  thì  chúng  ta  sẽ  thất  bại,  đó  là  coi  Phật  pháp  như  môn 

nghiên cứu học thuật thế gian, không đạt được thực dụng. Chúng ta phải 

học Phật, học Phật và Phật học là hai sự việc khác nhau, học Phật thì sẽ 

thành Phật, còn Phật học chẳng thể giải quyết vấn đề, học Phật mới có 

thể giải quyết vấn đề. Kế đó đức Thế Tôn nói: 

 Dĩ thị chi cố, ngô phân thị hình bách thiên ức hóa độ, tùy kỳ căn 

 tánh nhi độ thuyết chi. 


以是之故吾分是形百千億化度。隨其根性而度脫之。

 (Vì thế cho nên, Ta phải phân thân này ra làm trăm ngàn ức để 

 hóa độ, tùy theo căn tánh mà độ thoát cho họ.) 

Câu này đức Thế Tôn làm gương cho Bồ Tát, đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni cũng dùng vô lượng vô biên phân thân ứng hóa trong thế gian, 

nên  dùng  thân gì để độ  được  thì  Ngài sẽ hiện thân  đó, nên dùng  pháp 

môn  gì  để độ  thì  Ngài sẽ nói những  pháp  môn đó.  Hiện nay  trong thế 

gian của chúng ta có chư Phật, Bồ Tát hiện diện hay không? Trong sự 

tưởng tượng của chúng tôi thì nhất định là rất nhiều, tại sao vậy? Hiện 

nay chúng sanh gặp nạn, lòng từ bi của Phật, Bồ Tát vô cùng khẩn thiết, 

nhất định là rất nhiều, các Ngài không lộ thân phận nên chúng ta không 

biết mà thôi. Sách vở Trung Quốc đời xưa ghi những vị bộc lộ thân phận 

không  nhiều,  chỉ  có  vài  vị  mà  mọi  người  đều  biết,  chúng  ta  biết  Hàn 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 550

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Sơn,  Thập  Đắc  là  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  hóa  thân;  A  Di  Đà  Phật  tái  lai 

chúng ta biết được gồm có Vĩnh Minh Diên Thọ, đây là tổ thứ sáu của 

Tịnh Tông chúng ta, Ngài là A Di Đà Phật tái lai; hòa thượng Phong Can 

hồi  đó  ở  chùa  Quốc  Thanh  cũng  là  A  Di  Đà  Phật  hóa  thân.  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni tái lai, nghe nói truyện ký ghi đại sư Trí Giả là hóa 

thân của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Còn đại sư Thiện Đạo cũng là hóa 

thân của đức Phật A Di Đà, Ngài là tổ thứ hai của Tịnh Độ Tông. Gần 

đây nhất đại sư Ấn Quang là Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai; vào thời nhà 

Tống, hòa thượng Bố Đại thời Nam Tống là Di Lặc Bồ Tát tái lai. Đây là 

những vị Phật, Bồ Tát mà thân phận đã tiết lộ, hiện nay mọi người đều 

biết. Còn những vị chẳng lộ thân phận thì quá nhiều, quá nhiều đi thôi! 

Thế Tôn làm gương, khi đức Phật thị hiện nên dùng thân gì độ được thì 

Ngài sẽ thị hiện thân ấy,  “tùy kỳ căn tánh nhi độ thoát chi” (tùy theo căn 

tánh  ấy  mà  độ  thoát),  câu  này  đối  với  chúng  ta  vô  cùng  quan  trọng! 

Giáo hóa chúng sanh là việc vô cùng [linh động] hoạt bát, chẳng phải là 

phương pháp cứng chắc như khúc gỗ, nhất định phải biết ứng theo căn 

cơ mà thuyết pháp, tùy theo căn tánh chúng sanh mà độ họ, pháp ấy hoạt 

bát linh động biết bao! Xin xem tiếp kinh văn: 

 Địa  Tạng!  Ngô  kim  ân  cần  dĩ  thiên  nhân  chúng  phó  chúc  ư 

 nhữ. 

地藏。吾今殷勤以天人眾付囑於汝。

 (Này Địa Tạng! Nay Ta ân cần đem chúng trời, người giao phó 

 cho ông.)

Lại kêu tên ngài Địa Tạng, đặc biệt dùng chữ  “ân cần” , ngữ khí 

càng về sau càng trân trọng, càng khẩn thiết, [đức Phật] giao phó những 

chúng sanh đang chịu khổ nạn trong lục đạo cho ngài Địa Tạng. Dùng trí 

huệ, từ bi, thần lực của Ngài để giúp đỡ những người này. 

 Vị lai chi thế. 

未來之世。

  (Vào đời vị lai.) 

 “Vị lai”  là chỉ thời gian sau khi đức Phật diệt độ, thời đại ngày 

nay chính là  “thời vị lai” [nói trong câu này]. 

 Nhược hữu thiên nhân cập thiện nam tử, thiện nữ nhân. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 551

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

若有天人。及善男子善女人。

 (Nếu có hàng trời, người cùng thiện nam thiện nữ nào,) 

Chúng ta biết người cõi trời đều là người thiện, họ tu thập thiện 

nên mới được sanh lên trời, do đó người cõi trời thiện nhiều ác ít, càng 

lên cao càng thiện. Người cõi trời Dục Giới còn một số ác niệm, đến cõi 

trời Sắc Giới công phu thiền định sâu rồi, ý niệm ác dục hoàn toàn bị 

phủ  kín,  bị  điều  phục.  Tiêu  chuẩn  thiện  của   “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân”  trên thế gian rất thấp, chẳng cao lắm. Sau đó Ngài nói: 

 Ư Phật pháp trung chủng thiểu thiện căn, nhất mao nhất trần, 

 nhất sa nhất trích. 

於佛法中種少善根。一毛一塵。一沙一渧。

 (Ở trong Phật Pháp mà trồng chút thiện căn chừng bằng một mảy 

 lông, một hạt bụi, một hạt cát, một giọt nước.  )

Tiêu  chuẩn  của  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  nói  trong  đoạn  này 

khác với tiêu chuẩn của thiện nam tử, thiện nữ nhân nói đoạn trước, đây 

là khi chúng ta đọc kinh, ý nghĩa của mỗi đoạn, tiêu chuẩn của mỗi đoạn 

khác nhau, tiêu chuẩn ở đoạn này thấp nhất. Trong Phật pháp trồng một 

ít thiện căn, chỉ có một tí xíu thiện căn. Sau đó là tỷ dụ  “nhất mao” , mao

là lông trên da chúng ta, là vật nhỏ nhất trong chánh báo của chúng ta, 

 “nhất trần” , một hạt bụi trong y báo, một hạt cát,  “nhất trích”  là một 

giọt nước, mấy chữ này đều hình dung số ít. Nghĩa là nói dù trong Phật 

pháp trồng một ít thiện căn như vậy, ông cũng không thể bỏ sót họ. Đây 

là lời đức Phật dặn dò Địa Tạng Bồ Tát, chúng ta tin tưởng sâu xa Địa 

Tạng Bồ Tát tuyệt đối sẽ y giáo phụng hành, tuyệt đối sẽ chẳng làm trái 

nghịch lời dặn dò của Thế Tôn. Do đó chúng ta được an ủi to lớn, tuy 

thiện căn của chúng ta không nhiều, nhưng ở đây nói một cọng lông, một 

hạt bụi, một hạt cát, một giọt nước thì [thiện căn ít như vậy] chúng ta 

cũng có, điểm này là thật chứ không giả. Trong đạo tràng chúng ta vừa 

xưng  danh  hiệu  Phật,  cúi  đầu  lạy  một  lạy  thì  đã  trồng  thiện  căn,  Địa 

Tạng Bồ Tát đâu lẽ nào không chăm sóc chúng ta? Nếu Địa Tạng Bồ Tát 

không có biện pháp chăm sóc thì đó là vì chúng ta gặp ác duyên xong ý 

niệm ác cứ tăng thêm, vậy thì không có cách gì khác. Vậy thì Địa Tạng 

Bồ Tát cũng không có cách chi chăm sóc, Ngài cũng cảm thấy tâm thì có 

dư nhưng không đủ sức, là vì chúng ta không nghe lời răn dạy. Nếu một 

ít  thiện  căn  này  của  chúng  ta  có  thể  dần  dần  tăng  lên  thì  nhất  định  sẽ 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 552

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

được Bồ Tát hộ niệm, được Bồ Tát gia trì. Chúng ta đọc tụng, nghiên 

cứu kinh điển sẽ khai ngộ, công phu niệm Phật của chúng ta sẽ đắc lực, 

chúng ta đoạn trừ việc ác sẽ không cảm thấy khó khăn, đều là do Phật, 

Bồ  Tát  gia  trì  chúng  ta.  Chúng  ta  tu  thiện  có  thể  sanh  tâm  hoan  hỷ, 

chúng  ta  hãy  suy  nghĩ  cặn  kẽ,  đó  có  phải  là  nhờ  Thế  Tôn  dặn  dò  Địa 

Tạng Bồ Tát ở cung trời Đao Lợi hay không? 

Sau khi đức Phật diệt độ, ngài Địa Tạng thay thế đức Phật, nghĩa 

là sau khi đức Phật diệt độ, sau ba thời kỳ Chánh Pháp, Tượng Pháp và 

Mạt Pháp trong pháp vận của đức Phật, ngài Địa Tạng thay thế đức Phật, 

tương lai sau khi pháp vận của đức Phật hết rồi, một vạn hai ngàn năm 

sau khi đức Phật diệt độ mãi cho đến khi Di Lặc Bồ Tát hạ sanh thị hiện 

thành Phật, đoạn thời gian ấy rất dài, dùng thời gian chúng ta để tính thì 

là  hơn  năm  mươi  mấy  ức  năm,  trong  khoảng  thời  gian  này  thế  gian 

không có Phật pháp nên chúng sanh rất khổ, phải nhờ vào sự giúp đỡ của 

Địa Tạng Bồ Tát, phải nhờ Địa Tạng Bồ Tát dạy dỗ, đây là lời dặn dò 

của đức Phật trong pháp hội giảng kinh này. Địa Tạng Bồ Tát gánh vác 

sứ mạng này, hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều trợ giúp Địa Tạng Bồ Tát, 

giúp sức để Ngài hoàn thành sứ mạng độ chúng sanh. Tại sao chư Phật 

Như Lai, chư Đại Bồ Tát đều đến giúp đỡ Địa Tạng Bồ Tát? Vì hoằng 

nguyện độ hóa chúng sanh là nguyện chung của chư Phật, Bồ Tát, bất cứ 

người nào đứng ra dẫn đầu thì các Ngài đều vô cùng hoan hỷ giúp sức, 

tuyệt đối không bao giờ có chuyện đố kỵ, gây chướng ngại, chỉ có dốc 

hết  sức  lực  để  giúp  cho  thành  công.  Trong  thế  pháp  thường  có  câu 

“thành nhân chi mỹ” (thành tựu cho sự tốt đẹp của người ta) huống chi 

chuyện này là bổn phận của chư Phật, Bồ Tát, đâu lẽ nào các Ngài không 

chịu tận tâm tận lực trợ giúp cho được? 

Tri kiến phàm phu thì khác, phàm phu sẽ nghĩ: Đây là việc người 

đó làm, chẳng liên can gì với mình. Đó là tri kiến phàm phu. Chúng ta 

phải hỏi họ làm việc này có nhằm đem lại lợi ích cho xã hội, lợi ích cho 

chúng sanh hay không? Ngày nay việc chúng ta làm có phải cũng là đem 

lại lợi ích cho xã hội, cho chúng sanh hay không? Nếu mục đích giống 

nhau  thì  đâu  có  gì  phải  phân  biệt?  Hà  tất  phải  phân  chia  ra  mình  và 

người, phân chia như vậy thì chướng ngại sự nghiệp. Nếu biết việc này 

là nguyện vọng chung, là sự nghiệp chung [của mọi người] thì mình và 

người sẽ không hai, họ làm cũng như chính mình làm. Nói thật ra họ làm 

thì  chính  chúng  ta  phải  nên  vui  mừng,  vì  có  người  đã  làm,  mình  khỏi 

mắc công làm, mình chỉ đứng ở kế bên dốc hết tâm hết sức trợ giúp họ, 

như vậy cũng viên mãn công đức. Do đó cách suy nghĩ của chư Phật, Bồ 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 553

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Tát khác với cách suy nghĩ của phàm phu. Phàm phu nghĩ việc này nhất 

định phải thuộc về mình thì mình mới sốt sắng làm, nếu không phải của 

mình  thì  sự  sốt  sắng  ấy  giảm  bớt.  Tuy  Phật dạy  chúng ta  tùy  hỷ  công 

đức, cứ tưởng rằng sự tùy hỷ đó cũng không viên mãn, đó là tư tưởng và 

quan niệm sai lầm của phàm phu, chướng ngại cơ duyên tích lũy công 

đức của chính mình; chẳng biết sự thành tựu của họ chính là sự thành 

tựu viên mãn của mình, cho nên thường không thể hết sức tùy hỷ. 

Quy kết nguồn gốc cũng là vì trí huệ chưa mở mang, chưa hiểu rõ 

chân tướng sự thật, nên còn chia mình và người, còn chia mình và người 

là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  chưa  buông  xuống  được,  đây  là 

chướng ngại nặng nề cho việc tu học và tích lũy công đức. Nguyên nhân 

chánh là vậy, cho nên chư Phật, Bồ Tát cực lực khuyên chúng ta phải 

đọc tụng Đại Thừa, dạy chúng ta phải thân cận thiện tri thức, đạo lý là 

như  vậy.  Thiện  tri  thức  ở  đâu?  Kinh  giáo  Đại  Thừa  chính  là  thiện  tri 

thức, những chú giải của các vị Tổ sư, đại đức đời xưa chính là thiện tri 

thức,  chúng  ta  phải  thường  đọc  tụng,  thường  tìm  hiểu,  y  giáo  phụng 

hành, đó mới thực sự là thân cận Phật, Bồ Tát, thân cận thiện tri thức. 

Trong các vị tri thức hiện tiền, chữ tri thức chính là như chú giải 

của  cổ  đức  đã  giải  thích,  tri  là  nói  chúng  ta  biết  người  đó,  nghe  danh 

nhưng chưa gặp mặt gọi là tri, thức là người mình nhận biết, đã từng gặp 

mặt. Những vị tri và thức này đương nhiên đều là những người chúng ta 

rất ngưỡng mộ, rất tôn kính, họ rất đáng cho chúng ta ngưỡng mộ và tôn 

kính. Trong Phật pháp việc này thuộc về đạo nghiệp, đạo đức và học vấn 

chứ không phải là tài sản, địa vị, những gì chúng ta ngưỡng mộ là đạo 

đức  và  học  vấn.  Trong  những  vị  tri  thức  đương  thời,  đức  học  của  họ 

tương ứng với Phật pháp, chúng ta có thể học theo họ, nếu đạo đức và 

học vấn của họ chẳng tương ứng với kinh điển, chúng ta phải kính trọng 

nhưng  tránh  xa  họ.  Nghĩa  là  chúng  ta  tôn  kính  nhưng  chúng  ta  không 

học theo họ, chẳng có nghĩa là chúng ta trốn lánh họ, hiểu vậy sai rồi, 

như vậy là không có ý kính trọng. Đây là thái độ chính xác của người 

cầu học, chúng ta không học theo họ. Chúng ta coi tiếp câu kinh sau: 

 Nhữ  dĩ  đạo  lực  ủng  hộ  thị  nhân,  tiệm  tu  vô  thượng  vật  lịnh 

 thoái  thất.  Phục  thứ  Địa  Tạng!  Vị  lai  thế  trung  nhược  thiên  nhược 

 nhân, tùy nghiệp báo ứng lạc tại ác thú. 

汝以道力擁護是人。漸修無上勿令退失。復次地藏。

未來世中若天若人。隨業報應落在惡趣。

 (Thì ông nên dùng đạo lực mà ủng hộ người đó, làm cho lần lần tu  

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 554

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

 Đạo Vô Thượng, chớ để thoái thất. Lại nữa, này Địa Tạng! Trong đời vị 

 lai, hoặc trời hoặc người, phải tùy theo nghiệp mà thọ báo ứng, đọa lạc 

 vào ác đạo.) 



Trong chú giải vừa mở đầu liền trích dẫn một bài kệ trong kinh, 

bài kệ này ai cũng biết thuộc lòng, kinh nói: 

 Giả sử bách thiên kiếp, 

 Sở tạo nghiệp bất vong. 

  

 Nhân duyên hội ngộ thời, 

 Quả báo hoàn tự thọ. 



(Trải qua trăm ngàn kiếp, 

Những nghiệp đã tạo không mất. 



Lúc nhân duyên gặp gỡ với nhau, 

Vẫn tự nhận lãnh quả báo). 



Đây là lời Phật dạy. Lời này là thật,  “Trải qua trăm ngàn kiếp” , 

đây là thật chứ chẳng phải giả. Những nghiệp đã tạo, những hạt giống 

nghiệp đã tạo được chứa trong A Lại Da Thức, A Lại Da Thức là một 

kho chứa, rơi vào trong kho này vĩnh viễn không mất, vĩnh viễn không 

biến chất, chuyện này rất phiền phức! Nghiệp nhân này khi gặp duyên 

liền được khơi dậy, khơi dậy tức là quả báo, bạn nhất định phải thọ nhận 

quả báo này. Do đó mới biết một người nếu không có khả năng thoát ra 

khỏi lục đạo luân hồi, những nghiệp nhân thiện ác mà họ đã tạo từ vô 

lượng kiếp tới nay, dù đã trải qua vô lượng ức kiếp, khi gặp duyên cũng 

sẽ thọ quả báo. Đúng như câu  “Một miếng ăn, một hớp nước không gì 

 chẳng  phải  đã  định  sẵn” ,  do  ai  định?  Do  chính  mình  định,  chẳng  do 

người khác định, là do nhân của mình đã tạo, bây giờ phải chịu quả báo, 

đó là chân lý, là chân tướng sự thật. Người mê hoặc dám tạo nghiệp, vì 

họ hồ đồ! Bồ Tát giác ngộ nhất định sẽ không dám tạo nghiệp. Cho nên 

kinh nói  “Chúng sanh sợ quả, Bồ Tát sợ nhân” , Bồ Tát là người đã giác 

ngộ, chúng sanh còn mê hoặc, lúc tạo nghiệp thì mờ mờ mịt mịt, đến lúc 

thọ nhận quả báo mới sợ hãi, lúc đó sợ cũng không còn kịp nữa, chẳng 

giúp gì được. Bồ Tát giác ngộ cho nên đối với sự khởi tâm động niệm rất 

cẩn thận, rất thận trọng, tuyệt đối chẳng khởi một ác niệm đối với bất cứ 

người, sự, vật gì, tại sao vậy? Ngài biết khi khởi lên một ác niệm, trong 

A Lại Da Thức đã gieo một hạt giống ác, tương lai sẽ có ác báo hiện ra, 

vậy thì làm chuyện đó làm chi! Do đó họ tuyệt đối sẽ chẳng khởi lên một  

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 555

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

ác niệm nào hết. 



Dù tập quán xấu cũ gặp duyên khởi lên, chư vị nên biết, một niệm 

ác  của  chúng  ta  khởi  lên  cũng  là  hạt  giống  của  thói  quen  ác  khởi  lên. 

Khi  niệm  ấy  vừa  khởi  lên,  người  giác  ngộ  liền  lập  tức  đè  nó  xuống, 

người niệm Phật dùng câu Phật hiệu đè nén nó, đó chính là công phu. 

Cho nên phải biết những hạt giống nghiệp lực trong A Lại Da Thức có 

thể khởi lên bất cứ lúc nào, ban đêm lúc nằm mộng cũng khởi lên. Nếu 

nó  không  khởi  lên  thì  làm  sao  có  cảnh  giới  trong  mộng?  Những  cảnh 

giới  trong  mộng  đều  do  hạt  giống  của  những  nghiệp  lực  thói  quen  cũ 

khởi lên. Cho nên người biết dụng công sẽ hạ thủ công phu nơi đó, dùng 

một câu Phật hiệu, một danh hiệu Bồ Tát thay đổi ý niệm đó. Tại sao kêu 

bạn phải thường niệm Phật, niệm Phật cho nhiều? Khi bạn niệm Phật thì 

hạt giống lọt vào A Lại Da Thức là hạt giống Phật. Hạt giống chứa đựng 

trong A Lại Da Thức nhiều vô lượng vô biên, cho nên nó biến hiện ra hư 

không pháp giới, thập pháp giới y báo chánh báo trang nghiêm đều do 

những hạt giống nghiệp lực này khởi lên, bạn làm sao có thể trách cảnh 

giới  bên  ngoài?  Hết  thảy  những  cảnh giới  bên  ngoài,  thuận  cảnh  cũng 

vậy,  nghịch  cảnh  cũng  vậy  đều  do  tập  khí  của  mình  đã  trồng  từ  trước 

khởi  lên.  Người  ngu  không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  nên  mới  sanh 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước và khởi tâm động niệm trong những 

cảnh giới này; người giác ngộ hiểu rõ hiện tượng của cảnh giới, biết đó 

là do nguyên nhân gì tạo ra, thuận cảnh cũng vậy, ác cảnh cũng vậy, tất 

cả  đều  do  hạt  giống  nghiệp  lực  trong  A  Lại  Da  Thức  của  chính  mình 

biến  hiện  ra,  do  đó  trong  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh  họ  cũng  không 

khởi tâm động niệm, điềm nhiên bình lặng trải qua, đó mới là tu hành 

chân thật. 



Trong hết thảy cảnh duyên vĩnh viễn duy trì thanh tịnh, bình đẳng, 

giác, đó là công phu chân thật, tu hành chân thật. Thanh tịnh bình đẳng 

tức là không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước. Giác nghĩa là hiểu rõ ràng, rành rẽ, không hồ đồ, đối với lý sự, 

tánh tướng, nghiệp nhân,  quả báo của  hết  thảy  hiện tượng đều  hiểu  rõ 

ràng, rành rẽ, đó là chánh giác. Cho nên năm chữ thanh tịnh, bình đẳng, 

giác trong tựa đề của kinh Vô Lượng Thọ đã nói đến cùng tột. Nếu trong 

đời sống sinh hoạt  hằng ngày  chúng ta  có thể tương  ứng với năm  chữ 

này, thì chúng ta sẽ sống đời sống của Phật, Bồ Tát, đó là như kinh nói 

 “trụ chân thật huệ” . Hết thảy những gì bạn làm đều đem lại lợi ích cho 

hết thảy chúng sanh, trong kinh gọi là  “huệ dĩ chân thật lợi ích” (ban

cho chân thật lợi ích), đó chính là điều mà trong kinh đức Phật thường 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 556

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

dạy  chúng  ta  tích  công  lũy  đức.  Cho  nên  tích  công  lũy  đức  nếu  chính 

mình không  “trụ chân thật huệ, ban cho chúng sanh lợi ích chân thật” , 

thì câu này hữu danh vô thật, khi thực hiện thì chúng ta mới biết nên làm 

như thế nào. 



Chúng ta coi thế gian này rất giống như lời nói trong kinh, trong 

kinh nói  “trong đời vị lai” , đây là chỉ thời gian sau khi đức Phật diệt độ; 

 “cả người cõi trời lẫn cõi người”  là hết thảy chúng sanh trong lục đạo. 

 “Tùy nghiệp báo ứng” , nói thật ra lục đạo chúng sanh rốt cuộc là như 

thế nào? Bốn chữ này đã nói rõ ràng rồi. Đời này chúng ta sanh tới thế 

gian  làm  người,  chúng  ta  làm  người  là  làm  cái  gì?  “Tùy  nghiệp  báo 

 ứng” .  Nếu đời quá khứ làm việc thiện thì đời này bạn tới đây hưởng quả 

báo thiện. Ngược lại nếu đời quá khứ làm việc ác thì đời này bạn tới đây 

chịu  quả  báo  ác,  cho  nên  Phật  gọi  đó  là   “nhân  sinh  thù  nghiệp” (đời 

người đến để trả nghiệp), bốn chữ này là lời nói tóm tắt mục đích của đời 

người. Con người sanh tới thế gian này để làm gì? Đến để đền trả nghiệp 

báo của chính mình. Nhưng chúng ta mê hoặc, trong lúc đền trả nghiệp 

báo lại tiếp tục tạo nghiệp không ngừng, việc này rất phiền phức. Đó thật 

là nhân quả tuần hoàn chẳng bao giờ dứt. Việc này phiền phức lớn lắm 

cho nên trong lục đạo luân hồi vĩnh viễn chẳng có ngày thoát ra. Hiện 

tượng luân hồi vô cùng tinh vi, khắng khít, tuyệt đối chẳng phải nói một 

người trong chúng ta sống ở đây mấy chục năm, sau khi chết đi lại sanh 

tới một cõi nào đó, nói vậy là quá tóm lược. Tướng trạng vi tế tinh tường 

hơn là như thế nào? Từ mỗi ý niệm, lúc bạn khởi tâm động niệm bạn có 

thể cảm giác được chân tướng của luân hồi, bạn mới đột nhiên giác ngộ. 

Chúng ta đang luân hồi, luân hồi trong từng ý niệm, nhân quả tuần hoàn 

trong từng ý niệm, nhân quả chuyển biến, nhân quả tiếp nối, đó là chân 

tướng của luân hồi, luân hồi trong từng ý niệm. 



Khi tạo nhân, ý niệm ác nhiều, hành vi ác nhiều thì sẽ rơi vào ác 

đạo, chữ ác thú nghĩa là ba đường ác. Đại sư Thiên Thai dạy chúng ta, 

mỗi pháp giới trong mười pháp giới đều có đủ mười pháp giới trong đó, 

do đó thành trăm pháp giới. Chúng ta dựa trên nguyên lý này có thể biết 

mỗi cõi trong lục đạo đều có đủ lục đạo trong đó. Bạn hãy quán sát trong 

cõi người có thiên đạo, có Tu La đạo, có súc sanh đạo, có ngạ quỷ đạo, 

có  địa  ngục  đạo.  Chúng  ta  được  thân  người,  đó  là  nhân  đạo.  Trong 

Tướng Tông gọi đó là  “dẫn nghiệp” , dẫn dắt chúng ta tới đầu thai trong 

cõi  người,  chúng  ta  ai  cũng  được  thân  người.  Hoàn  cảnh  mỗi  người 

chúng  ta  hưởng  thụ có  sáu  cõi  khác  nhau,  có  người thì  hưởng  thụ  đời 

sống  như  người  trên  trời,  phước  báo  lớn  [đây  là  thiên  đạo  trong  cõi 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 557

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

người], có người thì sống đời sống vô cùng cực khổ cũng như cảnh giới 

địa ngục vậy [đây là địa ngục đạo trong cõi người], đó là  “mãn nghiệp” , 

cùng là thân người nhưng mãn nghiệp quả báo thiện ác khác nhau. Cho 

nên nghiệp chia thành hai loại, loại thứ nhất dẫn bạn tới cõi nào thọ sanh, 

loại thứ nhì là sự thọ dụng của bạn sau khi thọ sanh. Đại sư Thiên Thai 

nói về thập pháp giới, phạm vi thập pháp giới còn rộng hơn nữa, trong 

cõi  người  có  Phật  đạo,  Phật  trong  cõi  người,  Bồ  Tát  trong  cõi  người, 

Thanh Văn và Duyên Giác trong cõi người, lục đạo cộng với bốn đạo (tứ 

thánh pháp giới) cộng lại thành thập pháp giới. Mỗi pháp giới đều chứa 

đủ mười như thị, như trong kinh Pháp Hoa có nói, mỗi pháp giới chứa đủ 

mười pháp giới, tính ra thành một trăm pháp giới, mỗi pháp giới chứa đủ 

mười  “như thị”  nên tính ra thành một ngàn  “như thị” . 



Đại sư Trí Giả tụng kinh Pháp Hoa, triển khai đoạn này trong kinh 

Pháp Hoa cho chúng ta thấy được chân tướng sự thật, ngài Trí Giả mở ra 

sự việc này giống như một công thức trong Số Học vậy, bạn dùng thí dụ 

này rồi mở rộng ra thì bạn sẽ thấy chân tướng của pháp giới, trùng trùng 

vô tận, đó là việc kinh Hoa Nghiêm nói. Trăm giới, mỗi một giới chứa 

đủ trăm giới, cộng lại thành một ức giới. Sau đó trong một giới lại chứa 

đủ một ức pháp giới, [cứ như vậy nhân lên sẽ trở thành] trùng trùng vô 

tận. Kinh Đại Thừa thường dùng lưới của Đại Phạm Thiên Vương làm tỷ 

dụ nhằm giải thích sự thật này. Từ đó chúng ta mới có thể hiểu sơ sơ về 

trí huệ của chư Phật, Bồ Tát, sự quán sát của chư Phật, Bồ Tát. Chúng ta 

có thể thấy được mấy phần sự thật, còn họ thì thấy được vô cùng rõ ràng, 

vô  cùng triệt  để.  Nếu  chúng ta ở trong nhân gian,  ở  đây  nhìn  thấy  cõi 

nhân gian này có lục đạo, vậy thì nhãn quang của bạn cũng khá lắm, bạn 

nhìn thấu được một tầng. Nhưng bất cứ một pháp nào cũng sâu vô đáy, 

rộng vô biên, bạn nhìn được càng sâu càng rộng, tỏ rõ trí huệ của bạn 

sâu rộng, trí huệ sâu rộng vô tận, lý sự của pháp giới vô tận, từ chỗ này 

chúng  ta  mới  dần  dần  hiểu  được  trí  huệ  của  chư  Phật,  Bồ  Tát  vô  tận, 

quán sát tới pháp giới sâu rộng vô hạn. Chúng ta học Phật là học cái gì? 

Là khôi phục trí huệ đức năng của chính mình. 



Khi  thực  sự  khế  nhập  vào  trong  pháp  giới,  chẳng  nói  tới  Chân 

Vọng, chẳng nói tới Có và Không, chẳng nói tới Đi và Về, chẳng nói tới 

Ẩn và Hiện thì bạn mới thực sự khế nhập. Chưa khế nhập thì còn nói tới 

những  thứ  này,  tổng  kết  những  thứ  này  lại  thì  đó  chính  là  Tương  Đối 

Luận mà các khoa học gia thường nói tới. Bạn chẳng khế nhập là tương 

đối, chúng ta sinh sống trong thế gian, thế gian này là tương đối. Sau khi 

đi vào thế gian thì chẳng nói tới tương đối, khái niệm tương đối mất hết. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 50

 558

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký - Quyển Hạ 

Sự tướng tương đối đương nhiên sẽ không tồn tại, đây là mục tiêu chung 

cực của sự tu học Phật pháp, là kết quả mà chúng ta mong cầu khi học 

Phật. Tới lúc đó mới giải quyết hết thảy vấn đề trong tận hư không pháp 

giới, trong Phật pháp chứng được Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

khôi phục hoàn toàn trí huệ đức năng trong tự tánh, hiện ra viên mãn và 

chẳng có mảy may khiếm khuyết, như vậy mới là nhập vào cảnh giới đó. 

Phần kinh văn sau là lời đức Thế Tôn giao phó cho Địa Tạng Bồ Tát, 

[nhờ Địa Tạng Bồ Tát] dùng trí huệ thần lực của Ngài để cứu giúp, hộ vệ 

chúng sanh, điều này chứng tỏ lòng thương mến quan tâm của chư Phật, 

Bồ Tát đối với hết thảy chúng sanh, ân đức này vĩnh viễn là vô tận. 

Hôm  nay  đã  hết  giờ,  chúng  tôi  giảng  đến  đây.  Ngày  mai  có  thể 

giảng hết trọn bộ kinh này. 

Tập 51 (Số 14-12-51) 

Xin mở cuốn Khoa Chú, quyển Hạ trang chín mươi sáu, và xem 

kinh văn hàng thứ nhất: 

 Lâm  đọa  thú  trung  hoặc  chí  môn  thủ,  thị  chư  chúng  sanh 

 nhược  năng  niệm  đắc  nhất  Phật  danh,  nhất  Bồ  Tát  danh,  nhất  cú 

 nhất  kệ  Ðại  Thừa  kinh  điển,  thị  chư  chúng  sanh  nhữ  dĩ  thần  lực 

 phương tiện cứu bạt, ư thị nhân sở hiện vô biên thân vi toái địa ngục, 

 khiển lịnh sanh thiên thọ thắng diệu lạc. 

臨墮趣中或至門首。是諸眾生若能念得一佛名。一菩

薩名。一句一偈大乘經典。是諸眾生汝以神力方便救拔。

於是人所現無邊身為碎地獄。遣令生天受勝妙樂。

 (Lúc  sắp  bị  đọa  ác  đạo  hoặc  vừa  đến  ngưỡng  cửa,  nếu  những 

 chúng sanh đó có thể niệm được danh hiệu của một đức Phật, danh hiệu 

 của  một  vị  Bồ  Tát,  cùng  một  câu  kinh  một  bài  kệ  của  kinh  điển  Đại 

 Thừa, thì ông hãy dùng thần lực, phương tiện để cứu vớt các chúng sanh 

 đó;  ở  chỗ  của  các  người  đó  hiện  thân  vô  biên,  vì  họ  mà  phá  tan  địa 

 ngục, làm cho họ được sanh thiên, hưởng sự vui thù thắng vi diệu.) 



Ðoạn này nói người cõi trời, người thời Mạt Pháp tạo tội nghiệp 

sẽ đọa vào ác đạo. Thời điểm và nhân duyên tốt nhất để Bồ Tát cứu vớt 

chúng sanh là lúc họ chưa đọa lạc, cũng là nói lúc họ lâm chung chưa tắt 

thở, đầu óc còn tỉnh táo, lúc này cứu vớt là thích hợp nhất. Trong kinh 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 559

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

Vãng Sanh chúng ta thấy người tạo tội cực nặng khi lâm chung có thể 

hối lỗi đều có thể vãng sanh. Nhiều người nghe tới việc này rất bực bội, 

vì có người cả đời chẳng phạm lỗi lầm, cả đời niệm Phật còn không thể 

vãng sanh, người tạo tội nghiệp mang tội đầy mình, lúc lâm chung chỉ 

niệm vài câu Phật hiệu liền có thể vãng sanh, như vậy hình như không 

công bình cho lắm.  Ðây là kiến giải của phàm phu, trên thực tế thì họ 

không hiểu đạo lý này, tại sao lại như vậy? Cảnh giới biến đổi từng sát 

na, phàm phu nói thật ra quá sơ ý, chúng ta chẳng quan sát được, người 

có công phu định lực cao sâu nhìn thấy rất rõ ràng, cảnh giới trước mắt 

bao gồm thân tướng của chính chúng ta đều biến đổi từng sát-na. Vả lại 

sự chuyển biến này rất lớn, thay đổi tùy theo tâm niệm, trong tâm khởi 

lên sự thay đổi to lớn, thân tướng và hoàn cảnh sinh hoạt cũng thay đổi 

rất nhiều. 



Chúng ta không cảm thấy, không nhận biết được vì chúng ta khởi 

tâm động niệm biến đổi quá nhỏ, chẳng chuyển đổi thật lớn cho nên mức 

độ, cảnh giới biến đổi cũng rất nhỏ, nếu có thể hồi tâm chuyển ý ngay 

lúc đó, một lòng niệm Phật thì sự biến đổi sẽ rất lớn! Cảnh giới cũng sẽ 

thay đổi với mức độ thật lớn, đạo lý là như vậy. Người tạo tội nghiệp có 

thể  chuyển,  tại  sao  chúng  ta  không  thể  chuyển?  Chúng  ta  cũng  có  thể 

chuyển  giống  họ,  họ  chịu  chuyển  nhưng  chúng  ta  không  chịu  chuyển, 

như vậy thì không có cách chi hết. Chuyện này tuyệt đối không thể nói 

công bình hay không công bình, chẳng có ý này, đây đều là vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước của phàm phu chứ không phải chân tướng sự thật. 

Cho nên hiểu được đạo lý này, hiểu được chân tướng sự thật này, chuyển 

phàm  thành  thánh  chỉ  là  việc  trong  vòng  một  niệm,  chuyển  địa  ngục 

thành Cực Lạc thế giới cũng trong vòng một niệm, vấn đề là một niệm 

này của bạn có thực sự triệt để quay về hay chưa? Then chốt là ở chỗ 

này. Cho nên lời đại sư Thiện Ðạo nói chẳng sai  “hết thảy đều phải làm 

 từ tâm chân thật” , tâm bạn chân thật thì chuyển biến sẽ rất thuận tiện, rất 

suông sẻ, chuyển biến nhanh chóng. Nếu bạn không dùng chân tâm thì 

sẽ rất khó, Phật, Bồ Tát cũng không giúp được gì. 

Câu  “lâm  đọa  thú  trung”   ở  đây,  “thú”  là  ác  thú,  “hoặc  chí  môn 

 thủ” , đến cửa của ác đạo nhưng chưa bước vào, bước vào thì sẽ rất phiền 

phức,  sẽ  chẳng  chuyển  dễ  dàng,  lúc  chưa  bước  vào  là  cơ  hội  tốt  nhất. 

 “Thị chư chúng sanh, nhược năng niệm đắc nhất Phật danh, nhất Bồ Tát 

 danh” (nếu những chúng sanh đó có thể niệm được danh hiệu của một 

đức Phật, danh hiệu của một vị Bồ Tát), hoặc là  “nhất cú nhất kệ Ðại 

 Thừa kinh điển” (cùng một câu kinh một bài kệ của kinh điển Đại Thừa), 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 560

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

lúc  này  chữ  niệm  phải  nhớ  lời  nói  trong  đoạn  trước  là  phải   “chí tâm

 xưng niệm”  thì mới có hiệu quả, mới chuyển cảnh giới được. Nếu không 

phải là chí tâm xưng niệm thì sẽ không dễ đâu. Tâm người ta đến lúc lâm 

chung đích thật thường thành khẩn thiết tha hơn lúc bình thường, đây là 

lúc quan trọng cấp bách đến tánh mạng, tâm lúc đó chuyển đổi, tâm ấy 

chân thành nên sẽ chuyển biến dễ dàng, nhanh chóng. Câu này nói thiện 

căn phước đức của chúng sanh này, họ có thể niệm, người đó có thiện 

căn, có phước đức, như đã nói ở đoạn trước là phải chí tâm xưng niệm, 

hoặc là nhất tâm xưng niệm, nhất tâm là thiện căn, xưng niệm là phước 

đức. 



Câu sau là lời đức Phật dặn dò Bồ Tát  “Nhữ dĩ thần lực phương 

 tiện cứu bạt” , (ông hãy dùng thần lực, phương tiện để cứu vớt các chúng 

sanh  đó)  đây  là  nhân  duyên.  Ba  điều  kiện  thiện  căn  phước  đức,  nhân 

duyên đều đầy đủ, họ có thể xa lìa tai họa, được phước lành.  Ư thị nhân 

 sở, hiện vô biên thân”  (ở chỗ của các người đó hiện thân vô biên), đây là 

Bồ Tát hiện thân đến thuyết pháp cho họ, khuyên nhũ họ, họ được Bồ 

Tát khuyên dạy nên chuyển đổi tâm niệm, cảnh giới địa ngục liền biến 

mất. Rời khỏi địa ngục họ liền có thể sanh tới cõi lành, nếu có thể niệm 

Phật thì nhất định được sanh Tịnh Độ. Bạn hãy coi kinh văn  “khiển lịnh 

 sanh thiên” (làm  cho  họ  được  sanh  thiên),  chữ  này  phải  là  chữ  khiển89

(sai khiến). Những chuyện này có ghi trong Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục, 

Trương Thiện Hòa đời Ðường là một chuyện [rõ ràng nhất]. Lúc Trương 

Thiện Hòa lâm chung, tướng địa ngục hiện ra, ông may mắn gặp được 

một vị xuất gia, lúc ông đang kêu cứu mạng thì vị xuất gia này bước vô, 

nhìn thấy tình hình như vậy nên đốt một cây nhang cho ông Trương, kêu 

ông  mau  niệm  A  Di  Ðà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ;  ông  niệm  được  mấy 

tiếng liền nói người đầu trâu biến mất rồi, ông Trương Thiện Hòa vốn 

làm nghề mổ trâu. Ông nhìn thấy rất nhiều người đầu trâu đến đòi mạng, 

đó là tướng địa ngục hiện ra; ông niệm được vài tiếng thì người đầu trâu 

biến mất, sau đó thấy A Di Ðà Phật đến tiếp dẫn, từ đầy mới biết tâm 

niệm  cầu  cứu  của ông vô  cùng chân thành!  Chúng ta  phải hiểu đạo lý 

này,  từ  đó  mới  dứt  được  tâm  nghi  hoặc.  Xem  tiếp  đoạn  kinh  sau  đây, 

phần kệ tụng: 

89

Chữ 遺 (di) trong chánh kinh (trong Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh), có nghĩa 

là “bỏ sót, làm mất vì vô ý”, chữ này chép sai, vì thế hòa thượng mới bảo chữ này 

phải là chữ 遣 (khiển) (vì thế, trong phần chánh kinh ở đây, đã sửa thành chữ Khiển 

(sai khiến). 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 561

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 Nhĩ thời Thế Tôn, nhi thuyết kệ ngôn: 

  

 Hiện tại vị lai thiên nhân chúng, 

  

 Ngô kim ân cần phó chúc nhữ: 

  

 Dĩ đại thần thông phương tiện độ, 

  

 Vật lịnh đọa tại chư ác thú. 

爾時世尊而說偈言。 

現在未來天人眾 

吾今殷勤付囑汝 

以大神通方便度 

勿令墮在諸惡趣

 (Bấy giờ Đức Thế Tôn liền nói kệ rằng:  

 Hiện tại, vị lai chúng thiên, nhân, 

 Nay Ta ân cần dặn bảo ông:  

 Dùng đại thần thông phương tiện độ, 

 Chớ để đọa vào các ác đạo.) 



Phía trước Thế Tôn đã dặn dò hai ba lượt, tới đây lại dùng kệ tụng 

lập  lại,  chúng  ta  thấy  đức  Phật  quan  tâm  lo  lắng  chăm  sóc  cho  chúng 

sanh khổ nạn trong lục đạo đến mức cùng cực. Nếu chúng ta không đọc 

kinh Ðịa Tạng thì sẽ không biết đức Phật từ bi thương yêu bảo hộ chúng 

ta như thế nào, sau khi đọc xong mới biết, đức Phật lo lắng cho chúng ta 

còn hơn cha mẹ, thật là niệm niệm đều chẳng quên, trước khi nhập Niết 

Bàn còn dặn dò và giao việc này cho Ðịa Tạng Bồ Tát. Việc Ðịa Tạng 

Bồ Tát độ chúng sanh như thế nào đều được ghi rõ trong bộ kinh này, lý 

luận, phương pháp, và quả báo đều nói rõ ràng, rành mạch. 

 Nhĩ  thời  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát!  Hồ  quỵ  hiệp  chưởng 

 bạch Phật ngôn: “Thế Tôn! Duy nguyện Thế Tôn bất dĩ vi lự. 

爾時地藏菩薩摩訶薩。胡跪合掌白佛言。世尊。唯願

世尊不以為慮。

 (Bấy giờ Địa Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát quỳ gối, chắp tay bạch cùng 

 Đức Phật rằng: “Bạch Đức Thế Tôn! Cúi xin Đức Thế Tôn chớ lo.) 

Ðịa Tạng Bồ Tát vô cùng kiền thành tiếp nhận lời dặn dò của Thế 

Tôn, gánh vác sứ mạng độ hóa chúng sanh trong suốt đời Mạt Pháp mãi 

đến trước khi ngài Di Lặc ra đời. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 562

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 Vị lai thế trung, nhược hữu thiện nam tử thiện nữ nhân, ư Phật 

 pháp trung nhất niệm cung kính, ngã diệc bách thiên phương tiện độ 

 thoát thị nhân, ư sanh tử trung tốc đắc giải thoát. 

未來世中。若有善男子善女人。於佛法中一念恭敬。

我亦百千方便度脫是人。於生死中速得解脫。

 (Trong đời vị lai, nếu có người thiện nam kẻ thiện nữ nào đối với 

 trong Phật Pháp mà có một niệm cung kính, con cũng dùng trăm ngàn 

 phương tiện để độ thoát người đó, làm cho mau được giải thoát trong 

 đường sanh tử.) 

Ðoạn này quan trọng nhất là  “nhất niệm cung kính” , chúng ta chú

trọng  hai  chữ   “nhất  niệm” ,  hai  chữ  này  rất  khó  làm  được.  Phần  đông 

tâm niệm người ta tạp loạn nên sức cảm ứng rất yếu ớt. Nếu là một niệm, 

một niệm chuyên tâm, chuyên nhất, đó chính là  “tịnh niệm nối tiếp”  nói

trong kinh  Lăng  Nghiêm,  nhất niệm  là  tịnh niệm,  chẳng  có nghi hoặc, 

chẳng có xen tạp,  “nhất niệm cung kính”  là chí tâm cung kính, chân tâm

cung kính. Chữ  “Phật pháp trung” , chữ Phật pháp ở đây là nghĩa rộng, 

chẳng  có  nghĩa  hẹp.  Có  rất  nhiều  người  chẳng  học  Phật,  thậm  chí  tín 

ngưỡng tôn giáo khác, giải thích Phật pháp trung nghĩa là trong những 

pháp giác ngộ, họ hiểu rõ, họ giác ngộ rồi, hiểu rõ việc gì? Hiểu rõ thiện 

ác quả báo ngay trước mắt, hiểu rõ đạo lý này ở trong Phật pháp, cho nên 

người đó không nhất định phải là người học Phật. Chỉ cần họ giác ngộ, 

dùng một niệm chân thành cầu cứu, sám hối, cầu cứu Ðịa Tạng Bồ Tát 

thì Ngài nhất định sẽ giúp đỡ họ.  “Trăm ngàn phương tiện”  tức là tùy 

loại  hóa  thân,  nên  dùng  thân  phận  gì  giúp  họ,  Bồ  Tát  sẽ  thị  hiện  thân 

phận đó. Bồ Tát thị hiện trong các tôn giáo, trong đại kinh chúng ta thấy 

có rất nhiều, trong kinh Hoa Nghiêm các Ngài thị hiện thân Bà La Môn, 

thị hiện thân ngoại đạo, ngày nay chúng ta gọi những người này là các 

lãnh tụ tôn giáo, nhà truyền giáo trong các tôn giáo; nên dùng thân phận 

nào để xuất  hiện thì Phật,  Bồ  Tát  sẽ  thị hiện  thân phận  ấy,  khuyên  họ 

đoạn ác tu thiện, quay đầu là bến bờ. 



Trong  kinh  này  chư  vị  cũng  thấy  phía  trước  có  nói   “khiển  lịnh 

 sanh thiên, thọ thắng diệu lạc” , tại sao không nói  “khiển lịnh vãng sanh, 

 bất thoái tác Phật” ? Tại sao không nói câu đó? Nghĩa là nói rõ người 

sám hối này, người cầu cứu này chưa chắc tin Phật, nếu họ tin thì Phật, 

Bồ Tát nhất định sẽ khuyên họ vãng sanh Cực Lạc thế giới. Nếu họ tin 

Cơ Ðốc Giáo, tin Thiên Chúa Giáo thì phải làm sao? Khuyên họ sanh lên 

trời. Bạn mới thấy ý nghĩa trong kinh này rộng dường nào, phổ độ hết 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 563

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

thảy  chúng  sanh.  Những  chúng  sanh  tạo  tội  nghiệp  trong  lục  đạo,  nói 

thật ra lục đạo chúng sanh được gặp Phật pháp, người biết học Phật ít, 

không gặp Phật pháp tạo tội nghiệp đọa tam đồ nhiều, không lẽ đời trước 

chẳng nghe Phật pháp thì không cứu họ hay sao? Ðâu lẽ nào như vậy. 

Do đó chúng ta thấy trong kinh Ðịa Tạng thường nói giúp người ta sanh 

lên trời. 

Nhiều người không học Phật đều tin có cõi trời, hầu như mục tiêu  

chung cực của các tôn giáo đều là muốn sanh lên trời, chúng ta phải hiểu 

ý này. Chúng ta phải mở rộng tâm lượng, không thể nói họ không tin lời 

Phật  dạy  thì  mình  sẽ  chống  đối  họ,  vậy  là  sai  rồi,  hoàn  toàn  sai  lầm. 

Phật độ chúng sanh là phổ độ hết thảy chúng sanh, chúng ta phát nguyện 

 “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” ,  nguyện  này  viên  mãn,  tuyệt  đối 

không thể nói những người tin tôn giáo khác thì ngoại lệ, mình không độ 

họ, đâu lẽ nào như vậy, vậy là chẳng tương ứng với bổn nguyện của bạn, 

do đó tâm lượng nhất định phải mở rộng. Chúng sanh đối với chúng ta 

có phân biệt, có chấp trước, chúng ta đối với hết thảy chúng sanh chẳng 

có phân biệt, chẳng có chấp trước, nhất định phải dùng tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng, tâm từ bi, dốc hết tâm lực để giúp đỡ họ. 

Khi giúp đỡ họ phải chú ý, nếu họ không hiểu Phật pháp, không 

nhận  biết  Phật  pháp,  thậm  chí  hiểu  lầm  Phật  pháp  thì  tuyệt  đối  đừng 

khuyên họ học Phật, chúng ta phải biết đạo lý này. Họ tin Cơ Đốc Giáo 

thì  nhất định phải  khuyên  họ trở về với Thượng  Đế,  cách  nói  này  của 

chúng  ta  có  sai  lầm  không?  Không  sai  lầm.  Chúng  ta  từ  lý  luận  và 

phương pháp dạy trong kinh điển của họ [có thể biết] đại khái Thượng 

Đế  của  họ  ở  cõi  trời  Đao  Lợi.  Khi  họ  thực  sự  sanh  đến  trời  Đao  Lợi, 

Thiên  Chủ  trời  Đao  Lợi  thường  lễ  thỉnh  Phật,  Bồ  Tát  đến  thiên  cung 

thuyết  pháp,  do  đó  nhân  duyên  học  Phật  của  họ  đời  này  không  thành 

thục, khi sanh lên trời sẽ thành thục. Chư Phật, Bồ Tát độ chúng sanh 

không gấp gáp phải độ ngay bây giờ, đời này duyên chưa chín muồi thì 

đợi tới đời sau; đời sau chưa chín muồi thì đợi tới đời sau nữa. Đời đời 

kiếp kiếp nhất định sẽ giúp họ xa lìa khổ nạn, bố thí ân đức, làm cho họ 

có duyên với Phật cho nên chúng ta phải hiểu đạo lý này. Bạn dùng thái 

độ như vậy, dùng phương tiện khéo léo tiếp dẫn chúng sanh, giáo hóa 

chúng sanh, hết thảy chúng sanh đều hoan hỷ. Đặc biệt là ngày nay mọi 

người đề ra văn hóa đa nguyên, chúng ta phải hiểu ý nghĩa này. Đối với 

bất cứ chủng tộc nào, bất cứ tôn giáo, học phái nào, chúng ta đều chân 

thành  cung  kính,  noi  gương  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  lễ  kính  tán  thán  cúng 

dường, đó là kết duyên với họ. Tương lai khi mình thành Phật thì những 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 564

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

chúng sanh có duyên này nhất định sẽ được độ; khi chưa thành đạo thì 

hãy kết pháp duyên trước, duyên phải kết cho rộng và tuyệt đối không 

phân biệt chấp trước. Họ có một niệm cung kính thì có thể tiếp nhận lời 

khuyên thiện lành của bạn, nếu chẳng có tâm cung kính thì họ không thể 

tiếp nhận lời khuyên thiện lành của bạn, đạo lý là như vậy. Chỉ cần họ có 

một niệm cung kính, họ hiểu rõ giác ngộ thì có thể khuyên họ đoạn ác tu 

thiện. Phần kinh văn tiếp theo nói: 

  

 Hà huống văn chư thiện sự niệm niệm tu hành, tự nhiên ư Vô 

 Thượng Đạo vĩnh bất thoái chuyển. 

何況聞諸善事念念修行。自然於無上道永不退轉。

 (Huống nữa là nghe các thiện sự rồi niệm niệm tu hành, thì sẽ tự 

 nhiên ở nơi Đạo Vô Thượng vĩnh viễn không còn thoái chuyển.) 

Phía trước nói người có tâm giác ngộ, chân tâm quay lại hối cãi, 

Bồ  Tát sẽ  giúp đỡ.  “Huống chi  là  nghe các thiện  sự rồi niệm  niệm  tu 

 hành” , đoạn này nói người học Phật, người nói ở phần trước chưa chắc 

là người học Phật. Chỗ quý báu của người học Phật là ở chỗ  “niệm niệm 

 tu hành” , trong mỗi niệm đều sửa những hành vi sai lầm của mình. Lúc 

chưa  chứng  đạo,  tiêu  chuẩn  của  sự  chứng  đạo  trong  nhà  Phật  là  minh 

tâm  kiến  tánh,  trong  đại  kinh  thường  gọi  là   “phá  một  phẩm  vô  minh, 

 thấy  một  phần  chân  tánh” ,  hoặc  là  nói   “chứng  một  phần  pháp  thân” , 

trong kinh Hoa Nghiêm đó là Bồ Tát Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên, đó 

gọi là chứng quả. Từ bậc này trở xuống đều có lỗi lầm, sau khi kiến tánh 

thì có thể nói là không còn lỗi lầm, tại sao vậy? Họ dùng chân tâm, trước 

đó đều dùng vọng tâm. Nếu y theo Tướng Tông thì chúng ta dùng tâm 

gì?    Tám  Thức,  năm  mươi  mốt  Tâm  Sở,  chúng  ta  dùng  tâm  này,  nếu 

dùng tâm này thì đâu lẽ nào không có lỗi lầm cho được? Chúng sanh nào 

dùng  tâm  này?  Chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới,  trong  phạm  vi  này 

chúng  sanh  đều  dùng  tám  Thức,  năm  mươi  mốt  Tâm  Sở.  Trong  Bách 

Pháp Minh Môn Luận chư vị có thể thấy danh từ Dị Sanh Tánh, mười 

pháp  giới  là  Dị  Sanh  Tánh,  Nhất  Chân  pháp  giới  là  Đồng  Sanh  Tánh. 

Đồng nghĩa là giống với Phật, đức Phật dùng chân tâm, Bồ Tát bậc Sơ 

Trụ  cũng  dùng  chân  tâm,  giống  với  Phật  nên  gọi  là  Đồng  Sanh  Tánh. 

Chúng sanh trong mười pháp giới dùng tám Thức, năm mươi mốt Tâm 

Sở nên khác với Phật, gọi là Dị Sanh Tánh, lẽ nào không có lỗi lầm? 

Hiểu rõ đạo lý này, chúng ta mỗi ngày phải phản tỉnh, phải kiểm 

điểm, tìm lỗi lầm của mình, chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 565

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

tác đều có lỗi lầm. Bạn có thể tìm ra lỗi lầm của mình, biết mình có lỗi 

thì trong Phật pháp gọi là giác ngộ, khai ngộ là như vậy. Giác ngộ chính 

mình có lỗi, sửa lỗi lầm của mình gọi là tu hành, niệm niệm đều tu hành, 

mỗi  ngày  đều  sửa  lỗi,  mỗi  ngày  tự  phản  tỉnh.  Nếu  một  người  thực  sự 

phát tâm, khắc phục phiền não tập khí của chính mình, không cần nhiều, 

mỗi ngày sửa một lỗi là được rồi, mỗi ngày đều sửa, không ngừng sửa 

đổi, ba năm sau bạn sẽ siêu phàm nhập thánh, bạn sẽ chẳng là phàm phu 

nữa.  Lúc đó bạn sẽ thực sự là Bồ Tát, chẳng phải là Bồ Tát giả. Bồ Tát 

khác  với  phàm  phu,  phàm  phu  mê  chẳng  biết  mình  có  lỗi,  thì  đương 

nhiên họ không thể sửa lỗi. Bồ Tát khác phàm phu [ở chỗ] Bồ Tát biết 

mình có lỗi lầm, mỗi ngày đều sửa lỗi, không ngừng sửa lỗi. Đến lúc nào 

mình không có lỗi lầm? Đến lúc viên mãn thành Phật. Đẳng Giác Bồ Tát 

còn một phẩm Sanh Tướng Vô Minh chưa trừ, vẫn còn lỗi lầm. Do đó 

chúng  ta  biết  họ  đều  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  nhưng họ cũng  không bình 

đẳng.  Mỗi người phạm lỗi chẳng giống nhau, đương nhiên lỗi của Đẳng 

Giác Bồ Tát vô cùng nhỏ bé, chúng ta không có cách chi nhận biết được, 

Phật có thể biết được, các Ngài có thể nhận biết được, những vị Bồ Tát 

thấp hơn Phật nhất định sẽ không nhận ra, cho nên tới quả vị Phật mới 

bình đẳng, Phật Phật đạo đồng; phiền não tập khí đoạn dứt hết, đến lúc 

đó mới hoàn toàn giống nhau. Dụng ý quan trọng nhất của những lời này 

là để nhắc nhở bản thân chúng ta, nhất định phải biết tự mình có lỗi lầm, 

nhất định phải phản tỉnh, sửa lỗi, trên đường Bồ Đề chúng ta mới có thể 

dũng mãnh tinh tấn, chẳng thoái chuyển. 

 Thuyết thị ngữ thời, hội trung hữu nhất Bồ Tát danh Hư Không 

 Tạng. 

說是語時。會中有一菩薩名虛空藏。

 (Lúc nói lời ấy xong, trong Pháp Hội có một vị Bồ Tát tên là Hư 

 Không Tạng.) 

Hư  Không  Tạng  là  một  vị  Bồ  Tát  các  đồng  tu  học  Phật  đều  rất 

quen thuộc. Trong chú giải, pháp sư Thanh Liên giải thích đơn giản cho 

chúng ta, chúng ta coi chú giải hàng thứ nhất, từ câu thứ ba bắt đầu  “thử 

 kinh  thỉ  Văn  Thù  phát  vấn,  vị  phi  đại  trí  mạc  thức  Địa  Tạng  đoan 

 nghê” (Kinh  này  được  bắt  đầu  bằng  ngài  Văn  Thù  nêu  câu  hỏi,  có 

nghĩa  là  chẳng  phải  là  bậc  đại  trí  sẽ  không  thể  nào  thấu  hiểu  cội 

nguồn và phẩm  đức  của ngài  Địa  Tạng được), kinh này câu đầu tiên 

mở  đầu  là  do  ai  nói?  Dụng  ý  này  rất  sâu.  “Chung  Không  Tạng  thâu 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 566

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 khoa” (kết thúc bằng ngài Hư Không Tạng Bồ Tát tổng kết những pháp 

đã giảng dạy), kinh này tới cuối cùng người nào tổng kết,  “thâu khoa” 

hiện nay chúng ta gọi là tổng kết.  “Dĩ phi thái hư an mẫn đại sĩ hóa tích 

 nãi nhiếp  hữu quy  không,  toàn giả tức  không  ý dã”   (chẳng phải là hư 

không sẽ chẳng thể nào chứa đựng được hết những sự thị hiện hóa độ 

của  Đại  Sĩ,  lại  còn  có  ý  nhiếp  Hữu  về  Không,  toàn  thể  Giả90 chính là

Không vậy), ý nghĩa này rất sâu. Chữ  “thái hư”  và chữ  “không”  ở đây 

đều có nghĩa là bổn tánh Chân Như, nói cách khác đến cuối cùng đều 

tiêu quy tự tánh91, ý nghĩa này rất sâu. Sau đó nói  “nhi Không Tạng vấn 

 phước lợi giả, nãi tùng không đàm hữu, toàn không tức giả ý dã. Không 

 giả  bất  nhị,  đương  thể  tức  trung,  viên  dung  diệu  hạnh,  đồng  quy  mật 

 tạng, cố chung hồ hư không tạng giả” (Nhưng phước lợi được đức Phật 

nói ra để trả lời câu hỏi của ngài Hư Không Tạng là từ Không mà nói 

đến Có, mang ý nghĩa toàn thể Không chính là Giả vậy. Không và Giả 

chẳng hai, bản thể của nó chính là Trung, viên dung diệu hạnh, cùng quy 

vào tạng bí mật, vì thế, kinh được kết thúc bằng ngài Hư Không Tạng)92, 

90 Tam Quán của tông Thiên Thai gồm Giả, Không, và Trung. Giả là Tục Đế, Không 

là Chân Đế, Trung là Đệ Nhất Nghĩa Đế. 

91 Tiêu quy tự tánh : Từ sự tướng thấy được tự tánh nên gọi là “quy”, do đã thấy tự 

tánh  không  còn  chấp  trước  vào  hình  tướng  nên  hình  tướng  dẫu  có  mà  cũng  như 

không, giống như đã tiêu mất hết, không còn gì nữa nên nói là “tiêu”. 

92 Đây là một câu giảng rất hay, dùng Tam Quán để thuyết minh toàn bộ diễn biến 

của pháp hội Địa Tạng Bồ Tát. Danh hiệu của Địa Tạng và Hư Không Tạng có thể 

nói là một, vì chỉ nhìn theo chiều dọc hay chiều ngang mà thôi. Địa Tạng có thể nói 

là về phương diện thời  gian vì đất có biến đổi  hình dạng, nhưng phẩm  đức không 

mất, bất biến, tức là trong Sự hàm chứa  Lý,  Hư Không vĩnh viễn không biến đổi, 

nhưng vẫn có thể dung chứa vô lượng vạn pháp, tức là Lý có thể hóa hiện Sự. Nói 

cách khác, Địa Tạng là nói về phương diện Chiếu mà Tịch (vì đất có thể sanh trưởng 

muôn vật, hàm chứa muôn vật, nhưng luôn bất động), Hư Không Tạng là Tịch mà 

Chiếu vì hư không rỗng tuếch, bất động, nhưng không gì ra ngoài hư không. 

Lại nữa, những câu hỏi của ngài Hư Không Tạng lại hoàn toàn nói đến những 

phước  lợi  về  mặt  sự  tướng,  nhưng  những  phước  lợi  ấy  đều  nhằm  giúp  hành  nhân 

thuận  lợi  chứng  đạo,  tức  là  từ  Không  (bản  thể  của  vạn  pháp)  nói  đến  hình  tướng. 

“Toàn Không tức Giả”, Không chính là Giả, tức là nói đến bậc Bồ Tát chứng ngộ 

Chân Đế trở vào Tục Đế độ sanh (tông Thiên Thai gọi là từ Không nhập Giả). Giả và 

Không chỉ là hai danh từ khác nhau của cùng một bản thể Nhất Như (Trung), tạng bí 

mật ở đây chính là Chân Như Bổn tánh. 

Hơn nữa, kinh được mở đầu bằng ngài Văn Thù tức là từ Căn Bản Trí, thể hiện 

qua những đời quá khứ phát nguyện của Địa Tạng Bồ Tát, nhằm nói lên ý “từ Tánh 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 567

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

đây là dùng Hư Không Tạng Bồ Tát để kết thúc toàn bộ kinh, nói rõ ra ý 

này cho chúng ta. Cũng có nghĩa như câu thường nói là  “hết thảy tiêu 

 quy tự tánh” , đó mới là thực sự viên mãn. Phần sau trong chú giải chư vị 

có thể tự xem, [phần sau] giới thiệu duyên do của Ngài. 

  

 Bạch Phật ngôn: “Thế Tôn! Ngã tự chí Đao Lợi ,văn ư Như Lai 

 tán thán Địa Tạng Bồ Tát oai thần thế lực bất khả tư nghị. 

白佛言。世尊。我自至忉利。聞於如來讚歎地藏菩薩

威神勢力不可思議。

 (Bạch cùng Đức Phật rằng: “Bạch Đức Thế Tôn! Con đến cung 

 trời  Đao  Lợi  nghe  Đức  Như  Lai  ngợi  khen oai thần  thế lực  không  thể 

 nghĩ bàn của Bồ Tát Địa Tạng.) 

Bồ Tát trình bày, Thế Tôn tại cung trời Đao Lợi mở pháp hội, Bồ 

Tát biết được nên lập tức đến tham dự pháp hội này, Ngài nghe đức Thế 

Tôn không ngừng khen ngợi các công đức của Địa Tạng Bồ Tát oai đức 

thần lực, độ hóa chúng sanh đều chẳng thể nghĩ bàn. 

 Vị lai thế trung, nhược hữu thiện nam tử thiện nữ nhân, nãi chí 

 nhất thiết thiên long văn thử kinh điển, cập Địa Tạng danh tự, hoặc 

 chiêm lễ hình tượng đắc kỷ chủng phước lợi. 

未來世中。若有善男子善女人。乃及一切天龍聞此經

典。及地藏名字。或瞻禮形像得幾種福利。

 (Trong đời vị lai, nếu có người thiện nam kẻ thiện nữ nào, cho đến 

 tất cả hàng trời, rồng, nghe kinh điển này cùng danh tự của Ngài Địa 

 Tạng, hoặc chiêm lễ hình tượng, thì sẽ được bao nhiêu điều phước lợi?) 

Công đức của Địa Tạng Bồ Tát thù thắng như vậy, không những 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni khen ngợi, trong kinh này đức Phật nói rất rõ 

ràng, rất rành rẽ, dù mười phương hết thảy chư Phật Như Lai cùng khen 

ngợi, trong suốt một kiếp cũng chưa hết. Vì công đức của Bồ Tát xứng 

tánh,  tánh  đức  chẳng  có  biên  giới,  cho  nên  khen  ngợi  không  hết.  Hư 

Không Tạng Bồ Tát ở đây thay mặt chúng ta thỉnh pháp, những việc này 

khởi Tu”, từ Không nhập Giả, được nối kết bằng những vị Bồ Tát như Phổ Hiền, Phổ 

Quảng, Vô Độc Quỷ Vương, Đại Biện Trưởng Giả, Quán Thế Âm v.v... đều là Sai 

Biệt Trí, rồi kết thúc bằng Hư Không Tạng, tức là từ Giả nhập Không để chứng thấu 

triệt trung đạo, tức là Căn Bản Trí và Sai Biệt Trí hợp nhất vào Thật Trí. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 568

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

không lẽ Ngài không biết, Ngài cũng là Đẳng Giác Bồ Tát. Đặc biệt là vì 

đời vị lai, chữ  “đời vị lai”  bao gồm chúng ta trong đó, Ngài thay  mặt 

chúng ta thưa thỉnh, việc này chứng tỏ lòng quan tâm, thuơng mến của 

Bồ Tát đối với chúng ta. Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân, phía trước 

nói về  “một tâm niệm thiện” . Không những là người, ngoài người ra còn 

có  chúng  sanh  trong  lục  đạo,  “nhất  thiết  thiên” ,  thiên  là  chư  thiên, 

 “long”  tượng trưng cho những thiên thần hộ pháp, “long” cũng đại biểu 

cho loài súc sanh, tuy chẳng nói tam ác đạo, dùng “long” để thay mặt; 

 “thiên long”   bao gồm  hết năm  loài  còn  lại.  Cộng lại là hết  thảy  chúng 

sanh  trong  lục  đạo.  “Nghe  được  kinh  này,  cùng  danh  hiệu  ngài  Địa 

 Tạng” , đức hiệu của Địa Tạng Bồ Tát, hoặc là chiêm lễ hình tượng, sẽ 

được bao nhiêu điều phước báo và lợi ích? 

Chúng ta hãy đọc lời giảng trong sách chú giải:  “Chuẩn Địa Trì” 

 (dựa theo lời Địa Trì Bồ Tát), tức là căn cứ trên lời Địa Trì Bồ Tát nói, 

 “phước tức bố thí, trì giới, nhẫn nhục, y thiền, y tinh tấn, tu hành thí giới 

 tứ vô lượng đẳng, thị danh phước phần” (Phước chính là bố thí, trì giới, 

nhẫn nhục. Nương vào Thiền, nương vào Tinh Tấn để tu hành bố thí, trì 

giới, tứ vô lượng tâm (từ, bi, hỷ, xả) v.v... thì gọi là phước phần93), đây là 

nói về việc tu phước. Phàm phu lục đạo chưa kiến tánh, tuy trong tự tánh 

đầy đủ vô lượng công đức, nhưng công đức đó không thể khởi tác dụng, 

chẳng  thể  hiện  tiền,  phước  báo  phàm  phu  lục  đạo  đều  phải  nhờ  chính 

mình tu mới có. Tu những việc gì là phước? Ở đây nêu ra cho chúng ta, 

đây là Lục Độ của Bồ Tát. Trong Lục Độ, trừ Bát Nhã ra, năm độ đầu 

đều tu phước, Bát Nhã là tu huệ, khi thành Phật, chúng ta tán thán Phật 

là Nhị Túc Tôn. Nhị là phước và huệ, Túc là viên mãn, cả hai phước và 

huệ đều viên mãn. Phật có phước huệ viên mãn nhất, do đó Phật tôn quý 

nhất. Học Phật thì làm sao không tu phước được? Nếu không có phước 

báo thì tu hành sẽ bị chướng ngại, quần áo thức ăn không đầy đủ thì tu 

đạo rất khó khăn, không có phước báo thì bạn không thể độ chúng sanh. 

Phật dạy chúng ta độ chúng sanh, kết duyên với chúng sanh, lúc tiếp xúc 

với chúng sanh phải làm việc gì trước hết? Phải bố thí. Nếu bạn không 

tặng một chút lễ vật với họ, kết thiện duyên với họ thì rất khó độ họ. Do 

đó Bố Thí vô cùng quan trọng. Đặc biệt là tài bố thí, khi tiếp xúc với hết 

thảy chúng sanh việc đầu tiên phải làm là tài bố thí, họ sẽ sanh lòng hoan 

93 Trong Lục Độ, ba độ đầu thuộc về Phước, còn ba độ sau thuộc về Huệ. Hoặc nói 

chính xác hơn ngay cả Định và Tinh Tấn cũng thuộc phước, vì vẫn còn nằm trong 

vòng sự tướng. Điều đáng nhấn mạnh ở đây là tu phước bằng Định, tức là tu phước 

đến mức tam luân thể không. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 569

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

hỷ, sau đó là pháp bố thí, vô úy bố thí. Họ có ấn tượng tốt với bạn, biết 

bạn có thiện tâm, có thành ý thì họ sẽ chịu tiếp nhận sự dạy dỗ của bạn, 

tiếp nhận lời khuyên của bạn. Do đó phước vô cùng quan trọng. 

Sau đó lại nói  “Cái thiện danh phước lợi” (Do vậy, thiện được gọi 

là phước lợi), lợi là lợi ích, thiện chính là lợi ích chân thật,  “cảm báo 

 điềm du” (cảm báo yên vui), nghĩa là bạn cảm được quả báo được xứng 

tâm vừa ý. Hiện nay người này đã đọc kinh nghe danh, chiêm ngưỡng 

hình  tượng  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  họ  nhất  định  có  được  phước  lợi,  nhưng 

chẳng biết sẽ được bao nhiêu điều lợi ích, phước lợi bao lớn, đây là Bồ 

Tát thay chúng ta thỉnh giáo Thế Tôn. Hai câu trong chú giải là nói từ 

mặt Lý, chúng ta phải hiểu  “phải biết phước lợi do tâm, tâm có thể tạo 

 phước” , hai câu này rất quan trọng! Nhất định phải tin tưởng. Lần này 

Cư  Sĩ  Lâm,  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  phát  tâm  xây  làng  Di  Đà,  muốn  tổ 

chức Phật Học Viện, vả lại hoàn toàn không thâu học phí, ai dám làm? 

Hiện nay họ đang vẽ họa đồ cho làng Di Đà, tương lai có thể cho trên 

một ngàn người ở trong đó, trên một ngàn người mỗi ngày phải ăn cơm, 

không thâu lệ phí thì tiền từ đâu tới? Ai cũng không dám phát tâm này, 

ông ta dám. Ông ta dựa vào gì mà dám làm? Ông ta hiểu được đạo lý 

này,  “phước lợi do tâm, tâm có thể tạo phước” , ông ta dựa vào câu này. 

Người  thường  tuy  đọc  kinh  Phật  đọc  mấy  câu  này  cũng  không  thể  tin 

tưởng.  Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  tin  tưởng,  cho  nên  hai  chữ  tin  Phật  này 

cũng chẳng dễ  làm  được!  Ông  ta  thực sự  tin tưởng.  Tin thì sẽ  có  cảm 

ứng, cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn. 

Có một lần ông ta nói với tôi rằng rất nhiều viện dưỡng lão ở Tân 

Gia Ba, viện dưỡng lão là viện cứu tế, cứu giúp những người già cô đơn, 

đau khổ chẳng có nơi nương dựa, viện dưỡng lão nhận nuôi họ. Trong 

đó  có  người  phát  tâm  tới  chăm  sóc  cho  người  già,  những  người  niệm 

Phật  chúng  ta  ngược  lại  chẳng  có  phước  báo,  chẳng  sánh  bằng  người 

trong viện dưỡng lão, nói như vậy chẳng phải là quá lố! Lời của ông ta 

nói rất đúng. Người thực sự phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ chắc 

chắn sẽ được người cúng dường, người ta không cúng dường thì thiên 

thần sẽ đến cúng dường, tại sao vậy? Người ta không biết đó là phước 

báo to lớn, ruộng phước to lớn, người cõi trời biết được. Trong sách xưa 

chúng ta đọc thấy luật sư Đạo Tuyên ở núi Chung Nam đời Đường trì 

giới rất nghiêm cẩn, lão pháp sư mỗi ngày ăn một bữa trưa, ai tới cúng 

dường  cho  Ngài?  Người  cõi  trời  tới  cúng  dường,  mỗi  ngày  cúng  cho 

Ngài một bát cơm, Ngài là một người trì giới thanh tịnh. Ngày nay trong 

Niệm  Phật  Đường  có  nhiều  người  như  vậy,  tuy  không  thể  nói  là  mọi 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 570

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

người đều vãng sanh, chỉ cần có một hai người vãng sanh thành Phật thì 

mọi  người đều thơm  lây.  Phật,  Bồ  Tát,  thiên  long thiện  thần đến  cúng 

dường, không thể nói chỉ cúng dường hai người này, còn những người 

khác  thì  không  chiếu  cố  tới,  đâu  lẽ  nào  như  vậy,  mọi  người  đều  được 

hưởng.  Tuyệt  đối  sẽ  có  chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  chăm 

sóc, cư sĩ Lý Mộc Nguyên tin tưởng nên ông ta can đảm làm. Tương lai 

Phật Học Viện cũng có thể sẽ không thâu học phí, không những không 

thâu học phí, mà còn cúng dường thức ăn, y phục, nơi cư trú nữa, những 

việc này cũng cùng một đạo lý. Vun bồi những pháp sư trẻ tuổi hoằng 

pháp  lợi  sanh,  tiếp  nối  huệ  mạng  Phật,  đương  nhiên  những  người  này 

cũng sẽ được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ giống như 

vậy,  chỉ  cần  bạn  phát  tâm  chân  thành  đi  làm,  nhất  định  sẽ  có  thể  làm 

được thành công, đạo lý là như vậy. Hai câu sau này là Lý, Lý này rất 

sâu,  “tâm  thượng  bất  khả  đắc” (tâm  còn  không  thể  được)94, kinh Kim

Cang nói ba tâm không thể được,  “phước lợi hề tồn?” (phước lợi làm 

sao tồn tại), phước lợi ở đâu?  Đây  là nói về Lý. Nói rõ tuy được phước 

lợi, không chấp trước phước lợi, thì phước lợi đó mới chân thật. Sau đó 

là lời thỉnh cầu: 

 Duy  nguyện  Thế  Tôn  vị  vị  lai  hiện  tại  nhất  thiết  chúng  đẳng 

 lược nhi thuyết chi”. 

唯願世尊為未來現在一切眾等略而說之。

 (Cúi mong Đức Thế Tôn vì tất cả chúng sanh ở hiện tại và vị lai 

 mà lược nói việc ấy cho”.) 

Không  cầu  Phật  nói  rõ  ràng,  đại  khái  nói  sơ  sơ  với  chúng  ta  là 

được. Ngài cũng lo lắng cho đức Phật Thích Ca Mâu Ni, không muốn 

cho Ngài quá mệt mỏi, vì lúc bấy giờ đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã lớn 

tuổi, sau khi từ cung trời Đao Lợi trở về chúng ta biết đức Phật giảng 

kinh Đại Niết Bàn một ngày một đêm xong thì đức Phật nhập diệt. Xin 

xem kinh văn, trang một trăm lẻ một hàng cuối: 

 Phật  cáo  Hư  Không  Tạng  Bồ  Tát:  “Đế  thính!  Đế  thính!  Ngô 

 đương vị nhữ phân biệt thuyết chi”. 

佛告虛空藏菩薩。諦聽諦聽。吾當為汝分別說之。

 (Đức Phật bảo Bồ Tát Hư Không Tạng: “Lắng nghe! Lắng nghe! 

94 hai câu này là lời giảng trong sách Chú Giải của pháp sư Thanh Liên. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 571

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 Ta sẽ vì ông mà nói rõ”.) 

Bồ  Tát  khải  thỉnh,  Phật  nhất  định  sẽ  nói,  trước  khi  thuyết  pháp 

đức  Phật  nhất  định  căn  dặn  phải  lắng  nghe,  “đế  thính”  dùng cách nói

hiện nay nghĩa là  “lắng nghe kỹ càng” , thâm ý của nó cũng chẳng thể 

nghĩ bàn. Hàng thứ nhất trong chú giải vừa mở đầu liền nói  “Phù thiện 

 thuyết pháp giả, vô thuyết, vô thị, thiện thính pháp giả, vô đắc, vô văn” 

(Phàm  người  khéo  thuyết  pháp  thì  không  nói,  không  dạy,  người  khéo 

nghe pháp thì không có gì để được, không nghe gì) đó là thực sự lắng 

nghe, đây chẳng phải là cảnh giới của chúng ta, mà là cảnh giới của Pháp 

Thân đại sĩ, chúng ta chỉ cần lắng nghe là được rồi. Sau đó là lời khai thị 

của Phật: 

 Nhược  vị  lai  thế  hữu  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân,  kiến  Địa 

 Tạng hình tượng cập văn thử kinh, nãi chí độc tụng, hương hoa ẩm 

 thực, y phục trân bảo, bố thí cúng dường, tán thán chiêm lễ, đắc nhị 

 thập bát chủng lợi ích. 

若未來世有善男子善女人。見地藏形像及聞此經。乃

至讀誦。香華飲食。衣服珍寶。布施供養。讚歎瞻禮。得

二十八種利益。

 (Vào đời vị lai, nếu có người thiện nam kẻ thiện nữ nào trông thấy 

 hình tượng của Bồ Tát Địa Tạng cùng nghe Kinh này, cho đến đọc tụng, 

 dùng  hương  hoa,  đồ  ăn  thức  uống,  y  phục,  châu  báu,  mà  bố  thí  cúng 

 dường, ngợi khen chiêm lễ, thì sẽ được hai mươi tám điều lợi ích.) 

Đoạn  này  nói  sơ  lược  về  phương  pháp  tu  hành,  làm  thế  nào  tu 

phước. Đoạn này chẳng dài, chỉ có hai hàng, trong đó có vài chữ quan 

trọng,  chúng  ta  nhất  định  phải  chú  ý.  Thứ  nhất  là  thiện,  thiện  nam  tử, 

thiện nữ nhân, tiêu chuẩn thấp nhất của chữ thiện là háo thiện háo đức, 

đây  là  điều  kiện  nhất  định  phải  có  đủ,  người  như  vậy  nhìn  thấy  hình 

tượng Địa Tạng Bồ Tát, cúng dường hình tượng Bồ Tát tuyệt đối chẳng 

phải  là  mê  tín.  Tại  sao cúng dường hình tượng?  Nhìn  thấy  hình  tượng 

liền nhắc nhở chúng ta lời dạy của Bồ Tát, là có ý nghĩa như vậy. Nếu 

không nghe  danh hiệu,  không thấy  hình tượng, thì  rất dễ quên  mất  lời 

dạy của Bồ Tát. Cho nên ý nghĩa quan trọng nhất của danh hiệu và hình 

tượng  là  từng  giờ  từng  phút  đều  nhắc  nhở  chính  mình,  phải  biết  noi 

gương Địa Tạng Bồ Tát, học theo Địa Tạng Bồ Tát thì phước báo của 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 572

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

bạn sẽ lớn. Sau đó  “hương hoa, thức ăn, quần áo, trân bảo, bố thí cúng 

 dường” , phía trước đã nói tường tận về ý nghĩa này rồi, tất cả đều tiêu 

biểu  lòng  cung  kính  của  mình,  đều  tiêu  biểu  cho  sự  phát  tâm,  phát 

nguyện  mình  sẽ  y  giáo  phụng  hành.  Do  đó  cúng  dường  chẳng  ở  trên 

những hình thức này, hình thức đều dùng để biểu thị pháp, cúng dường 

nhất định phải biết cúng dường bằng cách y giáo tu hành, đây là kỳ vọng 

của Thế Tôn nơi chúng ta. Trong Hạnh Nguyện Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát 

dạy chúng ta hết thảy phẩm vật cúng dường chẳng sánh bằng pháp cúng 

dường,  vô  lượng  vô  biên  bố  thí  cúng  dường  chẳng  bằng  pháp  cúng 

dường. Trong pháp cúng dường gồm có bảy điều, điều thứ nhất là  “cúng

 dường bằng cách y giáo phụng hành” , chúng ta noi theo lời dạy trong 

kinh điển mà làm, đó mới là cúng dường thực sự. 

Cho nên trên mặt Sự, cúng dường là biểu thị pháp,  “Hương”  biểu 

thị lòng tin, biểu thị Giới, Định,  “Hoa”  biểu thị nhân,  “Thức ăn”  biểu 

thị  sự  tiếp  nối  huệ  mạng  Phật,  “Quần  áo”   biểu  thị  nhẫn  nhục,  “Trân

 bảo”   biểu  thị  phước  lợi,  tất  cả  đều  dùng  để  biểu  thị  pháp,  tuyệt  đối 

chẳng phải mê tín. Tán thán là giới thiệu pháp môn này, kinh điển này 

cho người ta biết, vì người diễn nói, giới thiệu cho người ta biết, như vậy 

gọi là tán thán.  Ngôn giáo, dùng ngôn ngữ để tuyên truyền là tán thán; 

chiêm lễ là thân giáo, thực hiện cho người ta coi, như vậy mới thực sự 

gọi là tu phước. Sau đó mới được hai mươi tám điều lợi ích, nhân quả 

nhất định  sẽ  tương  ứng.  Nhưng  có  nhiều người đọc  kinh này  xong  rồi 

thỉnh một tượng Địa Tạng Bồ Tát về nhà thờ cúng, mỗi ngày đốt hương 

cúng hoa, sáng tối cúng thức ăn chẳng được quả báo, một trong hai mươi 

tám điều lợi ích này đều chẳng được. Sau đó họ mắng Phật, nói kinh này 

không linh, chẳng đáng tin. Tại sao họ không cảm được quả báo? Vì họ 

hiểu sai ý nghĩa hoàn toàn, chỉ chú trọng vào hình thức, trong tâm vẫn 

tham,  sân,  si,  mạn  y  như  cũ,  như  vậy  thì  làm  sao  cảm  được  quả  báo? 

Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  ràng  hiểu  rành  mạch  từng  chữ,  từng  câu  trong 

đoạn văn này, từ đó tu nhân mới cảm được quả. Đây là lời đức Thế Tôn 

đích thân nói ra, chắc chắn là ngài không vọng ngữ, không quá đáng, nếu 

bạn thực sự có thể noi theo kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện mà tu 

hành thì bạn sẽ được [hai mươi tám điều] lợi ích:  

  

 Nhất giả thiên long hộ niệm; 

一者天龍護念。

 (Một là thiên long thường hộ niệm;) 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 573

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

Thiên long là thần hộ pháp, nhà Phật gọi là thiên long bát bộ, thần 

hộ pháp, họ hộ niệm bạn, chúng ta thường nói là họ bảo hựu bạn. 

 Nhị giả thiện quả nhật tăng; 

二者善果日增。

 (Hai là thiện quả ngày càng tăng;) 

Chúng  ta  có  thể  tưởng  tượng  được,  người  này  tâm  thiện  hạnh 

thiện, nhìn thấy tượng, nghe kinh đọc tụng cúng dường là hạnh thiện, lại 

có thể diễn nói cho người khác; ở đây chẳng có nói diễn nói cho người 

khác, Ngài dùng chữ  “tán thán chiêm lễ”  chính là diễn nói cho người 

khác. Trong những kinh thông thường đức Phật dặn dò chúng ta  “thọ trì, 

 đọc  tụng,  vì  người  diễn  nói” ,  đây  là  lời  Phật  thường  dạy.  Kinh  Kim 

Cang rất ngắn chỉ hơn năm ngàn chữ, nhưng trong đó đức Phật lập lại 

câu này bao nhiêu lần! Tụng một quyển kinh Kim Cang bạn không nhớ 

những chữ khác, nhưng bạn sẽ nhớ những chữ này vì số lần nó lập đi lập 

lại quá nhiều.  “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói” , chư vị hãy coi đoạn 

này có ý nghĩa như vậy hay không? Đó là thọ trì đọc tụng, vì người diễn 

nói, tán thán là nói, chiêm lễ là diễn, hợp lại là diễn nói. Do đó thiện quả 

của họ đương nhiên mỗi ngày sẽ tăng thêm. Thiện gia tăng thì ác sẽ giảm 

bớt, nói cách khác người tu hành noi theo lý luận phương pháp của kinh 

này sẽ được mỗi ngày nghiệp chướng tiêu trừ, thiện lực tăng trưởng. 

 Tam giả tập thánh thượng nhân; 

三者集聖上因。

 (Ba là tích tập các nhân thánh thượng;) 

 “Thánh thượng nhân”  là nhân thành Phật, hiện nay bạn đang tu 

nhân này. 

 Tứ giả Bồ Đề bất thoái; 

四者菩提不退。

 (Bốn là tâm Bồ Đề không thoái chuyển;) 

 “Bồ Đề”  là tâm Bồ Đề, cách giải thích tâm Bồ Đề đơn giản nhất 

là tâm giác ngộ chẳng thoái chuyển, trong đời sống hằng ngày người này 

đối người, đối sự, đối vật chẳng mê hoặc, chẳng điên đảo, họ giác ngộ, 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 574

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

bất cứ lúc nào cũng có cảnh giác cao độ. 

 Ngũ giả y thực phong túc; 

五者衣食豐足。

 (Năm là y phục, thực phẩm đầy đủ;) 

 “Phong túc”   chẳng  có  nghĩa  là  rất  nhiều  như  chúng  ta  thường 

nghĩ, hiểu vậy thì sai rồi.  “Phong túc”  nghĩa là chắc chắn sẽ không thiếu 

thốn,  người  tu  đạo  biết  đủ  thì  thường  vui  (tri  túc  thường  lạc),  đó  mới 

thực sự là phong túc; họ sẽ không thiếu thốn, có cần gì thì họ đều đạt 

được, đều có được. 

 Lục giả tật dịch bất lâm; 

六者疾疫不臨。

 (Sáu là dịch bệnh không đến nơi thân;) 

Có thể xa lìa tật bệnh. Hai chữ này là tật bệnh, hiện nay chúng ta 

gọi là bệnh truyền nhiễm, họ sẽ không gặp. Tại sao vậy? Tâm thanh tịnh, 

tâm từ bi, tâm hiền lương thì sẽ không gặp những bệnh này, những bệnh 

này có quan hệ mật thiết với tâm địa con người. 

 Thất giả ly thủy hỏa tai; 

七者離水火災。

 (Bảy là xa lìa các tai nạn về nước và lửa;) 

Bạn sẽ không gặp những tai nạn này, bạn có thể tránh được. 

 Bát giả vô đạo tặc ách; 

八者無盜賊厄。

 (Tám là không bị tai ách trộm cướp;) 

Đây là tai hại do người tạo ra, kẻ cướp giựt đồ, kẻ ăn cắp vặt bạn 

cũng không gặp phải. Bạn sẽ tránh khỏi những chuyện này, nghĩa là một 

lúc nào đó trong mạng bạn vốn sẽ gặp những chuyện này nhưng bạn có 

thể tránh khỏi, đó mới là lợi ích thực sự. Trong mạng của bạn không có 

những chuyện đòi nợ, trả nợ với người ta thì không tính; còn trong mạng 

của bạn vốn có, vốn sẽ gặp phải chuyện này, nhưng bạn sẽ tránh khỏi, 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 575

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

như vậy mới là do công đức tu hành của bạn chuyển đổi được cảnh giới. 

 Cửu giả nhân kiến khâm kính; 

九者人見欽敬。

 (Chín là người khác thấy đều cung kính;)  

Một người tu hành, người tu hành chân thật, tâm địa hiền lương từ  

bi, đối đãi người đều thành khẩn, hòa nhã, nhìn thấy người ác cũng cung 

kính ba phần, đây là đạo lý nhất định. 

 Thập giả thần quỷ trợ trì; 

十者神鬼助持。

 (Mười là quỷ thần đều hộ trì.) 

Giống như lời của Kiên Lao địa thần đã nói  “người chân chánh tu 

 hành y theo lời dạy thì quỷ thần cũng hộ vệ” , luôn luôn bảo hựu bạn. 

 Thập nhất giả nữ chuyển nam thân; 

十一者女轉男身。

 (Mười một là thân nữ chuyển thành thân nam;) 

Thân  nữ  khổ  nhiều  hơn  thân  nam,  nếu  không  chịu  thọ  thân  nữ 

muốn chuyển thành thân nam, có thể chuyển hay không?  Có thể chuyển. 

Nhưng cũng có người chịu làm thân nữ, sau đó nói: 

 Thập nhị giả vi vương thần nữ; 

十二者為王臣女。

 (Mười hai là làm con gái hàng vương giả, đại thần;) 

Quốc vương đại thần, sanh vào nhà phú quý đều có thể đạt được. 

Phát tâm này hơn phân nửa đều là Bồ Tát, họ dùng thân phận này để độ 

hóa chúng sanh, đem lại lợi ích cho xã hội. 

 Thập tam giả đoan chánh tướng hảo; 

十三者端正相好。

 (Mười ba là tướng mạo đoan chánh, tốt đẹp;) 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 576

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

Chúng ta thường nói  “tướng chuyển theo tâm” , tâm tốt thì tướng 

sẽ tốt. 

 Thập tứ giả đa sanh thiên thượng; 

十四者多生天上。

 (Mười bốn là phần nhiều được sanh lên cõi trời;) 

Đây  là  do  bạn  tu  phước,  phước  đó  rất  lớn,  phước  lớn  cõi  người 

không có chỗ để hưởng thụ nên phải lên trời để hưởng. 

 Thập ngũ giả hoặc vi đế vương; 

十五者或為帝王。

 (Mười lăm là có thể làm bậc đế vương;) 

Chúng ta biết những vị vua đời xưa, hiện nay những vị lãnh đạo 

quốc gia đều là người đời trước tu phước báo to lớn nên mới cảm được 

quả báo làm vua. Người chẳng có phước báo sẽ chẳng bao giờ được quả 

báo ấy, không những đạt không được cho dù có người tặng cho họ, họ 

cũng chẳng nhận nổi. Điều này đúng như câu  “một miếng ăn, một hớp 

 nước đều được định trước” , trong mạng của bạn có thì nhất định sẽ có, 

trong mạng không có thì cầu cũng không được. Phía trước tôi đã từng 

nói với quý vị, người không có phước báo lớn như vậy, quan tước cấp 

trên ban cho họ, chưa nhận được thì họ đã chết mất. Việc này tôi thấy 

xảy  ra  rất  nhiều.  Họ  chỉ  có  chức  tước  như  vậy,  vừa  được  thăng  chức, 

chưa nhận chức thì người ấy đã chết. Cho nên nói công danh lợi lộc thế 

gian đều do đời trước hoặc đời này tu được, đa số đều do đời trước tu 

được, đời này bạn gặp thiện tri thức chỉ dẫn, đời này tu thì đời này có thể 

chuyển  nghiệp.  Như  ông  Liễu  Phàm  mà  quý  vị  ai  cũng  quen  thuộc, 

những  gì  được  dạy  trong  cuốn  “Bốn  lời  giáo  huấn  gia  đình  của  Viên 

Liễu Phàm”, ngay đời này ông ta có thể chuyển đổi vận mạng, trong đó 

đều có đạo lý rõ ràng. 

 Thập lục giả túc trí mạng thông; 

十六者宿智命通。

 (Mười sáu là biết rõ việc đời trước;) 

 “Túc trí mạng thông”  cũng như hiện nay chư vị đều quen thuộc  

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 577

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

với  danh  từ   “công  năng  đặc  biệt  kỳ  lạ” ,  đây  là  do  đời  trước  tu  được. 

Mấy  bữa  trước  có  người  tặng  một  CD  cho  tôi,  tôi  cũng  không  biết  ai 

tặng, hôm qua tôi coi thử, trong đó có một em nhỏ bốn tuổi biết viết thư 

pháp, viết rất đẹp, chữ của một em bé bốn tuổi viết được khắc vào bia, 

viết đẹp như vậy. Đây là thiên tài! Đó là túc trí mạng thông, chẳng phải 

do đời này, mà nhờ đời trước mới có, những chuyện giống như vậy rất 

nhiều. 

 Thập thất giả hữu cầu giai tùng; 

十七者有求皆從。

 (Mười bảy là có mong cầu thì đều được toại ý;) 

Đây chính là  “có cầu ắt ứng” . Tại sao họ có cầu đều được ứng? 

Vì nghiệp chướng của họ đã bị tiêu trừ, chẳng có chướng ngại, cho nên 

có cầu ắt ứng. 

 Thập bát giả quyến thuộc hoan lạc; 

十八者眷屬歡樂。

 (Mười tám là quyến thuộc an vui;) 

Đây  là  điều  mà  nhà  Nho  nói:   “tự  mình  thành  ý,  chánh  tâm,  tu 

 thân, tề gia, cả nhà sẽ được vui vẻ” , rất có lý. 

 Thập cửu giả chư hoạnh tiêu diệt; 

十九者諸橫消滅。

 (Mười chín là các hoạnh sự đều dứt sạch;) 

Trong  mạng  có  tai  nạn,  chúng  ta  gọi  là  tai  nạn  ngoài  ý  muốn, 

hoạnh sự là tai nạn ngoài ý muốn, trong mạng vốn có hoạnh sự, vốn sẽ 

gặp, lúc này sẽ bị tiêu trừ, nghiệp chướng tiêu trừ. 

 Nhị thập giả nghiệp đạo vĩnh trừ; 

二十者業道永除。

 (Hai mươi là các nghiệp đạo đều trừ hẳn;) 

Nghiệp đạo là ác đạo, họ vốn có tội nghiệp phải đọa ác đạo, bây 

giờ nhất định sẽ không bị đọa ác đạo. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 578

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 Nhị thập nhất giả khứ xứ tận thông; 

二十一者去處盡通。

 (Hai mươi mốt là đi đâu cũng tới nơi cả;) 

 “Khứ  xứ” ,  sau  khi  chúng  ta  chết,  mười  pháp  giới  là  mười  con 

đường bày ra trước mặt, phàm phu thông thường bị nghiệp lực dẫn dắt, 

tự  mình chẳng có cách gì lựa chọn, như vậy rất khổ, bị nghiệp lực lôi 

kéo. Người giác ngộ, người có trí huệ có thể tự mình chọn lựa thì sẽ tự 

tại,  bất  luận  chọn  đường  nào  cũng  thông  suốt,  cũng  không  bị  chướng 

ngại. Cõi trời Dục Giới, Sắc Giới, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát đều 

do chính mình chọn lựa. 

 Nhị thập nhị giả dạ mộng an lạc; 

二十二者夜夢安樂。

 (Hai mươi hai là đêm nằm mộng được an ổn, vui vẻ;) 

Phàm  phu  ai  cũng  nằm  mộng,  bạn  sẽ  không  bị  ác  mộng  nữa, 

người thường có ác mộng thì phải cảnh giác, tại sao lại bị ác mộng? Vì 

tâm niệm ác nhiều, tập khí ác nhiều nên mới bị ác mộng, cho nên từ việc 

nằm mộng cũng có thể biết tự mình tu hành có tiến bộ hay không? 

 Nhị thập tam giả tiên vong ly khổ; 

二十三者先亡離苦。

 (Hai mươi ba là tổ tiên đã mất được lìa khổ;) 

Những người nhà quyến thuộc đã mất nhờ phước của bạn, bạn tu 

hành giỏi, tu có công đức nên họ được phước lây, có thể thoát ra khỏi ác 

đạo, có thể giảm bớt đau khổ. 

 Nhị thập tứ giả túc phước thọ sanh; 

二十四者宿福受生。

 (Hai mươi bốn là nhờ phước đời trước mà thọ sanh;) 

Tương lai bạn đi đầu thai nhờ vào phước báo này, bạn nhất định 

sẽ sanh tới phước địa, sanh tới nhà có phước. 

 Nhị thập ngũ giả chư thánh tán thán; 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 579

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

二十五者諸聖讚歎。

 (Hai mươi lăm là chư thánh đều khen ngợi;) 

 “Chư thánh”  là chỉ Phật, Bồ Tát. 

 Nhị thập lục giả thông minh lợi căn; 

二十六者聰明利根。

 (Hai mươi sáu là căn tánh thông minh, lanh lợi;) 

Thông minh lợi căn là quả báo có được từ việc bố thí pháp, trong 

đó có khen ngợi, chiêm lễ. 

 Nhị thập thất giả nhiêu từ mẫn tâm; 

二十七者饒慈愍心。

 (Hai mươi bảy là giàu lòng từ mẫn;) 

Tâm  từ  bi  của  bạn,  tâm  thương  xót hết thảy  chúng  sanh  sẽ tăng 

lên. 

 Nhị thập bát giả tất cánh thành Phật. 

二十八者畢竟成佛。

 (Hai mươi tám là rốt ráo thành Phật.) 

 “Rốt ráo thành Phật”  là nói sau cùng, đời này không phát nguyện 

vãng sanh bất thoái thành Phật, tương lai cũng sẽ có duyên này. Duyên 

này không nhất định là ở đời sau, hay là ở đời sau nữa sẽ gặp được; vì 

thường được chư Phật hộ niệm, có Địa Tạng Bồ Tát gia trì. Đây là nói 

bạn sẽ được nhiều lợi ích như vậy. Đoạn này pháp sư Thanh Liên có chú 

giải rất hay, chư vị có thể tham khảo. Xem tiếp đoạn kinh kế tiếp, ở trang 

một trăm lẻ bảy: 

 Phục thứ Hư Không Tạng Bồ Tát! Nhược hiện tại vị lai, thiên 

 long  quỷ  thần  văn  Địa  Tạng  danh,  lễ  Địa  Tạng  hình,  hoặc  văn  Địa 

 Tạng Bổn Nguyện sự hạnh, tán thán chiêm lễ. 

復次虛空藏菩薩。若現在未來。天龍鬼神聞地藏名。

禮地藏形。或聞地藏本願事行。讚歎瞻禮。

 (Lại nữa, này Hư Không Tạng Bồ Tát! Như hàng trời, rồng, quỷ  

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 580

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 thần ở hiện tại và vị lai, nghe danh hiệu của Địa Tạng, lễ bái hình 

 tượng của Địa Tạng, hoặc nghe các việc về bổn nguyện tu hành của Địa 

 Tạng, mà ngợi khen chiêm lễ.)

Câu trả lời của Thế Tôn chia thành hai đoạn, đoạn trước nói về hai 

mươi tám thứ phước lợi, đây là đối với thiện nam tử, thiện nữ nhân đời 

Mạt pháp tu hành y theo lời dạy. Đoạn này ở đây, vì câu hỏi của họ bao 

gồm chúng sanh trong sáu nẻo, trong đó người tu hành y theo lời dạy sẽ 

được hai mươi tám điều lợi ích; vậy còn năm nẻo kia thì sao? Chư thiên, 

quỷ thần, đức Phật cũng nói rõ ý nghĩa này. Chữ quan trọng trong đoạn 

này là  “văn Địa Tạng danh”  (nghe danh hiệu Địa Tạng), chữ văn này rất 

quan trọng!  “Lễ Địa Tạng hình” , trong chữ lễ bao gồm tu hành, lễ kính, 

tán thán, đây là nói thiên long quỷ thần hiện tại và vị lai. Chúng ta đọc 

kinh có thiên long quỷ thần đến nghe, mắt thịt chúng ta nhìn không thấy 

nhưng có thể cảm nhận được; tâm bạn càng thanh tịnh thì càng dễ cảm 

nhận. Dù chỉ có một người đọc kinh, người đó ở trong phòng đọc kinh 

chẳng có ai nhìn thấy, có thiên long quỷ thần đến, nhiều khi chúng ta sẽ 

ngửi được mùi hương lạ, đây là việc thường gặp nhất. Hương này từ đâu 

đến? Lúc chúng ta đọc kinh, đặc biệt là lúc bắt đầu học, lúc đó chẳng 

biết đốt hương. Cổ đức nói với chúng ta, có thiên thần đi ngang gặp lúc 

bạn đọc kinh, họ sẽ dừng lại chắp tay cung kính tán thán, trên thân họ có 

mùi hương, do đó bạn ngửi được mùi hương lạ này. Đôi lúc vài người 

cùng nhau thảo luận kinh điển, tâm địa cũng rất thanh tịnh, lúc đó tâm 

địa từ bi, hiền thiện, lúc bạn nghiên cứu thảo luận như vậy, có thiên long 

quỷ thần đi ngang nhìn thấy họ cũng sẽ dừng lại, sẽ chắp tay cung kính 

chào. Lúc đó những người này cũng sẽ ngửi được mùi hương lạ, chuyện 

này  chúng  ta  thường  nghe  nói  tới,  chính  chúng  ta  cũng  từng  trải  qua. 

Cho nên chúng ta đọc kinh, nghiên cứu thảo luận tu hành, đừng tưởng là 

không có ai nhìn thấy, mắt thịt chúng ta nhìn không thấy [chứ thật ra có 

rất nhiều thiên long quỷ thần này đang ở chung quanh]. 

Bạn hiểu được đạo lý và sự thật này thì phải giác ngộ, khi chúng 

ta khởi một ác niệm, làm một việc xấu đừng tưởng là không có ai biết, 

thiên long quỷ thần đều biết. Bạn có thể gạt người chứ không thể gạt quỷ 

thần, đúng như câu nói  “trên đầu ba thước đều có thần minh” , lời này là 

thật  chẳng  phải  giả.  Họ   “văn  Địa  Tạng  Bổn  Nguyện  sự  hạnh” (nghe

chuyện  và  hạnh  nguyện  của  Địa  Tạng),  họ  làm  sao  nghe  được?  Nhờ 

chúng  ta  đọc  kinh  nên  họ  nghe  được,  chúng  ta  đọc  ra  tiếng,  không  ra 

tiếng cũng không sao, đọc ra tiếng dĩ nhiên càng tốt, đọc không ra tiếng 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 581

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

thì cũng đọc từng chữ, từng chữ cho tới hết, như vậy cũng có cảm ứng. 

Chúng ta cảm ứng đạo giao với thiên địa quỷ thần, hết thảy chúng sanh 

đều là tác dụng của tâm, phía trước đã nói với chư vị rồi, khi tâm khởi 

niệm thì sẽ phát ra sóng, sóng vô cùng nhỏ bé, quỷ thần có thể khởi cảm 

ứng, [sóng này] có thể cảm ứng với sóng của họ, nhờ vậy họ sẽ biết, sẽ 

nhìn thấy, nghe thấy, cho nên họ  “tán thán chiêm lễ” , chiêm lễ là cung 

kính tột cùng. 

  

 Đắc thất chủng lợi ích. 

得七種利益。

 (Thì sẽ được bảy điều lợi ích.) 



Lúc cung kính tán thán chiêm lễ họ cũng được lợi ích. 

  

 Nhất giả tốc siêu thánh địa; 

一者速超聖地。

 (Một là mau vượt thánh địa;) 

 “Thánh”  là chỉ quả vị Bồ Tát, có thể giúp họ nâng cao cảnh giới. 

Nếu là những việc thiện thông thường trong thế gian, đối với việc thiện 

của thế gian thì chữ  “thánh địa”  là chỉ chư thiên. Bạn hãy coi nhà Nho, 

trong tiểu thuyết hay bút ký của người xưa có thể thấy những người đọc 

sách Nho, đọc sách đạo Lão, thậm chí người đọc kinh điển của các tôn 

giáo khác cũng có thể cảm được thiên long quỷ thần nghe danh lễ kính, 

nói  “mau vượt thánh địa”  nghĩa là sanh lên trời; vì những điều họ nghe 

khác nhau [nhưng nói chung đều là sanh lên trời]. Kinh điển nhà Phật có 

thể giúp họ siêu phàm nhập thánh, chúng ta đọc kinh không những có 

thể độ người mà cũng độ chúng sanh trong lục đạo. 

 Nhị giả ác nghiệp tiêu trừ; 

二者惡業消滅。

 (Hai là ác nghiệp được tiêu trừ;) 

Những quỷ thần này là phàm phu, chẳng phải thánh nhân, họ còn 

trong  lục  đạo,  chưa  ra  khỏi  lục  đạo,  phiền  não  tập  khí  của  họ  còn  rất 

nặng, thường thường nghe pháp, được Phật pháp hun đúc, hạt giống ác 

nghiệp dần dần tiêu diệt. Quỷ thần như vậy thì chúng ta đâu lẽ nào ngoại 

lệ? Chúng ta muốn công phu của mình được đắc lực, cho nên Phật dạy 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 582

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

chúng  ta,  trong  Tam  Phước,  đức  Phật  khuyên  chúng  ta  đọc  tụng  Đại 

Thừa, phải niệm kinh mỗi ngày. Không những phải niệm, tốt nhất là mỗi 

ngày  đều  giảng,  giảng  là  gì?  Giảng  là  khuyên  người  ta,  khuyên  người 

cũng là khuyên mình, thực sự được lợi ích là chính mình. Chúng ta giảng 

một bộ kinh cần có thời gian rất dài, giảng bộ kinh này từ đầu đến cuối 

kẻ được lợi ích lớn nhất chính là mình, thính chúng có khi không rảnh 

rỗi  thì  họ  sẽ  không  đến  nghe,  có  nhiều  buổi  giảng  họ  sẽ  không  nghe 

được, còn người giảng không thiếu sót ngày nào, người nghe thì thường 

nghe  thiếu  sót,  cho  nên  người  giảng  được  công  đức  viên  mãn,  người 

nghe  chưa  chắc  được  viên  mãn,  chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Khi 

chúng ta còn chưa thành tựu, giảng kinh là tự lợi, cho nên chúng ta đứng 

trên giảng đài, tôi đã nói với các vị đồng tu rất nhiều lần, chúng ta dùng 

thái  độ  của  học  sinh  trên  giảng  đài  để  thực  tập  báo  cáo,  những  người 

ngồi ở dưới đều là thầy giáo của mình, họ đều là  người giám sát chúng 

ta; trên giảng đài chúng ta báo cáo những gì chúng ta học được, tu được 

cho thầy giáo, giám học, gia trưởng mà thôi. Chúng ta dùng thái độ như 

vậy thì chính chúng ta được lợi ích viên mãn. Ngày nào đó chúng ta thực 

sự  minh  tâm  kiến  tánh,  thừa  nguyện  tái lai  thì  mới  có  thể  nói  là  mình 

giảng kinh thuyết pháp cho người khác nghe. Khi chưa kiến tánh, chưa 

thành tựu là giảng cho chính mình nghe, khuyến khích chính mình, mọi 

người cùng nhau khuyến khích, được vậy thì ác nghiệp tập khí làm sao 

không  tiêu  trừ  được?  Do  đó  phải  giảng  không  ngừng.  Có  nhiều  người 

nói tôi thích giảng kinh, chẳng phải là tôi thích giảng kinh, mà là tôi phải 

tiêu  nghiệp  chướng,  tôi  dùng  phương  pháp  này  để  tiêu  trừ  nghiệp 

chướng  rất  có hiệu  quả,  cho nên nói thật ra  nếu  ba tháng không  giảng 

kinh  thì  tập  khí  lỗi  lầm  gì  cũng  hiện  ra.  Mỗi  ngày  giảng  là  mỗi  ngày 

khuyên nhủ, mỗi ngày đè nén, hàng phục [lỗi lầm của mình]. Mở kinh ra 

là đối diện với Phật, Bồ Tát, tiếp nhận lời dạy của Phật, Bồ Tát, chúng ta 

phải hiểu đạo lý này. 

 Tam giả chư Phật hộ lâm; 

三者諸佛護臨。

 (Ba là chư Phật đến ủng hộ;) 

 “Hộ”  là hộ niệm,  “lâm”  là cảm ứng, cảm được Phật đến hộ niệm. 

 Tứ giả Bồ Đề bất thoái; 

四者菩提不退。

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 583

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 (Bốn là Bồ Đề không thoái thất;) 

Thường thường có thể giữ được tâm Bồ Đề, tâm giác ngộ, tâm ưa 

việc thiện, tâm làm lợi ích cho chúng sanh, đó chính là tâm Bồ Đề. 

 Ngũ giả tăng trưởng bổn lực; 

五者增長本力。

 (Năm là bổn lực được tăng trưởng;) 

 “Bổn”   là  vốn  có,  trong  tự  tánh  vốn  đầy  đủ,  vốn  đầy  đủ  lực  gì? 

Lực  đó  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Trong  kinh  đức  Phật  thường  nói   “Quyền 

 Thật nhị trí” , đây là nói nhiều nhất, tăng trưởng Căn Bản Trí. Căn Bản 

Trí  là tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng, trong  kinh  Đại  Thừa gọi  là  Tam 

Muội Chánh Thọ, ý này cũng vô cùng sâu rộng. Căn Bản Trí rất khó đạt 

được, ngày nay chúng ta chỉ có thể đạt được mức tương tợ, chẳng phải 

thật.  Pháp  Thân  đại  sĩ  mới  có  Căn  Bản  Trí  thực  sự,  chúng  sanh  trong 

mười pháp giới đều không có, Tứ Thánh pháp giới trong mười pháp giới 

là Tương Tự Vị, lục đạo phàm phu tu giỏi cách mấy cũng là Quán Hạnh 

Vị, chúng ta phải hiểu rõ việc này. Tại sao vậy? Tâm thanh tịnh không 

đạt tới mức này. Ngày nay chúng ta nói thanh tịnh [nhưng] nghiệp lực 

tập khí phiền não vẫn còn khởi lên, đó nghĩa là thị phi nhân ngã, tham-

sân-si-mạn cũng vẫn còn khởi lên mà mình không biết. Căn Bản Trí từ 

đâu tới? Căn Bản Trí là thanh tịnh bình đẳng, tâm thực sự được thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh thì sẽ không khởi phiền não, bình đẳng là tuyệt đối 

không có phân biệt, như vậy  mới  đạt được  bình đẳng.  Tâm  thanh tịnh 

bình đẳng chính là Căn Bản Trí. Trong kinh Bát Nhã gọi là Bát Nhã Vô 

Tri, đó chính là Căn Bản Trí. Lúc nó khởi tác dụng thì sẽ  “vô sở bất tri” 

(chẳng có gì không biết),  “Bát Nhã vô tri, vô sở bất tri” . 

Ngày nay chúng ta có tri (biết), có tri thì sẽ  “sở hữu bất tri” (có

việc mình không biết), chúng ta trở thành cái gì cũng không biết. [Sau 

khi] học tập cứ cho rằng đó là tri, đó chưa chắc là cái biết chính xác, có 

khi sẽ lầm lẫn, hiểu sai, hiểu không đúng. Do đó phải nương vào kinh 

điển của Phật, lời Phật nói là chánh tri chánh kiến, chúng ta đối chiếu 

những gì chúng ta hiểu được với kinh điển, nếu những gì chúng ta hiểu 

được giống lời dạy trong kinh Phật, vậy thì kiến giải, tư tưởng của chúng 

ta mới chính xác. Nếu những gì chúng ta hiểu được khác lời dạy trong 

kinh điển, vậy thì chúng ta phải phản tỉnh, phải kiểm điểm, chúng ta sai 

rồi, kinh Phật chẳng sai. Noi theo tiêu chuẩn trong kinh Phật thì sửa đổi 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 584

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

tư tưởng, kiến giải của chúng ta gọi là tu tâm, gọi là tu từ căn bản. Tâm 

địa thanh tịnh sẽ sanh trí huệ, trí huệ đó chính mình có thể thọ dụng, và 

cũng có thể đem lại lợi ích cho hết thảy chúng sanh, đó gọi là Hậu Đắc 

Trí, chẳng có gì không biết. Do đó nói là  “tăng trưởng bổn lực” . Trong

chú giải có nói tới  “thâm hạnh Bồ Tát, cụ túc Bi Trí nhị tăng” (hành sâu

hạnh Bồ Tát, đầy đủ Bi Trí cả hai đều tăng trưởng), cách nói này cũng 

tốt. Ngoài hai thứ Trí nói trên, còn nói tới Từ Bi. Trí và Bi hiện tiền, tâm 

từ bi nhất định sẽ khởi lên, trí huệ càng rộng lớn, thì tâm từ bi càng rộng 

lớn, đây là đạo lý nhất định. 

 Lục giả túc mạng giai thông; 

六者宿命皆通。

 (Sáu là việc đời trước đều rõ biết;) 

Chúng ta gọi đó là thần thông. Trong kinh đức Phật nói thần thông 

 “dựa  vào  định  lực  mà  hiện  ra” .  Thần  thông  là  bản  năng,  tại  sao  bản 

năng ấy mất đi? Vì tâm tư rối loạn nên bản năng không thể hiện ra. Lúc 

trước tôi ở Mỹ, có một vị đồng tu gặp một người có khả năng đặc biệt kỳ 

lạ từ Trung Quốc đại lục, người đó dùng mắt thịt có thể nhìn thấu nội 

tạng  của  người  ta,  người  đó  có  khả  năng  như  vậy,  họ  gọi  đó  là  nhãn 

quang X. Có một vị đồng tu cho ông đó coi để trắc nghiệm [khả năng 

của ông ta], coi xong ông nói bà lúc trước bị bệnh lao phổi, hiện nay đã 

lành bệnh rồi, vẫn còn một vết thẹo ở đâu đó trên thân bà, bà này nghe 

xong hết hồn hết vía. Lúc trước đích thật là bà đã bị bệnh này, từ trước 

tới giờ không có ai biết hết, đã lập gia đình nhiều năm rồi ngay cả chồng 

bà cũng không biết, ông này vừa nhìn liền thấy, thật là quá tài giỏi. Sau 

đó bà hỏi: “Khả năng này của ông có thể mất hay không?”. Ông ta nói 

“Cũng có thể”. “Tại sao lại bị mất?”. “Khi biết nhiều việc quá, đầu óc 

phức tạp quá thì sẽ mất”. Do đó những người này rất ít tiếp xúc với [xã 

hội] bên ngoài, để giữ gìn tâm thanh tịnh của họ, [nói như vậy] rất hợp 

với [cách giải thích của] Phật pháp. Do đó khả năng, trí huệ đều sanh ra 

từ tâm thanh tịnh; tâm bạn càng thanh tịnh thì trí huệ, đức năng của bạn 

càng  mạnh,  đạo  lý  là  như  vậy.  Tâm  càng  phức  tạp  thì  càng  tệ,  thị  phi 

nhân ngã, tham-sân-si-mạn càng ít càng tốt. Trí huệ, đức năng từ trong 

tự tánh của bạn sẽ thấu ra ngoài, các thứ thị phi nhân ngã, tham-sân-si-

mạn  này  là  chướng  ngại  to  lớn!  Tâm  mình  nhất  định  phải  thanh  tịnh, 

phải hiểu rõ ràng. Đặc biệt là chúng ta muốn học Giáo, tương lai muốn 

tạo lợi ích cho chúng sanh [thì phải đọc kinh, nghiên cứu giáo lý], kinh 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 585

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

điển là trí huệ rốt ráo viên mãn, khi chúng ta mở kinh ra nếu bạn dùng 

tâm phiền não, tâm loạn thì nhất định sẽ không đạt được lợi ích, không 

thể hiểu được nghĩa trong kinh. Nếu chư vị đồng tu muốn giảng kinh cho 

hay, giảng rất viên mãn, thì không cần gì khác ngoài tâm thanh tịnh mà 

thôi. Xa lìa danh văn lợi dưỡng, xa lìa ngũ dục lục trần, thì khi mở kinh 

ra bạn sẽ hiểu rõ ý Phật. Tại sao hiểu được? Ý tứ của Phật chính là tánh 

đức của chính mình cho nên bạn mới có thể hiểu rõ, đều từ tánh đức của 

chính mình mà ra. Đó là  “việc đời trước đều rõ biết” . 

 Thất giả tất cánh thành Phật. 

七者畢竟成佛。

 (Bảy là rốt ráo thành Phật.) 

Vì sách bạn đọc là kinh Phật, bất cứ một cuốn kinh Phật nào đoạn 

cuối đều dẫn về một chỗ giống nhau, nhất định sẽ quy về Vô Thượng Bồ 

Đề, cho nên  “rốt ráo thành Phật” . Đây là nói bảy điều lợi ích. Chúng ta 

coi tiếp đoạn kinh cuối cùng: 

 Nhĩ thời thập phương nhất thiết chư lai, bất khả thuyết, bất khả 

 thuyết chư Phật Như Lai, cập Đại Bồ Tát, thiên long bát bộ. 

爾時十方一切諸來。不可說。不可說諸佛如來。及大

菩薩。天龍八部。

 (Bấy giờ không thể nói hết không thể nói hết tất cả chư Phật Như 

 Lai cùng Đại Bồ Tát, Thiên Long Bát Bộ.) 

Đại hội ở cung trời Đao Lợi kết thúc, ở đây chúng ta đặc biệt phải 

biết lúc đại hội vừa bắt đầu mười phương hết thảy chư Phật đều đến, chư 

Phật Như Lai trong hội này chẳng có một ai bỏ đi giữa chừng, chẳng có. 

Các ngài đều lưu lại đến lúc pháp hội kết thúc viên mãn, điểm này rất 

thù thắng, chẳng thể nghĩ bàn, chúng ta chưa từng thấy trong tất cả kinh 

điển. Có khi nào đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh mà nhiều vị Phật 

đến nghe như vậy, chưa có bao giờ. Trong hội giảng kinh Hoa Nghiêm, 

kinh Vô Lượng Thọ chúng ta cũng thấy mười phương Bồ Tát đến dự chứ 

chẳng thấy Phật đến dự. Khi đức Phật giảng tới chỗ quan trọng, chư Phật 

mới đến chứng minh, đến thị hiện một lát. Đâu có như pháp hội này từ 

đầu tới cuối mười phương hết thảy chư Phật đều đến dự chẳng sót một 

ai, từ điểm này bạn mới biết tầm quan trọng của pháp hội này. Cho nên 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 586

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

pháp này là pháp căn bản của nhà Phật, trong pháp Đại Thừa bất luận là 

tu học pháp môn nào, kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện chính là cơ sở, 

là căn bản, lìa khỏi cơ sở này thì tu học bất cứ pháp môn nào chắc chắn 

cũng chẳng thành công, cho nên pháp hội này quan trọng phi thường! 

 Văn Thích Ca Mâu Ni Phật xưng dương tán thán Địa Tạng Bồ 

 Tát đại oai thần lực, bất khả tư nghị, thán vị tằng hữu. 

聞釋迦牟尼佛稱揚讚歎地藏菩薩大威神力。不可思議

。歎未曾有。

 (Ở  mười  phương  nghe  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ngợi  khen 

 tuyên bày sức đại oai thần không thể nghĩ bàn của Địa Tạng Bồ Tát, đều 

 khen là việc chưa từng có.) 

Câu này là lời chư Phật Như Lai tán thán Thích Ca Mâu Ni Phật, 

chư Phật tán thán nghĩa là chứng minh cho đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

những  lời  đức  Phật  Thích  Ca  nói  đều  chân  thật,  chư  Phật  đến  chứng 

minh. 

 Thị thời Đao Lợi thiên, 

是時忉利天。

 (Lúc đó, tại cung trời Đao Lợi,) 

Đây là nói về đạo tràng. 

 Vũ vô lượng hương hoa, thiên y, châu anh, 

雨無量香華。天衣。珠瓔。

 (Mưa xuống vô lượng hương hoa, thiên y, châu báu,) 

 “Châu”  là châu báu,  “anh”  là anh lạc, đây là điềm lành của trời 

đất. 

 Cúng  dường  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cập  Địa  Tạng  Bồ  Tát  dĩ, 

 nhất thiết chúng hội câu phục chiêm lễ, hiệp chưởng nhi thoái. 

供養釋迦牟尼佛及地藏菩薩已。一切眾會俱復瞻禮。

合掌而退。 

 (Để cúng dường Đức Phật Thích Ca Mâu Ni và Bồ Tát Địa Tạng. 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 587

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

 Xong rồi, tất cả đại chúng trong pháp hội đều lại chiêm lễ, chắp tay mà  

 lui ra.)

 “Tất cả đại chúng trong pháp hội”  bao gồm chư Phật Như Lai. 

Chiêm lễ thêm lần nữa quyến luyến chẳng muốn về, sau đó mới giải tán. 

Chúng ta thấy đoạn kết trong kinh này khác với những kinh khác, những 

kinh khác đoạn kết có câu  “y giáo phụng hành” , còn kinh này dùng chữ 

 “hiệp chưởng nhi thoái”  (chắp tay rồi lui ra), tại sao vậy?  [Vì những 

người tham dự phần đông là] chư Phật Như Lai. Hội giảng kinh này vô 

cùng khác thường! Pháp sư Thanh Liên chú thích rất hay, chư vị có thể 

coi cặn kẽ. Hôm nay chúng tôi đã giảng xong kinh này, lần này là vì đạo 

tràng ở Cửu Hoa Sơn, pháp hội năm nay khải thỉnh giảng kinh này, và 

cũng  vì  thời  gian  hạn  chế,  có  nhiều  chỗ  không  thể  nói  kỹ  hơn,  do  đó 

chúng tôi nghĩ tuần sau bắt đầu giảng lại kinh này thêm lần nữa, lần này 

chúng  tôi  không  có  giảng  về  Huyền  Nghĩa,  tuần  sau  sẽ  bổ  túc  phần 

Huyền Nghĩa này. 

Tốt lắm, hôm nay pháp hội kết thúc viên mãn, xin cám ơn quý vị. 

 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin 

 các bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho. 

 Xin thành thật cám ơn. 

  

 Nhóm Diệu Âm, ngày 4 tháng 9 năm 2010 

Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh 

Giảng Ký 

(Trọn bộ) 

 Phẩm Thứ Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên - Tập 51

 588

 Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Giảng Ký -Quyển Hạ 

MỤC LỤC 

Đôi Lời Bày Tỏ……………………………………………….  003 

TẬP 26……………………………………………………….. 005

Phẩm Bảy: Lợi Ích Cho Kẻ Còn Người Mất…………………  005 

TẬP 27……………………………………………………….. 026

TẬP 28……………………………………………………….. 051

Phẩm Tám: Vua Diêm La và Quyến Thuộc Tán Thán……… 


051 

TẬP 29……………………………………………………….. 072

TẬP 30……………………………………………………….. 093

TẬP 31……………………………………………………….. 116

TẬP 32……………………………………………………….. 140

Phẩm Chín: Xưng Danh Hiệu Chư Phật……………………..  147 

TẬP 33……………………………………………………….. 162

TẬP 34……………………………………………………….. 184

TẬP 35……………………………………………………….. 205

Phẩm Mười: Nhân Duyên và So Sánh Công Đức Bố Thí….. 


214 

TẬP 36……………………………………………………….. 228

TẬP 37……………………………………………………….. 252

TẬP 38……………………………………………………….. 273

TẬP 39……………………………………………………….. 297

Phẩm Mười Một: Địa Thần Hộ Pháp………………………...  312 

TẬP 40……………………………………………………….. 318

TẬP 41……………………………………………………….. 337

TẬP 42……………………………………………………….. 360

Phẩm Mười Hai: Thấy Nghe Được Lợi Ích…………………..  374 

TẬP 43……………………………………………………….. 381

TẬP 44……………………………………………………….. 403

TẬP 45……………………………………………………….. 426

TẬP 46……………………………………………………….. 449

TẬP 47……………………………………………………….. 470

TẬP 48……………………………………………………….. 493

TẬP 49……………………………………………………….. 513

TẬP 50……………………………………………………….. 537

Phẩm Mười Ba: Dặn Dò Cứu Độ Nhân Thiên……………… 


537 

TẬP 51……………………………………………………….. 559

Mục Lục……………………………………………………….  589 

 Mục Lục

 589



cover_image.jpg
Dia-Tang-Bo-Tat-
Bon-Nguyen-Kinh-
Giang-Ky-HT-
Tinh-Khong-





